## <u>শাহিত্য-পরিষদ্-গ্রন্থান্থানিল</u> ৩৪

িভারত-শাস্ত্র-পিটক

अभाक्क--- श्रीत्रारमञ्जूषत जित्तनी वम्व

প্ৰবৰ্ত্তক—

শ্রীযুক্ত রাজা যোগেক্তনারারণ রায় বাহাছ। শ্রীযুক্ত কুমার শরৎকুমার রায় এম্ এ

# ঐতরেয় ব্রাহ্মণ

## বঙ্গানুবাদ

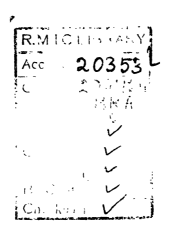
অসুবাদক

# এরামেন্দ্রস্বর ত্রিবেদী এম্ এ

৪৩)১ অপার সার্কু নার রোড, বন্ধীয়-সাহিত্য-পরিষ্ৎ হইতে শ্রীরামকমল সিংহকর্তৃক প্রকাশিত

কলিকাতা

ろりろと



### কলিকাতা ২১।৩ শান্তিরাম ঘোষের ষ্ট্রীট্, বাগ্বান্ধার বিশ্বকোষ-প্রেসে

শ্রীরাখালচন্ত্র মিত্র কর্তৃক মুদ্রিত ১৩১৮



### ভারতীয় শাস্ত্রে পরমশ্রদ্ধাবান্

স্বধর্মানুরক্ত

দীঘাপতিয়া-রাজকুলভূষণ

প্রমক্ষেমাম্পদ

## শ্রীমৎ কুমার বসন্তকুমার রায় এম্ এ

মহোদয়ের করকমালে

ভারতশাস্ত্র-পিটকের মস্তর্ক এই প্রথম গ্রহ

নাদরে অর্পণ করিলাম।

## নিবেদন

দীবাপতিয়া রাজবংশের উজ্জ্বল প্রদীপ শ্রীমান্ কুমার শরংকুমার রায় বথন আমার নিকট পদার্থবিত্বা পড়িয়া এম্ এ পরীক্ষার জ্বন্ত প্রস্ত হইতেছিলেন আমি তথন মাঝে মাঝে পদার্থবিত্বার সীমা ছাড়াইয়া অক্সান্ত কথা পাড়িতাম লামাদের দেশের প্রাতন কথা যে আমরা জানি না বা জানিবার যত্নও করি না এবং ইহার অপেকা লজ্জার বিষয় আমাদের পক্ষে আর কিছুই হইতে পারে না, এই বিষয় লইয়া আমাদের মধ্যে প্রায়ই আলোচনা হইত। এমন কি আমাদের জাতীয় জীবনের যে কিছু বিশিষ্টতা, তাহার মূল ভিত্তিয়ও আমরা সন্ধান রাখি না, এই জন্ত বিসয়া বিয়য়া আক্ষেপ করিতাম ও আমাদের শিক্ষাকে থিকার দিতাম। ভারতবর্ষের প্রাচীনতম শাস্ত্রগ্রহসমূহের বালালা অন্ধ্রাপ্রকাশ করিয়া এই সন্ধানকার্য্যে সাহায্য করা উচিত, এই কয়নার্থা সেই সময়ে অন্ধর্রিত হইয়াছিল। তাহার ফলে শ্রীমান্ শরংকুমার ব্রাহ্মণগ্রন্থগুলিয় অন্ধ্রাদি প্রচারের ভারগ্রহণে উৎস্কে হন। সর্ববিধ সৎকর্ম্মে শ্রাহ্মণগ্রহণ আগ্রহ এই উৎস্ককোর প্রবর্ত্তক। এইয়পে তাঁহারই প্রবর্ত্তনায় ও ব্যয়ে ঐতরয়ের ব্রাহ্মণের অন্ধ্রাদকার্য্য আরম্ভ হয়।

বান্ধণগ্রন্থের অনুবাদ প্রকাশের আবশুকতা স্থির হইলে, স্থনামধন্ত শ্রীযুক্ত রাম্ম ধতীক্তনাথ চৌধুরী, শ্রীযুক্ত হীরেন্দ্রনাথ দত্ত, শ্রীযুক্ত নগেন্দ্রনাথ বন্ধ প্রভৃতি বন্ধ্বর্গের পরামর্শে শ্রীযুক্ত পণ্ডিত জয়চন্দ্র সিদ্ধান্তভূষণকে ঐতরে ব্রাহ্মণের অনুবাদে নিযুক্ত করা হয়। চর্ভাগাক্রমে প্রথম ছই অধ্যায়মাত্র অনুবাদ করিয়া, পণ্ডিতমহাশম এ বার্যা হইতে বিদায় গ্রহণ করেন। পণ্ডিত মহাশয় অনুবাদ করিতেছিলেন, সঙ্গে সঙ্গে তাহা মুদ্রিত হইতেছিল। তাঁহার বিদায়গ্রহণে হঠাৎ আরক্ষ কার্যা স্থিতি হইবার উপক্রম হইয়া পড়িল।

এই সময়ে কুমার বাহাছরের অন্নরোধে আমার উপর অকস্মাৎ অন্নরাদ-কার্য্যের ভার পড়ে। তিনি যে কেন আমার উপর এই ভার অর্পণ করিলেন, আর আমিই বা কেন এই ভার গ্রহণ করিলাম, তাহার কোন সঙ্গত উত্তর দিতে পারিব দান। এখন তাহা মনে করিয়া বিশ্বিত হই। বেদবিস্থা অরক্তকে উন্ন করেন; কিন্তু আমার মত অজের হাতে পড়িয়া তাঁহার কিরুপ শোচনীয় দশা হইয়াছিল, তাহা জানি না। বেদবিভায় আমি তথন সর্কতোভাবে অজ ছিলাম। সম্ভবঁত: এই অজ্ঞতাই আমাকে এই ভারগ্রহণে প্রোৎসাহিত ও প্রেরিত করিয়াছিল। ভারতবর্ষে বেদপন্থী সমাজে জনিয়া ভারতবর্ষের প্রাতনী বৈভায় অজ্ঞতা নিতাস্ত ভাগাহীনতার লক্ষণ বলিয়া আমি বোধ করিতাম। এই স্বযোগ অবলম্বনে দেই মহতী বিভায় যংকিঞ্চিং জ্ঞান লাভ করিতে পারিব, এই প্রলোভন ত্যাগ করিতে আমি সমর্থ হই নাই। এই প্রাংশুলভা ফলের লোভেই আমি উদ্বাহু বামনের বৃত্তি আশ্রয় করিয়াছিলাম। বামনের চেষ্টায় যাহা সন্ধলিত হইয়াছে, তাহা এখন স্বধী-সমাজে উপস্থাপিত হইল। স্বধীসমাজ এখন মন খুলিয়া উপহাস করুন।

ব্রাহ্মণগ্রন্থ বৈদিক যজ্ঞ-অনুষ্ঠানের উপদেশে পূর্ণ। ঐ সকল অনুষ্ঠান এত কুটিল, যে যাজ্ঞিকের হস্তে এই সকল কর্মা অনুষ্ঠিত না দেখিলে, উহা হদ্গত রা প্রায় অসাধা। কেবল গ্রন্থের অধায়নে ঐ সকল জটিল বিষয় আয়ত্ত করা কঠিন। পদে পদে ভ্রমপ্রমাদের সন্তাবনা থাকে। বর্ত্তমান অনুবাদেও কত ভ্রমপ্রমাদ রহিয়া গিয়াছে, তাহা আমি জানি না। ভরসা এই, সুধীগণ শ্রামিকাটুকু বর্জন করিয়া বিশুদ্ধ সংশ গ্রহণ করিবেন।

প্রমির অবসর অন্ন; নানাবিধ অধিকারের ও অনধিকারের চর্চায় আমার জীবনের ক্ষয় ও অপবায় চলিতেছে। অনুবাদ আরস্তের পর চই মাস কাজ করিয়া চার্নি মাস বিশ্রাম লইরাছি। ১০১০ সালের আরস্তে কার্জ আরিভ করি, ১০১৮ সালে অনুবাদ প্রচারিত হইল। আট বংসরের চেষ্টার পর এই এই বাহির ইইল। একপক্ষে ভালই ইইয়াছে। এই দীর্ঘ সময় মধ্যে অনেক প্রস্তির সাহায় লইতে পারিয়াছি, যাহা না পারিলে না জানি আরও কৈত এই আমান ঘটতে পারিত।

্ আনন্দাশ্রম হইতে প্রকাশিত মৃণগ্রন্থ হইতে অন্তবাদ করিয়াছি। অনুষাদে সর্বতোভাবে সায়ণের ব্যাথাায় অনুসরণের চেষ্টা করিয়াছি। বছদিন পূর্বে মার্টিন হোগ যে মৃলগ্রন্থ ও ইংরেজি অনুবাদ প্রকাশ করিয়াছিলেন, ভাহার সাহাদ্য লই নাই, বলিলেই চলে। যেখানে সায়ণের ব্যাথ্যায় সংশ্বর বোধ হইরাছে, সেখানে ইংরেজি অনুবাদ খুলিরাছি বটে; কিন্তু সাধান্ধণতঃ দারণের ব্যাথ্যায় সন্দেহ হইলেও সায়ণের অনুস্বাহ কর্ব্য মনে করিয়াছি।

ৈ সৌভাগার্ক্রমে দায়ণীচাঁথ্য নামার মৃত্ত আছের জক্সই বের্দের ব্যাথা। করিয়া-ছিলেন। তাঁহার স্থাপন্ত ভাষার ও প্রাঞ্জন ব্যাথারি দাহায়া না পাঁহলে ক্রতরের ব্যামাণের এই মহাবাদ বাঁহির ইইউ না।

বৈদির কিয়দংশের নাম মন্ত্র; জিপারাংশের নাম রাজ্ঞা। মুখাতঃ যজ্ঞকারের জিপারানি মন্ত্রের প্রয়োগা। কোন না কোন দেবভার উদ্দৈশে কোন না কোন দ্বা তার্টিগর নাম যজ্ঞ। যজ্মানের হিভাগ যজ্মানক কুক যাহারা যজ্ঞে রুভ ও নিযুক্ত হইতেন, তাঁহাদের নাম অতিক। অতিক্দিলিকে বিবিধ কার্ম মন্ত্রিস্থা দেবভার আহ্বান বা প্রাণ্ডাদি করিছেন। কেহবা উচ্চবরে আহ্বান বা প্রাণ্ডাদি করিছেন। কেহবা আহ্বান বা প্রাণ্ডাদি বজ্ঞির করিছেন। কেহবা আহ্বান বা প্রাণ্ডাদি বজ্ঞির করিছেন। করিয়া দেবভার উদ্দেশে আহতি দিতেন; কেহ বা সাম্মন্ত্র গান করিয়া দৈবভার উচি করিছেন। প্রেট মান করিয়া করিছা গান করিয়া করিছা লাম যজ্মন্ত্র; আর যাহাতে স্বর্ম বসাইয়া গান করা হইজ, তাহা দামমন্ত্র। ভিন্ন ভিন্ন রাজ্ঞানিত্রি এই সকল মন্ত্র বাথাতে ইইলাছে, কোন মন্ত্র কেনি, করিছা করিছেন করিছা বিনিযুক্ত ইইবে তাহা উপাদিও ইইয়াছে, কোন কারটো কোন মন্ত্র

হোতা ও তাঁহার দহকারী ঋতিক্লণ মুখাতঃ ঋক্মনের বিনির্দ্ধা দ্বারা দৈবতাহলানাদি করা করিতেন। অধ্বর্য ও তাঁহার সহকারীরা যক্তর্ম প্রার্গি দ্বারা আন্তিদানাদি করা করিতেন; উল্লাতা ও তাঁহার সহকারীরা। সামার গান করিতেন। অনিষ্টোমাদি যজে এই তিন শ্রেণির ঋতিকের প্রার্গেজন হইউ। তাঁহারা একযোগে স্থ দিনিটি কর্ম করিতেন। এতরের ব্রহ্মিণ উল্লেখ প্রথমিক: হাতা ও তাঁহার সহকারীদিনের অন্তির কর্মের উল্লেখ আছে; কাজেই এই ব্রাহ্মণগ্রহ শ্রাহ্মণ প্রস্কৃতিঃ মাত্র আহি। যজুবেদী বা সামিবেদী ক্রির উল্লেখ এই ব্রাহ্মণে উপ্রস্কৃতিঃ মাত্র আহি। যজুবেদী বা সামিবেদী ঝাছিক্দিগের উল্লেখ মাত্র তিপ্রার্গি তিপ্রদান ক্রির ইর্মিটে। সাম্প্রিক্তি হইর্মিটে। সাম্প্রিক্তির ইর্মিটে। সাম্প্রার্গির ই্রাহ্মিটে। সাম্প্রিক্তির ইর্মিটে। সাম্প্রিক্তির ইর্মিটে। সাম্প্রার্গির শ্রাহার্গির শ্রাহার্গির আর্থায়ন আর্থায়ন

এই অম্বাদগ্রন্থ কতকটা বোধনীয়া করিবন্ধি উন্দেশে প্রভুদ্ধ পার্থিয়াণে টাকন্ধি

সন্নিবেশ করিয়াছি। গ্রন্থের পরিশিষ্টে পারিভাষিক শব্দগুলির তাৎপর্য্য বুঝাইবার চেষ্টা করিয়াছি। টাকা ও পরিশিষ্ট প্রস্তুত করিবার জন্ম অন্যান্ত বান্ধণগ্রন্থ এবং দেই দেই ব্রাহ্মণগ্রন্থের অনুযায়ী স্ত্রগ্রন্থের আশ্রয় লইতে হইয়াছে। প্রধানত: শতপথ বাহ্মণগ্রন্থের এবং তদকুষায়ী কাড্যায়নীয় শ্রোতস্ত্রের অবলম্বনে এই পরিশিষ্ট প্রস্তুত করিয়াছি। বহু বংসর হইল, বার্লিন নগর হইতে বিখ্যাত আচার্য্য বেবারকর্তৃক শতপথ গ্রাহ্মণের এবং ষাজ্ঞিকদেবাদিক্ত-ব্যাপ্যাসমূষিত কাত্যায়নশ্রেতহতের যে সংস্করণ প্রকাশিত হইয়াছিল, প্রধানতঃ তাহারই সাহায্য গ্রহণ করিয়াছি। বেদের শাখাভেদে ঋত্বিক্দের অনুষ্ঠানে অল্লবিস্তর ভেদ থাকায় স্থলবিশেষে বৌধায়ন এবং আপস্তম্ব প্রণীত শ্রোতস্তেরও সাহাষ্য লইতে হইয়াছে। কিন্তু ষক্তকর্ম এমন জাটল যে, এই টীকা ও পরিশিষ্ট দত্ত্বও কেবল এই গ্রন্থ পাঠে পাঠকেরা বৈদিক যাগ-যজ্ঞের তাৎপর্য্য বুঝিতে পারিবেন, তাহার সম্ভাবনা অল। এই গ্রন্থের ভূমিকার প্রধান যজ্ঞলির বিস্তৃত বিবরণ দিয়া মূলগ্রন্থকে স্পষ্ট করিবার ইচ্ছা ছিল। ভূমিকা লেখাও প্রায় শেষ হইরাছে। কিন্তু সেই বৃহং ভূমিকা ছাপিয়া ফেলিতে শাঁঘ সমর্থ হইব, আশা করি না। জীবনের ভঙ্গুরতা শ্বরণ করিয়া অসম্পূর্ণ অবস্থাতেই গ্রন্থথানি প্রকাশ করিলাম। ভূমিকা যাহা লিথিয়াছি, তাহা স্বতম্র গ্রন্থাকারে প্রকাশের ইচ্ছা রহিল।

পণ্ডিত জয়চক্র সিদ্ধান্তভূষণ প্রথম ছই অধ্যায় অমুবাদ করেন। সেই অংশের সমুদায় ক্ষতিত্ব তাঁহার। তিনি অমুবাদের সঙ্গে মৃদ্রণ আরম্ভ করিয়াছিলেন। আমিও তাঁহার অমুসরণে সেইরপই করিয়াছি। তজ্জন্ত কতক দোষ ঘটিয়াছে। অমুবাদ সমাপ্ত করিয়া ছাপিতে দিলে বোধ হয় গ্রন্থের এই দোষগুলি ঘটিত না। বেদজ্ঞ পণ্ডিতগণ দয়া করিয়া ভ্রমপ্রমাদ দেখাইয়া দিলে জামুগৃহীত হইব। এই অমুবাদের সংস্করণ যদি কখনও প্রকাশিত হয়, তাহাতে ভুদমুসারে বিশুদ্ধি সাধন করিব।

অন্তান্ত বান্ধণের মধ্যে শুক্রযজুর্বেদীয় শতপথবান্ধণের অনুবাদ আরম্ভ ছইয়াছে এবং উহার প্রথম থগু ইতঃপূর্বেই প্রকাশিত হইয়াছে। স্থের বিষয়, ঐ গ্রন্থের অনুবাদ যোগ্যতর পাত্রে অপিত হইয়াছে। পণ্ডিত শ্রীযুক্ত বিধুশেশ্বর শান্ত্রী শতপথবান্ধণের অনুবাদ করিতেছেন এবং আশা করা যায়, উাহার অনুবাদ সাধ্রেশে সাদ্রে গ্রহণ করিবেন।

শ্রীমান্ কুমার শরৎকুমার রায় বঙ্গীয়-সাহিত্য-পরিষদের একাস্ত হিতার্থী বন্ধ ;
সাহিত্য-পরিষদের সাহায্য কল্প তাঁহার ধনভাণ্ডার সর্বাদা উন্মুক্ত আছে বলিলেই
হয়। তাঁহারই ইচ্ছাক্রমে বঙ্গীয়-সাহিত্য-পরিষৎ এই ক্ষমবাদগ্রন্থগুলিকে
সাহিত্য-পরিষদ-গ্রন্থাবলীভুক্ত করিয়া প্রকাশ করিতেছেন। পরিষদের অন্ততম
পরমামগ্রাহক লালগোলার রাজা শ্রীমুক্ত যোগেক্রনারায়ণ রায় বাহাছর—
সাহিত্য-পরিষদের ইতিহাসে যাঁহার নাম ক্ষক্ষর থাকিবে—তিনিও এই শান্ত্রপ্রকাশকার্য্যে পরমোৎসাহে যোগ দিয়াছেন। উভয়ের প্রবর্তনায় পরিষৎপ্রকাশিত গ্রন্থাবলীর অন্তর্গত এই "ভারত-শান্ত্র-পিটক" স্বতন্ত্রভাবে স্থানলাছ
করিয়াছে এবং ঐতরেয় ব্রাহ্মণের এই অনুবাদ উক্ত ভারত-শান্ত্র-পিটক মধ্যে
প্রথম সংখ্যক গ্রন্থ বলিয়া গণ্য হইবে।

কলিকাতা ১লা আখিন, ১৩১৮

শ্রীরামেন্দ্রস্থন্দর ত্রিবেদী

# সূচী

| প্রথম পঞ্চিকা     | অগ্নিফৌম          | •••           | •••           | > >>৫                    |
|-------------------|-------------------|---------------|---------------|--------------------------|
| দ্বিদীয় পঞ্চিকা  | <u>অগ্নিফৌম</u>   | •••           | •••           | <i><b>326—558</b></i>    |
| তৃতীয় পঞ্চিকা    | অগ্নিষ্টোম-উক্খ্য |               | •••           | <b>₹</b> ₹ <b>@—७</b> ₹७ |
| চতুর্থ পঞ্চিকা    | ষোড়শী, অতিরা     | ত্র, গবাময়ণ, | <i>বাদশাহ</i> | ৩২৭—৩৯৯                  |
| পঞ্চম পঞ্চিকা     | দ্বাদশাহ, অগ্নিহো | ত্র           | •••           | 800-827                  |
| ষষ্ঠ পঞ্চিকা      | সোমযজ্ঞ           | • • •         | •••           | 8৮২ <b>– ৫৬</b> ০        |
| সপ্তম পঞ্চিকা     | রা <b>জসূ</b> য়  | •••           | •••           | ৫৬১—৬২১                  |
| অফ্টম পঞ্চিকা     | রাজসূয়           | •••           | •••           | ७२२—७१8                  |
| প্রথম পরিশিষ্ট    | •••               | •••           | •••           | ৬৭৫—৬৯৮                  |
| দ্বিতীয় পরিশিষ্ট | •••               | •••           | •••           | ৬৯৯—৭৫৪                  |
|                   |                   |               |               |                          |

# ঐতরেয় ব্রাহ্মণ

## প্রথম প্রধিক প্রথম অধ্যায়

#### প্রথম খণ্ড

#### मोक्ग्गीयः है-विधान

শধেণান্তর্গত ঐতরেয়-রান্ধণ চল্লিশ অধ্যারে সম্পূর্ণ। সকল সোমযজ্ঞের প্রকৃতি সকলে জ্যোতিষ্টোম যজ্ঞের বিবরণ লইয়া ইহার আরম্ভ। গোষ্টোম আয়ুষ্টোম প্রাকৃতি বিবিদ সোম্বাগের মধ্যে জ্যোতিষ্টোনের স্থান প্রথমেণ। জ্যোতিষ্টোম যজ্ঞের সাতটী সংস্থা; তন্মধ্যে অয়িষ্টোম, উক্থা, ষোড়না ও অতিরাত্র এই চারিটি সংস্থা পর পর বর্ণিত হইবে। এই চারিটির মধ্যে অয়িষ্টোম প্রকৃতি, অর্থাৎ সকলে অমুষ্ঠান ই অয়িষ্টোমে উপদিষ্ট হইয়াছে। উক্থা, বাড়না ও অতিরাত্র বিকৃতি, অর্থাৎ অয়িষ্টোম-সাধারণ অমুষ্ঠান বাতীত করেকটি বিশেষ অমুষ্ঠান হাতে উপদিষ্ট হইয়াছে। এই জন্ত অয়িষ্টোম যজ্ঞই প্রথমে বর্ণিত হইল। য়িষ্টোমের আয়ুর্ভে শ্বৃত্বিক্ বর্ণ প্রেথম অয়ুষ্ট্রে; কিন্তু ঋত্বিক্ বরণ হৌত্র

<sup>(</sup> ১ ) "এষ বাব প্রথমো যজ্ঞো বজ্ঞানাং বজ্জোভিষ্টোম:।"

<sup>(</sup>২) দংস্থা—সংস্কার, (গেতম সং৮)

<sup>🔭</sup> প্রকৃতি—বে যজের সকল অনুষ্ঠান প্রভাক শ্রুতি খারা উপদিষ্ট হয়,ভাহার নাম প্রকৃতি।

বিকৃতি—বে বজ্ঞের বিশেষ বিশেষ অনুষ্ঠানদাত প্রতাক্ষ শ্রুতি ছারা উপদিষ্ট হয়,



বিষ্ণু তাঁহাদের আদিতে ও অস্তে রক্ষকবৎ বতুমান। এজন্ত প্রথমে উ হাদেরই ইষ্টিবিধান হইতেছে, যথা—"আগ্লাবৈষ্ণবং…একাদশকপালম"

একাদশ কপালে সংস্কৃত ও দীক্ষীয় পুরোডাশ অগ্নি ও বিষ্ণুর উদ্দেশে নির্ববপণ (হবন ) করিবে।

সেম্বাগে প্রবৃত্ত যজমানের সংস্কারের নাম দীক্ষা বা দীক্ষণ; দীক্ষণার্থ অমুষ্ঠানের নাম দীক্ষণীয়া। দীক্ষণীয়া কর্ম্মে ব্যবহার্য্য বলিয়া পুরোডাশের বৈশেষণ দীক্ষণীয়। হবিঃস্বরূপে দেয় পক পিষ্টকের নাম পুরোডাশ। সেই পুরোডাশ একাদশ সংখ্যক কপালে (মৃংপাত্রে, খোলায়) পাক করিয়া অগ্নি ও বিষ্ণুর উদ্দেশে নির্ক্রপণ করিবে। এই পুরোডাশ প্রদান প্রভৃতি কর্ম্ম-কলাপের নাম দীক্ষণীয়া ইষ্টি। অগ্নি ও বিষ্ণুকে পুরোডাশদানের ফল, যথা—শর্মভান্ত এবৈনং……নির্ক্রপন্তি।"

এতদ্বারা সকল দেবতার উদ্দেশেই নিরবশেষে নির্ব্বপণ (পুরোডাশ প্রদান) করা হইবে।

প্রথম দেবতা অগ্নিও অস্তিম দেবতা বিষ্ণুর উদ্দেশে হোম করিলে মধাবন্তী অস্ত দেবতারাও তৃথা হইবেন. ' কেহ বাদ পড়িবেন না; এইরূপ ব্ঝিতে হইবে। একের ভৃথিতে অস্তোর তৃথি কিরূপে হইবে, তাহার উত্তর, যথা— "অগ্নিবৈ দেবতাং"

অগ্নিই সকল দেবতা, বিষ্ণুও সকল দেবতা।

তৈত্তিরীয় শ্রুতিতে আছে, সকল দেবতা অগ্নিতে শরীর রাথিয়াছিলেন; সেই

<sup>(</sup>১২) পুরোডাশ—ইষ্টিকশ্মে দেবতাকে যে পিষ্টক হবন করা যায়, উহার নাম পুরোডাশ। চাউলকে চূর্ণ (পিষ্ট) করিয়া মদন্তীনামক তাশ্রণাত্রে রাখিয়। জলে ভিচাইয়া পিঙের মত করা হয়; পরে আহবনীয় অগ্নিতে উহাকে অন্ধ পক করিয়া কুর্মাকৃতি করা হয়, তৎপরে উহা একাদশ কুপালে, (এগারখানা খোলায়) রক্ষিত হয়, পরে সমিধ্ দর্ভাগ্নিতে পাক করিয়া ভাছার উপর মৃত সেক্ষ করা হয়। তৎপরে হোমের জক্ত ইড়াপাত্রে করিয়া বেদীর উপর রাখা হয়।

<sup>(-</sup>১৩) নির্বণণ—শকটছিত বাজ্ঞরাশি হইতে চারি মৃষ্টি ধাজ্ঞ লইরা শুপে (কুলারু) রাধার নাম নির্বণণ। এই অফুটানের পর যে আচতি দেওয়া হয়, এছলে তাহাকেট নির্বপণ বলা ক্টরাছে। (সারণ)

<sup>(</sup>১৪) এ বিষয়ে জ্ঞায়---"ভন্মধাপজিজন্মদগ্রহণেন গ্রহণে ৷'

জন্ম অগ্নিই সকল দেবতা' ; অন্তা শ্রুন্তি আছে, দেবাসুরযুদ্ধে দেবগণ ভীত হইরা অগ্নিতে প্রবেশ করিয়াছিলেন ; তজ্জন্ম অগ্নিকেই সর্ব্বদেবতার স্বরূপ বলা হয়' । আর বিষ্ণু সকল জ্বগৎ ব্যাপিয়া আছেন, এই জন্ম বিষ্ণুও সর্ব্ব-দেবতাত্মক' । প্রকারাস্তরে অগ্নি ও বিষ্ণুর প্রশংসা, যথা— "এতে ...... শ্বর্বস্তি।"

অগ্নি ও বিষ্ণু ইঁহাদের যে ছুইটি শরীর আছে, তাহা যজ্ঞের (সোমযাগের) আদিতে ও অস্তে অবস্থিত; তাহা হইলে অগ্নি ও বিষ্ণুর উদ্দেশে যে পুরোডাশ নির্বপণ হইবে, তাহাতে সকল দেবতারই পরিচর্য্যা (সিদ্ধ) হইবে<sup>২৮</sup>।

অগ্নি ও বিষ্ণুর মধ্যে পুরোডাশের বিভাগ-সম্বন্ধে ব্রহ্মবাদীরা<sup>১৯</sup> প্রশ্ন করেন, বথা—"তদাহঃ…...বিভক্তিরিতি।"

[ ব্রহ্মবাদীরা ] এ বিষয়ে বলেন, একাদশ কপালে সংস্কৃত পুরোডাশ [একই দ্রব্য], [ কিন্তু ] অগ্নি ও বিষ্ণু ছুই [দেবতা]; সেই [ এক ] দ্রব্যে উভয়ের কিরূপ ভাগকল্পনা হইবে ? সেইরূপ বিভাগ কেনই বা হইবে ?

অন্ত ব্রহ্মবাদীরা ইহার উত্তর দেন, যথা—"অষ্টাকপাল···· বিভক্তিঃ"

অফ্টু কপালে সংস্কৃত পুরোডাশ অগ্নির অংশ, [কেন না ] গায়ত্রী অফীক্ষরা ও গায়ত্রী অগ্নির ছন্ট<sup>্ন</sup>; আর কপালতয়ে

<sup>(</sup>১৫) "তে দেবা অগ্নৌ তনুঃ সংস্থাদধত তত্মাদাছরগ্নিঃ সর্বা দেবতাঃ।"

<sup>(</sup> ১৬ ) "দেবাস্থরাঃ সংযন্তা আসংস্থে দেবা বিভ্যতোহগ্নিং প্রাবিশস্তম্মাদান্তরগ্নিঃ সক্ষা দেবতাঃ।

<sup>(&#</sup>x27;১৭) অত্ত শ্বৃতি---"ভূতানি বিষ্ণু বনানি বিষ্ণঃ।" ব্যাপ্তাৰ্থক বিষ্ধাতু হইতে বিষ্ণু।

<sup>(</sup>১৮) তৈন্তিরীয় শ্রুতিও এ বিধয়ে প্রমাণ বধা—"আগ্রাবৈক্ষবং একাদশকপালং নির্পেন্দী-ক্ষিষামাণঃ অগ্নিঃ সর্বা দেবতাঃ বিশ্বজ্ঞা দেবতালৈচব বজ্ঞকারভতে অগ্নিরবমো দেবানাং বিশৃংগ্রমো বদাগ্রাবৈক্ষবমেকাদশকপালং নির্বপতি দেবতা এবোভয়তঃ পরিগৃহ্য বজমানোহবক্ষলো" (৫।৪।৪-৫)

<sup>(</sup>১৯) ব্রহ্মবাদী -বেদ্বক্রা। (জটাধর)

<sup>ং</sup> ২০) অন্নি ও গায়ত্রী উভয়েচ প্রজাপতির মুখ হইতে উৎপল্প, নে হেডু উভয়ের সাম্যপ্রযুক্ত

সংস্কৃত পুরোডাশ বিষ্ণুর অংশ, [কেন না] বিষ্ণু ত্রি [পাদ] দারা এই (জগৎ) আক্রমণ করিয়াছিলেন<sup>১১</sup>। সেই দেবতা-দায়ের সেই (পুরোডাশে) এইরূপ বিভাগকল্পনার এই কারণ ও [তজ্জ্মা ] এইরূপ বিভাগ।

এইরূপে দীক্ষণীয় ইষ্টির বিধান করিয়া পুরোডাশ ব্যতীত অন্ত ধ্রব্যের দ্বারাও হোমের বিধান হইতেছে, যথা—"ঘুতে·····মন্তেত"

যে ( যজমান ) আপনাকে অপ্রতিষ্ঠিত মনে করে, সে দ্বত-পক চরু নির্বপণ করিবে।

অপ্রতিষ্ঠিত অর্থে পুত্রাদি-রহিত ও গবাদি-রহিত। সে বাক্তি দ্বতপক তণ্ডুলের দারা চরু হোম করিবে। এইরূপ অপ্রতিষ্ঠার দোষ-প্রদর্শন হইতেছে, যথা—
"অস্তাং বাব····প্রতিতিষ্ঠতি"

হে বৎস, যে এইরূপ প্রতিষ্ঠারহিত, সে ইহজগতে প্রতিষ্ঠিত (শ্লাঘ্য) হয় না।

দ্বতচরু দারা সেই অপ্রতিষ্ঠার পরিহার হয় যথা—"তদ্ যৎ……প্রজাতৈতা।"

তাহাতে (সেই য়তপক চক্রতে) যে য়ত আছে, তাহা স্ত্রীর পয়ঃ (শোণিতস্বরূপ), আর যে তণ্ডুল আছে, তাহা পুরুষের [রেতঃস্বরূপ]; সেই য়ততণ্ডুল মিথুন সদৃশ; [সেই জন্ম এই] মিথুন দারাই (য়ততণ্ডুলময় চক্র প্রদান দারা) ইহাকে (যজমানকে) সন্ততি দারা ও পশু দারা ব্দ্ধিত করা হয়। (সেই হেতু এই চক্র) প্রতিষ্ঠারই হেতু।

এই জ্ঞানের প্রশংসা যথা—"প্রজায়তে···· বেদ"

গায়ত্রী অগ্নির ছন্দঃ। যথা—"প্রজাপতিরকাময়ত প্রজারেয়েতি সমুখ্তিরিবৃতং নিরমিমীত তমগ্নি।"

<sup>(</sup>२)) "इमः विकृत्विक्कारम (ज्या। निमास शाममू" अ-मः )।२२।>१।

<sup>&</sup>quot;ত্রীণি পদা বিচক্রমে বিফুগোপা অদাভাঃ" ঋ-সং ১।২২।১৮।

যে ইহা জানে, সে সন্ততি দ্বারা ও পশু দ্বারা বদ্ধিত হয়।
তৎপরে দীক্ষণীয় ইষ্টির কাল-নির্দেশ হইতেছে যথা—"মারন্ধযঞ্জো বা……
দীক্ষা।"

যে (যজমান) দর্শযাগ ও পূর্ণমাস যাগ করিয়াছে, সে সকল যজ্ঞই অরম্ভ করিয়াছে ও সকল দেবতা [-পূজা] আরম্ভ করিয়াছে; অমাবস্থায় কর্ত্তব্য বা পূর্ণিমায় কর্ত্তব্য যজ্ঞের পর দীক্ষণীয় ইষ্টি করিবে; সেই হবিঃ (আমাবাস্থ যজ্ঞ) ও সেই বহিঃ (পোর্ণমাস যজ্ঞ) অনুষ্ঠিত হইলে পর দীক্ষিত হইবে (দীক্ষণীয় ইষ্টি সম্পাদন করিবে)। ইহাই একবিধ দীক্ষা।

এই অগ্নিষ্টোম সোম্যাগ প্রকৃতপক্ষে দর্শপূর্ণমাসের বিকৃতি নহে, কিন্তু ইহার অঙ্গীভূত দীক্ষণীয়াদি দর্শপূর্ণমাসের বিকৃতি। অগ্নিহোত্র দর্শপূর্ণমাসের অপেক্ষা করে না; কিন্তু অগ্নিহোত্র আহবনীয়াদি অগ্নিসাপেক্ষ, সেই আ্র সকল প্রমানেষ্টি-সাপেক্ষ, প্রমানেষ্টি আবার দর্শপূর্ণমাসের বিকৃতি। এইরূপে পরম্পরাক্রমে সোম্যাগও দর্শপূর্ণমাসের অপেক্ষা করে। এই জন্ত দর্শপূর্ণমাসের অন্ধ্রানে অন্ত যজ্ঞেরও আরস্ত হয়; যজ্ঞের অনুষ্ঠানে সেই যজ্ঞিয় দেবতাপূজারও আরম্ভ হয়। সেই জন্ত বলা হইল, দর্শপূর্ণমাসের পর দীক্ষণীয় ইষ্টি করিবে। "ইহা একবিধ দীক্ষা" বলায় স্থাচিত হইল, অন্তবিধ দীক্ষাও আছে। যজ্ঞিয় দ্রব্যের আহরণ হইলে দর্শপূর্ণমাসের পুর্বেই সোম্যাগ করিবে, এইরূপ অন্ত

তৎপরে প্রকৃতিযজ্ঞে পঞ্চদশ সামিধেনীপাঠের বিধান থাকিতেও এন্থলে অস্ত্র সংখ্যার বিধান হইতেছে, যথা "সপ্তদশ—অন্কব্রয়াং।"

় সপ্তদশ সামিধেনী পাঠ করিবে। অধ্বর্যুর আদেশায়ুসারে হোতা সপ্তদশ সামিধেনী (অগ্নিসমিদ্ধনের অর্থাৎ

<sup>(</sup>২২) দুৰ্শ পূৰ্ণমাস—অমাৰস্যা বা পূৰ্ণমাসীতে অস্বাধান করিয়া প্রতিপত্তিখি হইতে আরক্ষ মাসসাধ্য বাগবিশেষ। (রঘুনন্দন)

२७) यथा जायकारम--"उद्गं मर्भभूर्गमाणाः यर्थाभभरखारक धानिभ मार्यरेगरक।"

অগ্নিপ্রজালনের । অকৃণন্ত্র পাঠ করিবে। প্রকৃতি-যজ্ঞে প্রযুক্ত পঞ্চদশ সামিধেনী। ঋকের মধ্যে ধায়্যানামক আরও ছুইটি ঋক্ বসাইয়া সপ্তদশ মন্ত্র হুইবে।

সপ্তদশ সংখ্যাক সামিধেনীর প্রশংসা যথা "সপ্তদশো । প্রজাপতিঃ"

প্রজাপতি সপ্তদশ [-অবরবাত্মক]; [কেন না] মাস বারটি; হেমন্ত ও শিশির ঋতুকে সমান (এক ঋতু বলিয়া) ধরিলে ঋতু পাঁচটি; [দ্বাদশ মাস ও পঞ্চ ঋতুর যোগে উৎপন্ম ] সেই সমগ্র কাল সংবৎসর; এবং সংবৎসর প্রজাপতি।

সপ্তরণ সংখ্যাজ্ঞানের প্রশংসা যথা "প্রজাপত্যায়তনাভি:...বেদ"

প্রজাপতি ইহাদের [এই সামিধেনীসমূহের] আয়তন

আখলায়ন শ্রোতস্ত্র (১২) অনুসারে এই একাদশটী ঋক্ষম্ম অগ্নিসমিন্ধনে প্রযুক্ত হয়। ইহার মধ্যে প্রথমটি ও শেবটি তিনবার করিয়া পঠিত হওরার সামিধেনী মন্ত্রসংখ্যা পঞ্চদশ। প্রকৃতিরজ্ঞে পঞ্চদশ সামিধেনী-পাঠের বিধান থাকিলেও এন্থলে দীক্ষণীয় ইষ্টিতে সপ্তদশের বিধান হইতেছে। এ জন্ম আর ছুইটি ঝক্মন্ত্র ঐ পঞ্চদশের মধ্যে বসান হয়। এই ছুইটির নাম ধাযা। মন্ত্র, যথা—

<sup>্</sup> ২৪ ) সামিধেনী—অগ্নি-সমিদ্ধন ( প্রজালন ) কালে বাবস্তুত ঋক্ষয়ের নাম সামিধেনী।

১। প্র বো বাজা অভিদাবো হবিম্মন্তো মূভাচা। দেবান্ জিগাতি স্মযুঃ। 🛪 ৩।২৭।১

২। সমিধামানো অধ্বরে অগ্নি: পাবক ঈডা:। শোচিক্ষেণস্তমীমহে। ৩)২৭।৪

৩। ঈড়েকো নমক্সন্তিরন্তমাংসি দর্শতঃ। সমগ্রিং ইধ্যতে বুষা। ৩।২৭।১৩

в। ব্ৰোফগ্ৰি: সমিধাতে কৰোন দেববাহনঃ। তং হবিশ্বস্ত ঈড়তে। ৩০২৭।১৪

वृष्ठभः द्वां वयः तृष्ठम् तृष्ठभः प्रसिधीमित्रः । अद्या मौमाजः तृह्दः । अद्याप्तः

৬। আগ্ন আয়াহি বীতয়ে গুণানো হব্যদাতয়ে। নিহোতা সৎসি বহিষি। ৬।১৬।১٠

৭ . তংজা দমিদ্ভিরক্লিরো মৃতেন বর্ধমামদি। বৃহৎ শোচাযবিষ্টা। ৬।১৬।১১

৮। স নঃ পৃথু শ্ৰবাঘাং অভ্ছা দেব বিবাসসি। বৃহদগ্নে স্ববীৰ্ঘার্। আ১৬।১২

১। অগ্রিং দূতং বুণীমহে হোতারং বিশবেদসং। অস্ত বজ্ঞস্ত স্ক্রতুষ্। ১।১২।১

১০। সমিদ্ধো অগ্ন আছত দেবান্ যকি স্থ অধ্বর। বং ছি ছব্যবাড়িস। ৫।২৮।৫

১১। আজুহোতা দুবস্তত অগ্নিং প্রয়তি অধ্বরে। বুণীধ্বং হবাবাহনম্। এ২৮।৬

<sup>&</sup>gt;। পৃথুপারা অমর্ত্যো স্বভনির্ণিক্ষাহত:। অগ্নিবজ্ঞস্য হবাবাট্। ৩।২৭।৫

২! তং সংবাধো বতক্রচ ইপা ধিরা বক্তবন্ত:। আ চক্রগ্রিমূর্ত্তরে। ৩২৭।৬ (আখলায়ন ৪।২)

( আশ্রয় ); এই জন্ম যে ইহা (সপ্তদশ মন্ত্রের ব্যবহার) জানে, সে ইহাদের ( এই মন্ত্রের ) দ্বারা সমৃদ্ধ হয়।

সংবংসরক্ষপী প্রজাপতির সপ্তদশ অবয়ব, সামিধেনীর সংখ্যাও সপ্তদশ ; এই হেতু প্রজাপতি সামিধেনীর আশ্রয়।

### দ্বিতীয় খণ্ড

#### ইট্টি-আত্তি-উতি-হোতা

দীক্ষণীয় ইষ্টি নিরপণের পর ইষ্টিশব্দের ব্যুংপত্তি ইইতেছে যথা "যজো বৈ… তমশ্ববিন্দন্"।

যজ্ঞ দেবগণের নিকট হইতে চলিয়া গিয়াছিলেন; [দেবগণ] তাঁহাকে ইষ্টিসমূহ দ্বারা অন্বেষণ করিতে ইচ্ছা করিয়াছিলেন। যে হেতু ইষ্টি দ্বারা অন্বেষণ ইচ্ছা করিয়াছিলেন, তজ্জ্ম্মই ইষ্টির ইষ্টিস্ব। [পরে দেবগণ] যজ্ঞকে পাইয়াছিলেন।

যজ্ঞ অর্থে জ্যোতিষ্টোমাতিমানী যজ্ঞপুরুষ (সায়ণ)। ইষ্টি শব্দ যজনার্থ যজ্ধাতু হইতে নিষ্পার। কিন্তু এ গলে দেবগণ ইষ্টি দারা যজ্ঞকে লাভ করিতে ইচ্ছা করিয়াছিলেন বলিয়া ইচ্ছার্থক ইয় ধাতু হইতে নিষ্পার করা হইল।

\* যজ্ঞলাভ-জ্ঞানের প্রশংসা যথা—"অমুবিত্ত···এবং বেদ"

যে ইহা জানে, সে [ইপ্টি দারা] যজ্ঞ লাভ করিয়া সমৃদ্ধ হয়। তৎপরে ইষ্টিবিধানে প্রযুক্ত আছতি<sup>য়</sup> শব্দের বৃৎপত্তি দেখান হইতেছে… "আহুতয়ো……আহুতিত্বম্।"

এই যে সকল আহুতি, ইহাদের নাম [ বস্তুতঃ ] আহুতি;

<sup>(</sup>১,২°) ইটিও আছতি—ইটিশন্ধ বন্ধাতু হইতে উৎপন্ন, বদ্ধারা বন্ধন করা বান্ধ : ইন্সাদি কতিপন্ন দেবতাকে বথাৰিধি প্রোডাশদানের নাম ইটি। আছতি—হু ধাতু হইতে উৎপন্ন, বথাৰিধি মন্ত্রন্ত বহুঃধিকরণক দেবতোদেশে চবিঃপ্রানের নাম আছতি।

[কেন না] যজমান ইহা দ্বারা (আহুতি দ্বারা) দেবগণকে আহ্বান করেন। এই জন্ম আহুতি সকলের আহুতিত্ব।

হুস্ম উকারযুক্ত আহতি শব্দ হবনার্থক হ ধাতু হইতে নিপান; অর্থ-- জন্নিডে ম্বতাদি হবনীয় দ্রব্যের প্রদান। এম্বলে আহতি ঘারা দেবগণ আহত হয়েন বলিরা, আহ্বানার্থক হেবগাতু হটতে নিপান সাহ্তির সহিত আহতিকে সমানার্থক করা হইল।

তৎপরে ইষ্টি ও তদঙ্গ আছতির উতিনাম নির্দেশ করা হইতেছে, যথা— "উত্তয়ঃ---ভবস্তি।"

যদ্ধারা (যে ইপ্টি ও আহুতি দ্বারা) দেবগণ যজমানের হবে' (যজে) আগমন করেন, তাহারই নাম বস্তুতঃ উতি। অথবা যাহা পথ ও যাহা স্রুতি (পথের অবয়ব), তাহাই উতি; [কেন না] তাহার। (ইপ্টি ও আহুতি) উভয়েই যজমানের স্বর্গপ্রাপক (পথ স্বরূপ) হয়।

উতি শব্দ প্রকৃতপক্ষে রক্ষার্থক অব্ধাতু হইতে নিপার; যাহা দেবগণকে রক্ষা করে, তাহা উতি, অর্থাৎ যজ্ঞ বা তদক্ষ আছতি। এছলে যদ্ধারা দেবগণ যজ্ঞে আসেন, অথবা যে পথে যজমান স্বর্গে যান, এই অর্থ করিয়া উতি শব্দ গমনার্থক আঙ্-পূর্ব্রক অয় ধাতু হইতে নিপার করা হইল। "আয়স্তি যাডিঃইতি আঙ্ পূর্ব্রভায়তি-ধাতোর্ণবিকারেণ উতি শব্দ।"

পরে ইষ্টির অঙ্কভূত যাজ্যা ও অনুবাক্যা<sup>6</sup> পাঠকের নামকরণ স**দদে ব্রু**ন-বাদীর প্রশ্ন যথা—"তদাহঃ⋯আচক্ষত ইতি।"

এ বিষয়ে [ ব্রহ্মবাদীরা ] বলেন, যথন [ হোতা ভিম ] অন্য লোকে ( অর্থাৎ অধ্বযুর্ত্ত) আহুতি দান করেন, [ তথন

<sup>(</sup>৩) হব---বজ্ঞ —"১্খধ্যে দেবা অন্মিলিভি হবঃ।"

<sup>(</sup>৪) আগৃঃ (ব.।বিশেষে "বজামহে" এই তিওন্ত রেফান্ত) পূর্বক ব্রচ্কারান্ত অর্থ অবে অবসান, একটা ঋক্কে "রাজ্যা" কছে। যে ঋকের প্রথমান্তে এক বিরাম, চতুত্মাত্র প্রবান্ত দ্ভিটা-রাজে বিত্তীয় বিরাম, দেবতার আযুকুল,কানী সেই ঋক্কে "পুরোহসুবাক্যা" বা "অসুবাক্যা" কছে।

তাঁহাকে হোতা না বলিয়া ] যিনি অনুবাক্যা বলেন ও যিনি যাজ্যা পাঠ করেন, তাঁহাকে কেন হোতা বলা হয় ?

ইহার উত্তর—"যদাব⋯ভবতি।"

হে বৎস, যেহেত্ন সেই ( যাজ্যা ও অনুবাক্যার পাঠক )
সেই [ যজ্ঞে ] দেবতাগণকে যথাস্থানে, উঁহাকে আবাহন
করি, উঁহাকে আবাহন করি, এইরূপে আবাহন করিয়া থাকেন,
সেই জন্মই হোতার হোতৃত্ব; [এই জন্ম] তিনিই হোতা হয়েন।

ইষ্টিবিধানে আছ্তিদানের সময় ছুইটি মন্ত্র পঠিত হয়; একটি অনুবাক্যা বা পুরোন্থবাক্যা, আর একটি যাজ্যা। অধ্বর্গু আছতি দেন ও হোতা ঐ মন্ত্র পাঠ করেন। হোতু শব্দ হবনার্থ ছ ধাতু হইতে নিপ্পন্ন, কাজেই আছতিদাতার নামই হোতা হওরা উচিত, অথচ তাঁহার নাম অধ্বর্গু ও মন্ত্রপাঠকের নাম হোতা হইল কেন? ইহার উত্তরে বলা হইল, আঙ্পূর্কক বহু ধাতু হইতে হোতা (অর্থাং আবাহনকর্ত্রা) নিপ্পন্ন করা চলিতে পারে; তাহা হইলে যিনি যাজ্যা ও অনুবাক্যা মন্ত্র বাবাহন করেন, তিনিই হোতা, ইহা বলিলে দেয়ে হয় না।

হোতৃত্বজ্ঞান প্রশংসা যথা—"হোতেতি…বেদ"

যিনি ইহা (উপযু্তি উত্তরের প্রতিপাগ্ন মর্থ) জানেন, তাঁহাকে হোতা বলা হয়।

অর্থাৎ তিনি হোতৃকর্ম্মে কুশল হয়েন।

### হতীয় খণ্ড

#### দীক্ষিতের বিবিধ সংস্কার

এইরপে ইটি, আছতি, উতি ও হোতৃ শদের অথ ব্যাথ্যা করিয়া নীক্ষিত যঞ্জ-মানের বিবিধ সংস্কারের প্রস্তাব হইতেছে,—"পুনর্বা—দীক্ষয়ন্তি।"

বাঁহাকে দীক্তিত করা হইল, তাঁহাকে পুনরায় ঋত্বিকেরা গর্ভসক্ষপ করিবেন। গর্ভ শব্দে ত্রণ ব্রায়। যজনান একবার জন্মকালে মাতৃকুক্ষিতে বাস করিয়া-ছিলেন; পুনরায় তাঁহাকে ত্রণরূপে ব্যবহার করিয়া বিবিধরূপে সংস্কৃত করিতে হয়। তর্মধ্যে প্রথম সংস্কার যথা—"অদ্ভিরভিবিঞ্জিত্ত।"

জল দারা অভিষেক ( স্নান ) করান হয়।'

সেই জলের প্রশংসা যথা "রেতো বা---দীক্ষয়ন্তি।"

জলই রেতঃ। সেইজন্ম ইঁহাকে (দীক্ষিত যজমানকে) সরেতক্ষ (রেতোযুক্ত) করিয়া দীক্ষিত করা হয়।

শ্রতিমতে রেতঃ হ'ইতে জল উৎপন্ন, এজগু জলকে রেতঃস্বরূপ বলা যাইতে পারে<sup>২</sup>। তৎপরে অন্তবিধ সংস্কার হথা—"নবনীতেনাভাঞ্জন্তি।"

নবনীত দারা অভ্যক্ত করা হয়।

নবনীত ব্যবহারের কারণ, যথা—"আজ্যং ∴ সমর্দ্ধয়ন্তি।"

আজ্য দেবগণের, স্থরভি-ত্মত মনুষ্যগণের, আয়ুত পিতৃ-গণের, নবনীত গর্ভের (জ্রণগণের); অতএব নবনীত দ্বারা যে অভ্যঙ্গ করা হয়, তাহাতে তাঁহাকে (যজ্ঞমানকে) আপনার [উচিত, প্রাপ্য] ভাগের দ্বারাই সমৃদ্ধ করা হয়।

আজা অর্থে গলিতমূত; ঘনীভূত অবস্থায় মৃত; স্বৈদ্গলিত অবস্থায় আয়ুতে। পরে অস্তু সংস্কার যথা "আঞ্জন্তোনম্।"

ইহাকে [চক্ষুতে] অঞ্জন দেওয়া হয়।
অঞ্জনপ্রশংসা যথা "ভেজো বা…দীক্ষান্তি।"

এই যে অঞ্জন, ইহা অফিদ্বয়ের তেজঃস্বরূপ; সেই হেতু এত-দ্বারা ইহাকে (যজ্মানকে) তেজস্বী করিয়া দীক্তিত করা হয়।

- (১) তৈত্তিরীয় মতে বপনের পর অভিষেক। "অঙ্গিরসঃ স্থবর্গং লোকং যস্তোহপা দীকা-তপসী প্রাবেশরন্। অব্সাহাতি সাকাদেব দীকাতপসী অবরুদ্ধে।" (৬।১।১।২)
- (২) "শিশ্বাজেতো রেতস আণঃ" (আরণ্যক ২।৪।১।৬) "অন্মিন্ পঞ্চাত্মকে শরীরে বং কটিনং সা পৃথিবী বন্দুবং ভদাপঃ"—(গর্ভোপনিবং।)
- ্ (৩) "সর্পিবিলীনমাজ্যং ক্রাণ্যনিভূতং যুতং বিছঃ।" এ বিষয়ে তৈতিরীয় মত-- 'যুতং দেখাদাং মন্ত্র পিতৃণাং নিম্পাকং মন্ত্র্যাণায্।' "স্বাহিলীনং মন্ত্র নিঃশেবেণ বিলানং নিম্পাক্ষ্য্।" (সায়ণ)

পরে অন্ত সংস্কার—"একবিংশত্যা···পাবয়স্তি।"

একবিংশতি দর্ভপিঞ্জুল (কুশসমষ্টি) দ্বারা পবিত্র করা হয়। শুদ্ধির প্রয়োজন প্রদর্শন যথা—"শুদ্ধং……দীক্ষয়ন্তি।"

ইনি [ অভিষেকাদি সংস্কার দ্বারা ] শুদ্ধ হইলেও তদ্বারা ( কুশ দ্বারা পুনরায় ) পবিত্র করিয়া দীক্ষিত করা হয়।

তৎপরে দীক্ষিতকে প্রাচীনবংশ গৃহে<sup>9</sup> প্রবেশের বিধান যথা "দীক্ষিত-বিমিতং প্রপাদয়স্তি।"

দীক্ষিতের জন্ম নিশ্মিত [প্রাচীন বংশগৃহে তাঁহাকে] প্রবেশ করাইবে।

সেই গৃহের যোনিস্বরূপত্ব-প্রদর্শন যথা—"যোনির্ব্বা · · স্বাম্প্রপাদয়ন্তি"

এই যে দীন্দিতের জন্ম নিশ্মিত, ইহা দীন্দিতের [পক্ষে] যোনিস্বরূপই; তজ্জন্ম ইহাকে ( ভ্রূণস্বরূপ যজমানকে ) আপ-নার যোনিতেই ( গর্ভবাসস্থানে ) প্রবেশ করান হয়।

দীক্ষিত পক্ষে তৎপরে নিরম যথা—"তম্মাদ্----- চরতি চ"

[ যজমান ] সেই ধ্রুব (স্থির) যোনি মধ্যে উপবেশন করিবে ও বিচরণ করিবে।

তাহার কারণ-প্রদর্শন যথা—"তত্মাদ্----জায়স্তে"

[কেন না] সেইরূপ গ্রুব যোনিমধ্যে গর্ভ অবস্থান করে
 ও [তাহা হইতে] জাত হয়।

<sup>.( 8 )</sup> দেববল্পনার্থ নিশ্মিত গৃহকে প্রাচীনবংশ (প্রাথংশ) শালা বলে। যথা জাপন্তম্ব — "জাবো দেবাস ঈমহ ইতি পূর্ববা দারা প্রাথংশং প্রবিশ্য ॥" ( ১০।৮১ )

<sup>(</sup>৫) শাৰান্তরেও বছমাদের দেববজনগৃহপ্রবেশকে জ্রণের বোলিপ্রবেশের সৃহিত তুলিত করা হইয়াছে—তৈত্তিরীয়ঞ্জতি "বহি: পাব্যিছান্ত: প্রপাদয়তি, মনুষ্য লোকএবৈনং পাব্যিছা পূতং দেবলোকং প্রণয়তি" (৬) ২০২১)

<sup>· &</sup>quot;গর্ভো বা এব সন্দীক্ষিতো যোনিদীকিউবিমিতং বন্দীকিতবিমিতমভোতং প্রবাসন্ বংগ লোনের্গভ: বেশ্বি ভাদুলের তত্র প্রব্যনাধ্যনো গোপীগার।" (শতপ্য)

দেই স্থান হইতে বহিৰ্গমন-নিষেধ যথা—"তত্মাদ্ ∙ • • অভ্যাশ্রাবয়েয়ু:।"

সেই জন্ম দীনিতের জন্ম নিশ্মিত [ স্থান ] ভিন্ন অন্য স্থানে দীনিতকে দর্শন করিয়া আদিত্য ( সূর্য্য ) যেন উদিত না হয়েন, বা অস্তগত না হয়েন, অথবা [ ঋত্বিকেরা যেন দীনিতকে লফ্য করিয়া ] আশ্রাবণা না করেন।

দীক্ষিত সর্বাদা প্রাচীন বংশশালাতেই অবস্থান করিবে; যদি নিতান্তই বাধ্য হইয়া বাহিরে যাইতে হয়, সুর্য্যোদয় বা স্থ্যান্তগমন-কালে বা আশ্রাৰণার সময়ে যেন বাহিরে না থাকেন।

তৎপরে অন্য সংস্কার—"বাসসা—প্রোণু বস্তি"

বস্ত্রের দ্বারা আচ্ছাদন করিবে; [কেন না] এই যে বস্ত্র ইহা দীক্ষিতের পক্ষে উল্পস্করপ; তজ্জন্ম ইহাতে তাঁহাকে উল্ল দ্বারাই আচ্ছাদন করা হয়।

দীক্ষিত ভ্রূণস্বরূপ ; উৰ অর্থে ভ্রূণবেষ্টক চর্ম্ম ; এই বস্ত্র ভ্রূণের উবস্বরূপ হয়। পরে অন্ত সংস্কার যথা—"কৃষণাজিনং……ভবতি"

কৃষ্ণাজিন উত্তর ( বহির্বেইটন ) হইবে।
অর্থাৎ ক্লফাজিন দারা আবার বেষ্টন করিবে। এই বেষ্টন ভ্রণরূপী দীক্ষিতের
পক্ষে জরায় স্বরূপ হইবে। যথা—"উত্তরং… অপ্রাণু বস্তি।"

উল্লের উপরে ( বাহিরে ) জরায়ু থাকে ; ইহাতে **ভাঁহাকে** জরায় দ্বারা আচ্ছাদন করা হয়।

পুনশ্চ অপর সংস্থার—"মুষ্টীকুরুতে"

[ যজমান ছুই হস্ত ] মুষ্টিবদ্ধ করিবে।

<sup>(</sup> ७ ) আশ্রাবণা জুহ উপভূত ধরিয়া অধ্বর্গ কর্তৃক প্লুত করে মন্ত্রশ্রক করান।

<sup>(</sup> ৭ ) তৈন্তিরীর শাধার—"গর্জো বা এব বন্দীক্ষিত উবং বাস: প্রোর্গ ভে জনাকার্ডা: প্রাবৃত্তা কারন্তে।" ( ১০) ৩।২ )

<sup>. (</sup>৮) আপত্তৰ--- ''অথালুলীৰ্নাঞ্চি। যাহা বক্তং মনসেতি হৈ যাহা দিব<sup>\*</sup>ইডি হে বাহা পুথিব্যা ইতি হে বাহোরোরস্থারিক।দিতি হে বাহা বক্তং বাতাদারত ইতি মু**টাক্রোডি।**"(১০:১১)ড়াচ)

তৎপ্রশংসা যথা—"মুষ্টা……কুরুতে"

গর্ভ মৃষ্টি করিয়া অভ্যন্তরে শয়ান থাকে; কুমার (নবপ্রসৃত শিশু) মৃষ্টি করিয়া জন্মগ্রহণ করে; অতএব এই যে ( যজমান ) মৃষ্টি করিবে, ইহাতে যজ্ঞকে ও সকল দেবতাকে মৃষ্টিমধ্যে ধরা হয়।

প্রকারান্তরে মুষ্টিদয়ের প্রশংসা যথা—"তদাহু····তথেতি"।

এ বিষয়ে [ ব্রহ্মবাদীরা ] বলেন, যে পূর্বের্ব দীক্তিক, তাহার সংসব দোষ হয় না, [ কেন না ] তৎকর্ত্বক [ মুষ্টিনধ্যে ] যজ্ঞ ধৃত হইয়া রহিয়াছে ও দেবতাও ধৃত হইয়া রহিয়াছেন; যে পরে দীক্তিক, ভাঁহার যেরূপ আর্ত্তি (অনিষ্ট) হয়, ইহার (পূর্বেদীক্ষিতের) দেরূপ হয় না।

ছইজন ব্যক্তি একসঙ্গে পরস্পর নিকটে থাকিয়া সোমযোগ করিলে উহা পরস্পর ঈর্ব্যাপ্রকাশক বলিয়া দ্ব্য হয়; উহাকে সংসব দোষ বলে<sup>১৫</sup>। এরপ ছলে যে ব্যক্তি পূর্ব্বে দীক্ষিত হয়, তাহার দোষ ঘটে না, কেন না সে পূর্ব্বেই যজ্জকে ও দেবতাগণকে মৃষ্টিবদ্ধ করিয়াছে। যিনি পরে দীক্ষিত, তাঁহারই অনিষ্ট বিট; তাঁহাকেই তজ্জা প্রায়শ্চিত করিতে হয়।

তৎপরে রুঞ্চাজিন পরিত্যাগ-বিধান যথা—''উন্মৃচ্য .....জায়ন্তে"
কৃষ্ণাজিন উন্মোচন করিয়া অবভূথ (স্নানদেশ) গমন করিবে;
[কেননা]সেই জরায়ু হইতে মুক্ত হইয়া গর্ভ জন্মগ্রহণ করে।
কিন্তু বেষ্টনবন্ত্র পরিত্যাগ করিবে না, তাহার কারণ-প্রদর্শন যথা—"সহৈব্…
আজারতে।"

<sup>( 🌣 )</sup> শাধান্তরে—"মুটীকরোভি বাচং বচ্ছতি বজ্ঞন্ত ধৃত্যৈ।" ( ভৈং ৬।১।৪।৩ )

<sup>(</sup> ১ · ) ছুইএনের মধ্যে নদী বা পর্যন্ত বাবধান থাকিলে সংসব দোব হয় না---'সংস্বোহ্নছ-হিতেরু নদ্যা বা পর্যন্তেন বা ।'

বস্ত্রের সহিতই [ অবভূথ স্নানে ] যাইবে; [ কেন না ] কুমার উল্ব" সমেত জন্মগ্রহণ করে।

প্রাচীন বংশ-শালা হইতে বাহিরে আসিয়া স্থানদেশে গমন ক্রণের জন্মগ্রহণ স্থারূপ; তাহাতে জরায় হইতে মোকণ হয়। কিন্তু ক্রণ উব্ধ সমেত ভূমিষ্ঠ হয়।

### চতুর্থ খণ্ড

#### যাজা ও অমুবাকা

দীক্ষণীয় ইষ্টিবিধানের ও আনুষ্ঠিক সংস্কারাদি বিধানের পর একলে ঋষেদ-প্রতিপান্ত হৌত্র-কর্মা (হোতার কর্ত্তব্য) বিধান হইতেছে,যথা—"ত্বমগ্রে—তল্ম।"

বে যজমান ইতঃপূর্বে [ সোম ] যাগ করে নাই, তাহার জন্ম "স্বমগ্রে সপ্রথা অসি" এবং "সোম যাস্তে ময়োভুবঃ" [ এই তুইটি ঋক্ মন্ত্র ] আজ্যভাগদ্বয়ের পুরোহসুবাক্যা রূপে পাঠ করিবে।

দ্বতান্ততি-দানের সময়ে অধ্বয়র্ত্র আদেশামুসারে হোত। এই চুইটি মন্ত্র পাঠ করিবে। প্রথম আন্ততির একটি মন্ত্র, দ্বিতীয় আন্ততির অপর মন্ত্র। এই মন্ত্র পাঠের নংম প্রোহন্ত্রবাক্যা পাঠ।

প্রথম মন্ত্রটির প্রয়োগের কারণ প্রদর্শন যথা —"ত্বয়া……বিভনোতি।"

[হে অগ্নে ! ঋষিক্গণ] তোমার [প্রসাদে] যজ্ঞ বিস্তার করিতেছেন—এই বাক্য দারা ইহার (যজ্মানের) জন্ম যজ্ঞকে বিস্তৃত করা হয়।

অগু যজমানের জন্ম অন্থ মঞ্জের বিধান যথা—"অগ্নিঃ……ভশ্মৈ।"

<sup>( &</sup>gt;> ) উৰ-ক্রেদাকার জরায়ু অপেক্ষা অভিশর সুক্ষ চর্শ্ম।

<sup>(</sup>১) जमात्र मालवी व्यति सूरहे। रहांका वरत्रनाः। जना वक्कर विक्वरक। (सक् बाउणाह)

<sup>(</sup>২) সোৰ কতে ৰয়োতুৰ উত্যা সন্ধি পাওৰে। তাজিৰো কৰিতা ভৰ। (স৯স৯)

েযে ( যজমান ) পূর্বের যাগ করিয়াছে, তাহার জন্ম "অগ্রিঃ প্রত্যেন মন্মনা" এবং "সোম গীভিন্ট্রা বয়ম্" এই ছুই মন্ত্র। দিতীয় বার অন্তর্গ্গিত যাগের সময় উভয় আছতির জন্ম এই ছুই মন্ত্র পুরো-হুহুবাক্যা হুইবে।

প্রথম মন্ত্রপ্রোগের স্মান্তকুল্য দেখান হইতেছে যথা "প্রত্নমিতি…… অভিবদতি।"

প্রত্ন ) এই পদ দারা (পূর্বের অনুষ্ঠিত সোম-যাগের কথা ) বলা হইল।

কিন্তু অন্তর্রপ মন্ত্রেরও বিধান আছে; পূর্ব্বোক্ত মত দকলে আদর করেন ন। যথা—"তং তং নাদৃত্যম্।

এ বিষয়ে [ যাহা বিহিত হইল ] তাহা আদরণীয় নহে।
দীক্ষণীয় ইষ্টিতে ছইটা আজ্ঞভাগ সম্বন্ধে "ত্বমগ্রে" ইত্যাদি যে অন্ধ্রাক্যা পাঠ
করিবে, এই মত গ্রাহ্ম নহে।

"অগ্নির্ব্তাণি জজ্ঞন" এবং "হুং সোমাসি সৎপতিঃ" এই ছুই বার্ত্র (রুত্রহা দেবতা-সম্বন্ধীয় ) মন্ত্র পাঠ করিবে।

তুই আছতিতে এই তুইটি পুরোহমুবাক্যা হইতে পারে। যে পূর্ব্বে যাগ করে নাই বা করিয়াছে, উভয় যজমানের পক্ষেই এই বিধান চলিতে পারে।

এই চুই মন্ত্রের প্রয়োজ্যতা-প্রদর্শন যথা—''বুত্রং···· কর্তুব্যৌ"

যাহাকে (যে যজমানকে) যজ্ঞে প্রেরণ করা (দীক্ষিত করা) হয়, সে র্ত্রকে (পাপরূপ শত্রুকে) হত্যা করে; এই জন্ম বার্ত্র (র্ত্রহত্যা-সম্বন্ধীয়) মন্ত্রদ্বয় পাঠ করা কর্ত্তব্য। আঞ্চাভাগ-দান কর্মান্ন, ইহাতে পুরোহমুবাক্যা পাঠ হয়। তৎপরে ছবিঃ-

<sup>ু(</sup>৩) অন্নিঃ প্রফ্লেন মন্মনা গুংভানন্তবং খাং। কবিঃ বিপ্রেণ বাবুধে। (৮।৪৪।১২)

<sup>(</sup> ८ ) ्ताय गीर्जिट्टे । वदः वर्षवात्या वत्हा विषः । स्यूज़ीत्वा न व्या विणः । ( ১।৯১।১১ )

<sup>ে (</sup> e ) অগ্নিবু আণি ৰংখনদ জৰিণহাঃ বিপক্তম। স্মিদ্ধঃ শুক্র ব্রাহতঃ। (৬।১৬।৩৪)

<sup>(</sup> ध) 🛫 📠 मानि मद्रपण्डियः तारमाञ् इवस् । पः रूटा यान कपूः । ( ১)১১।० )

কর্ম প্রধান কর্ম ; তাহাতে যাজ্যা ও অমুবাক্যা পাঠ হয়। একণে তাহার বিধান হইতেছে যথা—"অগ্নিম্বং……ভবতঃ"

"অগ্নিমু খং প্রথমো দেবতানাম্" । এবং "অগ্নিশ্চ বিষ্ণো তপ উত্তমং মহঃ" । এই তুইটি অগ্নি ও বিষ্ণুর উদ্দেশে হবিঃ-প্রদানের জন্ম অনুবাক্যা ও যাজ্যা।

প্রথম মন্ত্রটি অনুবাক্যা, দিতীয়টি যাজ্ঞা। এই ছুই মন্ত্রের প্রান্ত্রেজ্যতা যথা— "আগ্লাবৈষ্ণব্যোন্দলভাৱনতি"

অগ্নি ও বিষ্ণুর সম্বন্ধী এই তুই ঋক্ রূপ-সমৃদ্ধ; [কেন না] এই তুই ঋক্, যে কর্ম্ম অনুষ্ঠিত হইতেছে, তাহাকেই পূর্ণভাবে উল্লেখ করিতেছে; এবং যাহা [নিজে] রূপসমৃদ্ধ, তাহা যজ্ঞকেও সমৃদ্ধ (সম্পূর্ণ) করে।

ঐ তুই ঋকে যজমানকে দীক্ষাদানের জন্মই অগ্নি ও বিষ্ণুকে আহ্বান করা হইয়াছে। তজ্জন্য এই দীক্ষাকার্য্যে এই তুই মন্ত্রই সর্বভোভাবে অনুকূল; তজ্জন্য ঐ ঋক্ পাঠ করিলে কর্ম্মের কোনরূপ বিদ্ন বা বৈকল্য ঘটবার আশক্ষা থাকে না। পুনশ্চ মন্ত্রদ্বের প্রশংসা—"অগ্নিশ্চ……দীক্ষয়েতামিতি।"

এই যে অগ্নি আর যে বিষ্ণু, ইঁহারা দেবগণের মধ্যে দীক্ষার পালনকর্তা; ইঁহারাই দীক্ষাকর্মের ঈশ্বর (প্রভু); অতএব অগ্নি ও বিষ্ণুর উদ্দিষ্ট যে হবিঃ, তদ্ধারা ঘাঁহারা দীক্ষার ঈশ্বর,

(৭,৮) এই ঋক্ ছুইটি প্রসিদ্ধ ঋগেদ-সংহিতার শাকলশাথার নাই। **আখলায়ন-প্রোত-**স্বা ৪।২ মধ্যে ইহা অঞ্চ শাথা হইতে উদ্ধৃত হইয়াছে—

"অগ্নিমু'খং প্রথমো দেবতানাং সংগতানামূত্তমো বিঞ্রাসীং।

যঞ্জমানার পরিগৃঞ্ দেবান্ দীক্ষরেদং হবিরাগচ্ছতং নঃ।

অগ্নিন্দ বিঞো তপ উত্তমং মহো দীক্ষাপালার বনতং হি শক্রা।

বিবেদেবৈর্ধিফ্রিরে: সংবিধানৌ দীক্ষামন্মৈ গ্রুমানার ধৃত্য ।"

তাঁহারাই প্রীত হইয়া [ যজমানকে ] দীক্ষা দান করেন। যাঁহারা দীক্ষয়িতা, তাঁহারাই দীক্ষিত করেন।

উক্ত মন্ত্রন্বয়ের ছন্দঃপ্রশংসা যথা—"ত্রিষ্টুভৌ……সেন্ত্রিয়ন্বায়"

ত্রিন্টুপ্ ছুইটী [ যজমানকে ] সেন্দ্রিয়ত্ব ( ইন্দ্রিয়যুক্তত্ব অর্থাৎ বলবীর্য্য ) প্রদান করে।

#### পঞ্চম খণ্ড

#### বিবিধ কাম্য সংযাজ্যা

প্রধান হবিঃপ্রদানের যাজ্যা ও অনুবাক্যা উক্ত হইল; এক্ষণে স্বিষ্টকুৎ যাগে বিবিধ ফলপ্রাপ্তির নিমিত্ত বিশেষরূপ যাজ্যা ও অনুবাক্যার বিধান করা হইতেছে—
গায়ত্রো)

শায়ত্রা

তেজস্কাম [ ও ] ব্রহ্মবর্চ্চসকাম [যজমান ] গায়ত্রীদ্বয়কে স্বিষ্টকুতের সংযাজ্যা করিবে।

"স হব্যবাড়মর্ক্তাঃ" (সং ৩) ১) "অগ্নিহোঁতা পুরোহিতঃ" (সং৩) ১) এই ছুইটা গায়ত্রীকে সংযাজ্যারূপে পাঠ করিলে যজমানের তেজঃ (শরীরকান্তি) ও ব্রহ্মবর্চ্চস (বেদাধ্যয়নসম্পত্তি) জন্মে। স্থিষ্টরুৎ যাগে বিভিত্ত যাজ্যা ও অনুবাক্যাকে সংযাজ্যা বলা হয়।

উক্ত ফলপ্রদানে গায়ত্রীর ক্ষমতা আছে—"তেজো বৈ……গায়ত্রী"

গায়ত্রীই তেজ এবং ব্রহ্মবর্চ্চস।

ইহা জানার ফল —"তেজস্বী…কুরুতে"

যে (যজমান) এই প্রকার জানিয়া গায়ত্রী তুইটি [সংযাজ্যা] করে, [.সে ] তেজস্বী ও ব্রহ্মবর্চসমুক্ত হয়।

উক্ত অমুষ্ঠান দারাই ফললাভ হয়, কিন্তু উক্তব্ধপ ফলবন্তা জানিয়া অমুষ্ঠান

করিলে অধিক ফল হয়। ফলাস্তরের নিমিত্ত অপর ছন্দের বিধান— "উঞ্চিহা···· কুর্বীত"

অথবা আয়ুক্ষাম তুইটি উষিওক্কে [ সংযাজ্যা ] করিবে।
"অগ্নে বাজশু গোমতঃ" (সং ১।৭৯।৪) "স হধানো বস্কুষ্বিঃ" (সং ১।৭৯।৫)
এই হুইটি উষ্ণিক্ছন্দের জপ করিলে শত বৎসর আয়ু হয়। যে হেডু উঞ্চিক্
ছন্দকেই আয়ু বলা হুইতেছে——"আয়ুর্কা উষ্ণিক্"

উঞ্চিক্ ছন্দই আয়ুঃ।

এইরূপ অবগতির প্রশংসা "সর্বমায়ু:…...কুরুতে''

যে এই প্রকার জানিয়া উষ্ণিক্ ছুইটি [সংযাজ্যা] করে, [সে] সম্পূর্ণ আয়ু পায়।

ফলান্তরের জন্ম অপর ছন্দের বিধান—"অন্নষ্ঠুতৌ করিবে।
স্বর্গকামী তুইটি অনুষ্ঠুপ্কে [ সংযাজ্যা ] করিবে।

"ত্বমত্রে বস্থন্" ইত্যাদি মন্ত্রদন্ন অন্ত্রষ্টুপ্ছন্দ (সং ১।৪৫।১,২)। অন্ত্রষ্টুপ্ছন্দ স্বর্গের কারণ, যথা "দ্বয়োর্কা……প্রতিতিষ্ঠতি।"

তুই অনুষ্ট্রপের চতুংষষ্টি অক্ষর; [ ক্রমশং ] উর্দ্ধে অবস্থিত এই তিন লোক ( পৃথিবী অন্তরিক্ষ ও স্বর্গ প্রত্যেকে) একবিংশতি-অবয়বযুক্ত; [ যজমান ] একবিংশতি একবিংশতি অক্ষর দ্বারা [ ক্রমশং ] এই সকল লোকে আরোহণ করেন, [ আর ] . চতুংগষ্টিতম [ অক্ষর ] দ্বারা স্বর্গলোকেই প্রতিষ্ঠিত হয়েন।

তৈত্ত্ত্বীয়-সংহিতায় উক্ত আছে, দ্বাত্রিংশং অক্ষরে একটি অনুষ্টুপ্ ছন্দ হয়; তবেই ছইটী অনুষ্টুপ্ মিলিয়া চৌষটি অক্ষর হইবে; তাহাতে প্রথম একবিংশতি অক্ষরে একবিংশতি অব্যববিশিষ্ট ভূলোক, দ্বিতীয় একবিংশতিতে তথাবিধ অন্তরিক্ষ, ভূতীয় একবিংশতি অক্ষরে তথাবিধ ব্বর্গলোক, এইরূপ উপর্যুপরিভাবে তিনলোক অতিক্রম করিলে ব্বর্গে আরোহণমাত্র হইল; অবশিষ্ট চতুঃষ্টিতম অক্ষর দ্বারা ষদ্ধমান সেই স্বর্গলোকেই অবস্থিত থাকে। উক্তরূপ জ্ঞানেয় প্রশংসা— প্রতিতিষ্ঠিতি...কুকতে'

যে এই প্রকার জানিয়া ছুইটি অনুষ্ঠুপ্ [সংযাজ্যা ] করে, [সে] প্রতিষ্ঠিত হয়।

ফলান্তরের জন্ম অপর ছন্দের বিধান—''বৃহত্যৌ·····কুর্ন্বীভ"

শ্রীকামী ও যশস্কামী ছুইটি ব্রহতীকে [ সংযাজ্যা ] করিবে।
"এনা বো অগ্নিং" ( সং ৭।১৬।১ ) "উদস্ত শোচিরস্থাং" ( ৭।১৬।০ ) এই ত্রইটি
বৃহতী ছন্দ। বৃহতীচ্চন্দের শ্রী ও যশের কারণদ্ধ—"শ্রীর্ক্তেন সনুহতী"

ছন্দঃসমূহের মধ্যে রহতী 🗐 [ও] যশঃ [-স্বরূপ]।

পশুসম্পত্তি প্রদানে সকল ছন্দের মাৎসর্য্য হইয়াছিল; তন্মধ্যে বৃহতী জন্মলাভ করেন। অক্যান্ত ছন্দ বৃহতীকে আশ্রন্থ করিয়াছিলেন; এই জন্ম বৃহতী শ্রীস্বন্ধপ। (তৈত্তিরীয় মত)। ইহা জানার প্রশংসা "শ্রিয়মেব·····কুরুতে"

যে এই রূপ জানিয়া বৃহতী ছুইটি [সংযাজ্যা] করে, [সে] আপনাতে শ্রী এবং যশ ধারণ করে।

অহীনসত্রাদি<sup>3</sup> পরবর্ত্তী যজ্ঞকাম যঞ্জমানের জন্ম অপর ছল্পের বিধান হইতেছে, "পদ্ধক্তী-----কুর্ন্নীত"

যজ্ঞকামী তুইটি পঙ্ক্তিকে [ সংযাজ্যা ] করিবে।
"অগ্নিং তং মন্তে" ইত্যাদি হুইটি মন্ত্র পঙ্ক্তি ( সং এ৬।১,২ ); যজ্ঞের সহিত পঙ্কি ছন্দের সম্বন্ধ—"পাঙ্কো বৈ যজ্ঞঃ"

যজ্ঞ পঙ্ক্তি ( ছন্দঃ )-সম্বন্ধী। ইহা জানা আবশুক—"উপৈনং••••কুকতে"

যে (যজমান) এই প্রকার জানিয়া পঙ্ক্তি ছুইটি [সংযাজ্যা] করে, যজ্ঞ তাহাকে সমীপে [ আসিয়া ] প্রণাম করে। বার্যপ্রাপ্তির নিমিত্ত অপর ছলের বিধান—"ত্রিষ্টুডৌ……কুর্নীত" বীর্য্যকাম [যজমান] ত্রিষ্টুপ্ ছুইটিকে [সংযাজ্যা] করিবে।

<sup>(</sup> ১ ) "ছন্দাংসি প্রবাজিমযুন্তান, বৃহত্যুদজন্ব জনাবার্হতা: পশব উচ্যন্তে" ( বাতাবাতাঃ )

<sup>(</sup>२) वळविटलव ।

"ৰে বিৰূপে চৰতঃ" ইত্যাদি মন্ত্ৰদ্ধ ত্ৰিষ্ট্ৰভূছন্দ (সং ১১৯৫।১,২)। ত্ৰিষ্ট্ৰপ্-ছন্দেৰ ৰীৰ্য্যজনকন্দে প্ৰমাণ—"ওজো····· ত্ৰিষ্ট্ৰপ্"।

ত্রিফ ুপ্ (ছন্দ ) বীর্য্য, ওজঃ এবং ইন্দ্রিয় [-স্বরূপ ]। বীর্য্য শরীর-বন ; ওজঃ বনবর্দ্ধক অষ্টম ধাতু ; ইন্দ্রিয় নেত্রাদির পটুম্ব। ইহা জানা আবশ্রুক—"ওজন্বী……কুরুতে"

যে এইরূপ জানিয়া ত্রিষ্টুপ্ছুইটি [সংযাজ্যা] করে,[সে] ওজস্বী ইন্দ্রিয়বান্ এবং বীর্য্যবান্ হয়।

গবাদি পশুলাভের নিমিত্ত অপর ছন্দের বিধান—"ব্দগত্যো ..... কুর্নীত"

পশুকাম ছুইটি জগতীকে [ সংযাজ্যা ] করিবে।

"ব্দনস্ত গোপা" ইত্যাদি মন্ত্র হুইটি ব্লগতীচ্ছন্দ। (সং ৫।১১।১,২) পশুলাভ ব্লগতীচ্ছন্দের সাধ্য—"ব্লাগতা বৈ পশবং"

পশুগণ জগতীচ্ছন্দঃ-সম্বন্ধী।

ইহা জানা আবশ্রক—"পশুমান্… কুরুতে"

যে এইরূপ জানিয়া জগতীবর [ সংযাজ্যা ] করে, [ সে ] পশুমান্ হয়।

অরার্থীর জন্ত অপর ছন্দের বিধান—"বিরাক্তো ....কুর্বীত'

ভোজনযোগ্য অন্নার্থী তুইটি বিরাট্কে [সংযাজ্যা] করিবে।

"প্রেজোহরে," "ইমো অরে" এই তুইটি বিরাট্ ছন্দ। (সং ৭।১।৩,১৮) অর ' বিরাজনের কারণ বিধার বিরাট্ অরুপ যথা—''অরং বৈ বিরাট্"

অন্নই বিরাট্।

ইহাই স্পষ্ট করা হইতেছে—"তত্মাদ্ · · · · · বিরাটুত্বমৃ"

সেই হেডুঁ ইহ [লোকে] যাহারই ভূরি অন্ন থাকে, সেই ব্যক্তি লোকে ভূরিপরিমাণে বিরাজমান (শোভমান) হয়; সেই জন্ম বিরাট্ ছন্দের বিরাট্ড।

ইহা জানা আবশ্বক—'বি শ্বেরু·····বেদ"

যে ইহা জানে, [সে] আপনার লোকের (জ্ঞাতিগণের)
মধ্যে বিশেষরূপে শোভমান হয় [এবং] আপনার লোকের
মধ্যে শ্রেষ্ঠ হয়।

### ষষ্ঠ খণ্ড

#### নিত্য সংযাজ্যা ও সত্যোক্তি

নানাবিধ বিশেষ ফলপ্রদ কাম্য সংযাজ্যার পরে নিত্য সংযাজ্যার বিধান হুইতেছে; তদর্থ বিরাট্ ছন্দের প্রশংসা—''অথো ·····যিছরাট''

অনন্তর, যে বিরাট্ (ছন্দ) [আছে ], এই ছন্দ পঞ্চ-বীর্য্য [-বিশিষ্ট ]

তাহা স্পষ্ট করিতেছে—যত্তিপদা…..তৎ পঞ্চমং"

যে হেতু [ এই বিরাট্ছন্দ ] ত্রিপাদবিশিষ্ট, সেই হেতু
[ ইহা ] উফিক্স্বরূপা ও গায়ত্রীস্বরূপা; যে হেতু ইহার
(বিরাট্ছন্দের) পাদসকল একাদশাক্ষরবিশিষ্ট, সেই হেতু
[ ইহা ] ত্রিষ্ট্রপ্সরূপা; যে হেতু [ এই বিরাট্ছন্দ ]
ত্রয়ন্ত্রিংশদক্ষরা, সেই হেতু [ ইহা ] অনুষ্ট্রপ্, [ কেননা ] এক
অক্ষর দ্বারা বা ছুই [ অক্ষর ] দ্বারা ছন্দ বিগত হয় না; যে
হেতু ইহা বিরাট্, সেই হেতু [ ইহার ] পঞ্চম [ বীর্যা আছে ]

বিরাট্ ছলে উঞ্চিক্, গায়ত্রী, ত্রিষ্টুপ্, অমুষ্টুপ্ ও বিরাট্ এই পঞ্চবিধ ছলের বীর্যা ঝ সামর্থ্য আছে, একে একে তাহার কারণ প্রদর্শিত হইল। অনুষ্টুভের বত্রিশ অক্ষর»; তবে বিরাট্ ছন্দ কিরপে অমুষ্টুভের সমান হইল, এই আপত্তি থণ্ডনার্থ বলা হইল, হুই এক অক্ষরের কম বেশীতে ছন্দ নষ্ট হয় না। স্থাবার শ্রেদ্ধো অয়ে" এই ঋকে ' উনত্রিশ অক্ষর" ও "ইমো অয়ে" <sup>২</sup> এই ঋকে বত্রিশ অক্ষর, ইহাতেও উহাদের বিরাট্ড নষ্ট হয় না, কেননা এক বা হুই অক্ষরের ন্যুনতাভিরেক ধর্ত্তব্য নহে।

এইরপ জ্ঞানের প্রশংসা-- "সর্বেষাং.....কুরুতে।"

যে এই প্রকার জানিয়া বিরাট্ (ছন্দ) ছুইটিকে [সংযাজ্যা] করে, [সে ] সকল ছন্দের বীর্য্য (সামর্থ্য ) অবরোধ (আকর্ষণ) করে, সকল ছন্দের বীর্য্য ভোগ করে, সকল ছন্দের সায়ুজ্য, সারূপ্য [ও] সালোক্য লাভ করে, অমভক্ষণসমর্থ (নীরোগ) ও অমপতি (বহুবিধ ভক্ষ্য বস্তুর অধীশ্বর ) হয়, [ও] প্রজার (পুত্রাদির ) সহিত অম ভোগ করে।

সকল ছল অর্থে এস্থলে উঞ্চিক্, গায়ত্রী, ত্রিষ্টুপ্, অন্নষ্টুপ্, ও বিরাট্ ছল। বে উ জ বিরাট্ ছলের সামর্থ্য জানে, সে সেই সকল ছলের অভিমানী দেবতার সহিত সহচরত্ব, তুল্যরূপত্ব ও এক স্থানে নিবাস লাভ করে। এই হেতু বিরাট্ ছলকে সংযাজ্যা করিলে অন্তান্ত ছলের ফল পাওয়া যায়—"তত্মাদিরাজাবেব ……ইত্যেতে।"

সেই হেতু "প্রেদ্ধো অগ্নে" "ইমো অগ্নে" এই বিরাট ছন্দ ছুইটিকে [ সংযাজ্ঞা ] করিবে।

শ্বিষ্টক্লতের সংযাজ্ঞা বিধানের পর দীক্ষিতকে সত্যকথা বলিতে উপদেশ হইতেছে—"ঋতং……বদিতব্যং"

বংস, দীক্ষা ঋত, দীক্ষা সত্য, সেই হেতু দীক্ষিত সত্যই বিলবে।

ঋত অর্থে সত্যচিস্তা, সত্য অর্থে সত্যকথা। কিন্তু সকলে ইহাতে সমর্থ হয় না যথা—"অথো · · · · · ইতি"

পকান্তরে [ব্রহ্মবাদীরা] নিশ্চয়ই বলেন, কোন্ মনুষ্য সকল

<sup>(</sup>১) "थ्याका व्याप्त मोनिशि भूरता नाश्वत्यत्रा स्वा विष्ठ । कार मचल जेशवस्त्र बाला: "१।२।०

<sup>(</sup>২) "ইবো অগ্নে ৰীভ্তমানি হ্ব্যাক্সপ্রোবকি দেবড়াতিমছে। প্রতি ন ঈংক্রভাণি ব্যস্ত ।"৭।১।১৮

[ কথা ] সত্য বলিতে সমর্থ **? দেবগণই সত্যতৎপর,** মসুষ্যগণ অনৃততৎপর।

তৎপক্ষে ব্যবস্থা—"বিচক্ষণবতীং…বদেৎ"

বিচক্ষণ [ এই চতুরক্ষর মন্ত্র ]-বিশিষ্ট বাক্য বলিবে।

দেবদন্ত বিচক্ষণ ! জল আন, রামচন্দ্র বিচক্ষণ ! চন্দ্র দেখ, এইরূপ বাক্য প্রয়োগ করিবে। বিচক্ষণ এই মন্ত্র দ্বারা সত্য কথনের ফল কিরূপে হয় দেখান হইতেছে বথা----"চক্টুর্কে··পশ্রতি"

চক্ষুই বিচক্ষণ, যে হেতু ইহাদারা বিশেষরূপে দেখা যায়।
দর্শনার্থক চক্ষিঙ্ ধাতু হইতে "বিচক্ষণ" এই শব্দটি উৎপন্ন; বিশেষরূপে
বন্ধনির্ণন্ন ইহার দারা হয়; "বি পশ্রতীতি বিচক্ষণম্"—অর্থ নেত্র; অতএব চক্ষু ও বিচক্ষণ এই গুইটি শব্দ এক পর্য্যায়। হউক এক পর্য্যায় শব্দ, তথাপি তদ্ধারা সত্য প্রপূরণ কেন হইবে ? তহন্তর "এতজ্জান্দাং"

[ এই ] যে চক্ষু, ইহাই মনুষ্যগণে সত্য [ রূপে ] নিহিত।
প্রমাণ " সমূহের মধ্যে প্রভাক্ষই শ্রেষ্ঠ; প্রভাক্ষ প্রমাণের ও সভ্যজ্ঞানের
সাধন চক্ষু; এই হেতুতেই চক্ষুর সমপর্যায় বিচক্ষণ শব্দপ্রয়োগে বক্তার সভ্যে
প্রায়ুত্তি হইবে। চক্ষুরই যথাবদ্বস্তদর্শনের কারণতা—"ভন্মাদৃ……শ্রদ্ধাতি"

[যে হেডু চক্ষু দর্শনের কারণ] সেই হেডু [লোকে]
আচক্ষাণকে (বক্তাকে) জিজ্ঞাসা করে—তুমি [কি এইরূপ]
দেখিয়াছ ? সে যদি বলে, আমি দেখিয়াছি, তথন তাহার [বাক্য]
বিশ্বাস করে। যদি [কেহ স্বচক্ষে] স্বয়ং দেখে, [তবে সে]
অপর অনেকের [কথাও] বিশ্বাস করে না।

দ্র হইতে স্থাণ্তে মাস্থব ভ্রম হর; বে নিকট হইতে দেখে, সে নিজের চোথকেই বিশাস করে, পরের কথার স্থাণ্ডে মাস্থব বলে না। তৈত্তিরীরগণও তাহাই বলিয়াছেন। এই জন্ম চক্ষুর পর্যায় বিচক্ষণ শব্দ ব্যবহারে সত্য ক্থনের কল হর;—সেই বিধানের উপসংহার বথা—"তত্মাং……ভবতি"

<sup>(</sup>७) (जोखन व्यक्षक, अनुमान, উপमान ও भक्त এই ह्यूर्किश व्यमान बीकान करवन। (১)১१)

সেহেতু বিচক্ষণবতী (এই শব্দবিশিষ্ট) বাক্যই বলিবে; ইহার (বিচক্ষণ-শব্দযুক্ত বাক্যবক্তার) [যে] বাক্য, [তাহা] মিথ্যা হইলেও অত্যন্ত সত্য হয়, অত্যন্ত সত্য হয়।

অর্থাৎ ফলতঃ মিথ্যা হইলেও বিচক্ষণ এই মন্ত্রশক্তিতে উহা প্রচুর সত্য হর,
মিথ্যাদোবে দৃষিত হয় না ॥

# দ্বিতীয় অধ্যায়

#### প্রথম খণ্ড

## প্রায়ণীয়েষ্টি বিধান

প্রথমাধ্যারে দীক্ষণীয় ইষ্টি, তাহার প্রশংসা, যজমানের সংস্কার, তাহার যাব্বা, অমুবাক্যা, সংযাজ্যা ও সত্যকথন বর্ণিত হইরাছে। অনস্তর প্রায়ণীয়াদি বিধানের নিমিত্ত দ্বিতীয়াধ্যায়ের আরম্ভ। সর্বাতো প্রায়ণীয় শব্দের বৃংপত্তি হুইতেছে—"স্বর্গং……প্রায়ণীয়ন্ত্রম্"

এই যে প্রায়ণীয় [ নামক কর্ম ], ইহার দ্বারা [ যজমান ] স্বর্গলোকের সমীপে যায়; সেই হেতু প্রায়ণীয়ের প্রায়ণীয়ত্ব।

প্রপূর্ব্বক ই ধাতু হইতে "প্রায়ণীয়" শব্দ নিম্পন্ন; প্রায়ন্তি অনেন—প্রকৃষ্টরূপে গমন করে (স্বর্গে) যদ্ধারা, তাহার নাম প্রায়ণীয়। অনস্তর প্রায়ণীয় এবং উদয়নীয় উভয় কর্ম্বের প্রশংসা—"প্রাণো … প্রতিপ্রজ্ঞাত্যৈ"

<sup>( &</sup>gt; ) দীক্ষার পরে সোমলতাক্রয় করিবে, এবং সেই দিবসেই প্রায়ণীয়েষ্টি করিবে। ইহা আবলায়ন বলেন—"দীক্ষান্তে রাজক্রয়ঃ" ( ৪।২।১৮ ), "তদতঃ প্রায়ণীয়েষ্টিঃ" ( ৪।৩।২ ) কার্যাৎ দীক্ষা-দিবস শেব হইলে, তৎপরবর্ত্তী বিতীয় দিবসে সোমক্রয় করিবে। ( গার্গ্যনারায়ণ )

প্রাণ (বায়ু) প্রায়ণীয়, উদান উদয়নীয়, সমান (বায়ু) হোতা;
প্রাণ ও উদান উভয়ে সমান (অভিয়); [উক্ত কর্মন্বয় দ্বারা]
প্রাণের সামর্থ্য জন্মে, [এবং] প্রাণের [বিষয়ে] জ্ঞান জন্মে।
প্র-শন্দ সাম্য হেতু প্রাণ বায়ু প্রায়ণীয়; উৎ-শন্দ সাম্য হেতু উদান বায়ু
উদয়নীয়; একই দেহে অবস্থিতি হেতু উভয় বায়ু সমান (অভিয়); আবার
প্রায়ণীয় ও উদয়নীয় উভয় কর্মে একই ব্যক্তি যাজ্যা ও অয়বাক্যা পাঠ করিয়া
হোতার কার্য্য করেন, বলিয়া উভয় কর্ম্মও সমান; হোতাও সমান (একই ব্যক্তি);
এই হেতু সমান বায়ুই হোতা। উভয় কর্ম্ম দ্বারা দেহস্থ বায়ুসকল কার্যাক্রম
হয়; ও কোন্টা প্রাণ, কোন্টা উদান এইরূপ জ্ঞান জন্মে। যজ্ঞে দেবতাবিশেষের আখ্যায়িকা—"যজ্ঞো…… য়্রস্থাঃ"

যজ্ঞ (সোম্যাগাভিমানি-দেবতা) দেবগণের নিকট হইতে চলিয়া গিয়াছিলেন; [তথন] সেই দেবগণ কোনও (যজ্ঞাদি) করিতে পারিতেন না এবং জানিতে পারিতেন না। [তৎপরে] তাঁহারা অদিতিকে বলিলেন, তোমার প্রসাদে আমরা এই যজ্ঞকে প্রকৃষ্টরূপে জানিব; তিনি (অদিতি) বলিলেন, তাহাই হউক; [কিন্তু] সেই [আমি অদিতি], তোমাদের নিকটে বরপ্রার্থনা করিতেছি। [দেবগণ কহিলেন] প্রার্থনা কর; তিনি (অদিতি) এই বর চাহিলেন—যজ্ঞ সকল (সোম্যাগাদি) মৎপ্রায়ণ (আমাকে লইয়া আরক্ষ) হউক এবং মতুদয়ন (আমাকে লইয়া অবসান) হউক। [দেবগণ কহিলেন] তাহাই হইবে। যে হেতু [চক্র ] ইহার (অদিতির) বর দ্বারা প্রার্থিত হইয়াছিল, সেই হেতু প্রায়ণীয় চক্র (যজ্ঞারন্তের ইপ্তিতে প্রদন্ত চক্র) ও উদয়নীয় চক্র (যজ্ঞসমাপ্তির ইপ্তিতে প্রদন্ত চক্র ) ভাদিত্র \* দেবতার (অংশ)।

নিরুক্তে (৪।৪।২,১১।৩।২ ) ব্যাখ্যাত হইরাহে—অদিতি দেবনাতা অদীনা; অদিতি

"মৎপ্রারণ"—অর্থ মহপক্রম, "মহদয়ন" অর্থ—মদবসান। তৈত্তিরীর শ্রুতিতে এই উপাখ্যান সমর্থিত হইয়াছে। <sup>২</sup> সোম্বাগের প্রারন্তে প্রারণীয়া ইষ্টি ও সমাপ্তিতে উদরনীয়া ইষ্টি কর্ত্তব্য। অদিতির অপর বর—"অথো·····সবিত্রোদীচী-মিতি"

পুনশ্চ [ অদিতি ] এই বর চাহিয়াছিলেন, [ হে দেবগণ ] আমা দ্বারা পূর্ববিদিক্, অগ্নি দ্বারা দক্ষিণ, সোম দ্বারা পশ্চিম ও সবিতা দ্বারা উত্তরদিক্ প্রকৃষ্টরূপে জান।

যজ্ঞের অনুসন্ধানে বহুদেশ ভ্রমণ করিয়া দেবগণের দিগ্ভ্রম ঘটলৈ অদিতি বলেন, অদিত্যাদি চারি দেবতার অধিষ্ঠান দ্বারা চারি দিক্ জানিতে পারিবে; প্রায়ণীয় ও উদয়নীয় চরুদ্বারা সেই সেই নির্দিষ্ট দিকে সেই সেই দিনের অধিষ্ঠাত্রী দেবতার হোম কর্ত্তব্য। তন্মধ্যে প্রথম যক্ষ্যবিধান "প্থাাং যক্ষতি"।

### পথ্যাকে যজন করিবে।

অদিতির অন্ত মূর্ত্তি "পথ্যা"; তজ্জন্ত প্রথমে পূর্ববিদিক্ জ্ঞানের জ্বন্ত সেই দিকে অবস্থিত পথ্যার যজন বিধেয়। তৈত্তিরীয়-সংহিতায় ইহা সমর্থিত হইরাছে,।" উক্ত বিধির প্রশংসা—"বংপথ্যাং……অমুসঞ্চরতি"

যে হেতু পথ্যাকে যজন করা হয়, সে হেতু এই (আদিত্য)
পূর্ব্বদিকে উদিত হন, পশ্চিমে অন্তগত হন; এই (আদিত্য)
পথ্যারই অনুসরণ করেন।

দাক্ষায়ণী; অদিতি অগ্নি: অদিতি দোঁ, আকাশ। অদিতি সম্বন্ধে কেছ কেছ এরপ বলেন—
এশী শক্তিই অদিতি, ইনিই জগজ্জননী, অতএব সমস্ত দৃষ্ঠ পদার্থই আদিত্য—অর্থাৎ অদিতি
হইক্ত জাত; তদ্মধ্যে সূর্যাই প্রধান, এ হেতু "আদিত্য" শক্ষটি সূর্যাতেই বোগরায়। আর কশুপ
অর্থ—ঈবর, "বং সর্বাং পশুতি" যে সকল দেখে সে কশুপ (তৈন্তিরীর আরণ্যক); এ কশুই কশুপ
প্রকাপত্তির পদ্মী অদিতি।

<sup>(</sup>২) "দেবা বৈ দেববজনমধ্যবসায় দিশোন প্রাজানন্ তেহজোহক্তমুণাধাবন্ ছয়া প্রজানাম ছয়েতি তেহদিত্যাং সমপ্রিয়ন্ত ছয়া প্রজানামেতি সাত্রবীছরং বুণৈ মৎপ্রারণা এব বো বজ্ঞা মছদ্যানা অসমিতি তারাদাদিত্য প্রায়ণীয়ো যজ্ঞানামাদিত্য উদয়নীয়া" (৩)১/৪/১)

<sup>(</sup>७) "পथार विषयस्यन् आंहीरमद छत्रा निगर शासान्न्" (७।)।०।२)

প্রারণীর হোমদারা পথ্যা দেবতার পূর্ব্বদিকের সহিত সন্ধ আছে, উদরনীর হোমদারা সেই পথ্যা দেবতার পশ্চিমদিকের সহিতও সন্ধ আছে; স্থতরাং আদিত্য, পূর্ব্বপশ্চিম উভয়তঃ পথ্যার অন্থসরণ করে ইহা যুক্ত। দক্ষিণদিকে অবস্থিত অগ্নির যাগ বিধান "অগ্নিং যক্ততি"

অগ্নিকে যজন করিবে।

ইহার প্রশংসা—"ষদগ্নিং···· হোবধরঃ"

যে হেতু [ দক্ষিণদিকে ] অগ্নিকে যজন করা হয়, সেই হেতু দক্ষিণদেশে অগ্রে ওষধি সকল পরিপক হইয়া [ স্বামীর গৃহে ] আসে; কারণ ওষধিসকল অগ্নিরই অধীন।

[ এই শ্রুতিটি যক্তির দেশ আর্যাবর্ত্তের অন্তর্ভাগেই যেন বিহিত রহিয়াছে ] বিদ্যাচলের দক্ষিণে ধান্তাদি ওষধির সর্বাত্রে পাক জন্মে, অর্থাৎ কার্ত্তিক অগ্রহারণ মাসে পাকে; আর বিদ্যাচলের উত্তরে যব গোধ্ম চণকাদি মাঘদান্তনে পাকে। যেমন অন্নপাক অগ্রিসাধ্য, তেমন বীজপাকও ওষধির অন্তর্নিহিত অগ্রিসাধ্য, এজন্তই ওষধি সকলকে আগ্রের বা অগ্রির অধীন বলা হইল। সোমের যাগ—"সোমং যজতি"

সোমের যজন করিবে।

তৎপ্রশংসা—"যৎসোমং····্হাপঃ"

যে হেতু সোমকে [ পশ্চিম দিকে ] যজন করে, সেই হেতু বহু জল পশ্চিমাভিমুখ হইয়াও প্রবাহিত হয়; কেননা, জল সোমসম্বন্ধী।

সোম অমৃতকিরণ, এই জন্ম সোমের সহিত জলের সম্বন্ধ। পশ্চিম-সমূদ্র সমীপে প্রবাহিত নদীর গতি পশ্চিমাভিমুখেই দেখা যার, কেননা সোম পশ্চিমে অবস্থিত; সেজন্ম সোম দেবতার সম্পর্কযুক্ত জ্বপও তদভিমুখে আরুষ্ট হয়। উত্তরে অবস্থিত সবিতার যাগ বিধান—"সবিতারং যজতি"

সবিতার যাগ করিবে।

তৎ প্রশংসা—"বৎ সবিতারং .....এতৎ পবডে"

যে হেড় [ উত্তরদিকে ] সবিতার যাগ করা হয়, সেই হেড় উত্তরপশ্চিম (কোণে) সমধিকভাবে এই পবন সঞ্চরণ করে; এই বায়ু সবিতার প্রসূত (প্রেরিত) হইয়াই এই দিকে প্রবাহিত হয়।

সবিতা অর্থ প্রেরক দেবতা। সবিতার শ্রেরণাতেই বায়ু বহে। উর্দাকে অদিতির যাগবিধান—"উত্তমামদিতিং যঞ্জতি"

উদ্ধে অবস্থিত অদিতির যাগ করিবে।

উক্ত বিধির অন্থবাদপূর্ব্বক প্রশংসা—''যত্ত্তমাং······ জিছতি''

যে হেতু ঊর্দ্ধদিগ্বর্তিনী অদিতির যাগ করা হয়, সেই হেতু ইনি (অদিতি) ইহাঁকে (অধোবর্তিনী পৃথিবীকে) র্ষ্টিম্বারা সর্ব্বতোভাবে ক্লিম্ন করেন, [ আবার গ্রীম্মকালে ভূমিগত রস ] নিজের দিকে (উর্দ্ধিকে) আকর্ষণ করেন।

আপস্তম্ব বলেন-পথ্যাদি দেবতাচতুষ্টয়ের আজ্ঞা ছারা হোম করিবে, আর অদিতির হোম চরুছারা করিবে।

উক্ত দেবতাগত সংখ্যার প্রশংসা—"পঞ্চ ..... যজ্ঞোহপি"

থাগুক্ত ] পঞ্চ দেবতার যাগ করা হয়; [ পঞ্চ দেবতার যোগে ] যজ্ঞ পঙ্কিবিশিষ্ট ( পঞ্চসংখ্যাযুক্ত ) হয়, দিক্সকলও ( পূর্ব্ব, দক্ষিণ, পশ্চিম, উত্তর ও উর্দ্ধ এই পাঁচটি ) জ্ঞানা যায়, যজ্ঞও কল্পিত ( প্রয়োজনসমর্থ ) হয়।

এতদ্জানের প্রশংসা—"তব্তৈ----ভবতি"

<sup>(</sup>৪) ইহা তৈত্তিরীর শ্রতিতে আছে—"পখ্যাং স্বন্তিমরন্ত্র প্রাচীমেব, তরা দিশং প্রানানন্ স্থানা দক্ষিণা সোমেন প্রতীচীং সবিত্রোদীচীমদিত্যোদ্ধার্" (৬)১/৪/২)

<sup>(</sup> ৫ ) <sup>এ</sup>চতুর জাজাভাগান্ প্রতিদিশং বজতি পথ্যাং স্বত্তিং পুরস্তাৎ, অগ্নি; দক্ষিণতঃ, সোসং পশ্চাৎ, সবিতারমুত্তরতো মধ্যে জাদিতিং হজিবা<sup>ল</sup> ( ১০৮২১/১১ ) হবিঃ—অর্থ চল (१)

যে জনতাতে ( যাজ্ঞিকসমূহ মধ্যে ) হোতা এই প্রকার [প্রায়ণীয় দেবতাগণকে ] জানে, সেই স্থানে [হোতা স্বকার্য্যে ] সমর্ম হয়। ১০১১

## দ্বিতীয় খণ্ড

#### প্রযাজাহুতি ও দেবতাপ্রশংসা

যে (যজমান) তেজ ও ব্রহ্মবর্চন ইচ্ছা করিবে, সে প্রযাজ (নামক) আহুতিসমূহ দারা প্রাগপবর্গ (পূর্ববিদিকে যজন) করিবে, [যে হেডু] পূর্বব দিক্ই তেজ ও ব্রহ্মবর্চন।

আপস্তম মতে—"সমিধো যজতি" ইত্যাদি বিধান দারা পাঁচটি প্রযাজ নামক আছতির প্রকৃতি যজে বিহিত আছে, তদ্যতীত অন্তবিধ কাম্য প্রযাজাহতির এন্থলে বিধান হইতেছে। আদিত্য পূর্ব্বদিকে উদিত হয়, সে জন্ত পূর্ব্বদিক্ তেজোবিশিষ্ট। আর গায়ত্রী জপ পূর্ব্বাভিমুখে করা হয়, সে জন্ত পূর্ব্বদিক্ ব্রহ্মবর্চস।

ইহা জানার ফল যথা "তেজস্বী…এতি"

যে ইহা জানিয়া পূর্বাদিকে যজন করে, সে তেজস্বী ও ব্রহ্মবর্চসমুক্ত হয়।

অরাদিকামীর দক্ষিণাপবর্গত্ব বিধান 'বো · · · · অরপতির্বদয়িঃ"

যে অন্নাদি ইচ্ছা করিবে, সে প্রযাজ আছতি দক্ষিণদিকে প্রদান করিবে, কেননা এই যে [ দক্ষিণে অবস্থিত ] অগ্নি তিনি অন্নপতি ও অন্নাদ ( অন্নভক্ষক )।

<sup>( &</sup>gt; ) आहीमनख-नक्कवित्मतः । ( आवरुष, छः ।।।।> )

আর উন্নরান্নিতে জীর্ণ হর, শশু ওবধির অস্তঃস্থ অগ্নিছারা পাকে, তণুলানি অগ্নিছারা পাক করা হর, অতএব অগ্নি অরপতি। এতক্জান-প্রশংসা—''অরানো ····দকিগৈতি"

যে ইহা জানিয়া দক্ষিণদিকে আহুতি দেয়, [সে ] অমাদ প্রি ] অমপতি হয় এবং প্রজার (পুরোদির) সহিত অমাদি ভোগ করে।

পশুকামীর প্রত্যগপবর্গত বিধান—"য: · · · · · যদাপ:"

যে পশু ইচ্ছা করিবে, সে প্রযাজ আহুতি পশ্চিমদিকে প্রদান করিবে; এই যে জল তাহা পশু।

পশ্চিম দিকে অবস্থিত সোম হইতে জল উৎপন্ন হয়, সেই জলপানে ও জলপরিপুষ্ট তৃণভক্ষণে পশুকুল বৃদ্ধি প্রাপ্ত হয়, এজন্ত জলকে পশু বলা হইল। ইহা জানার প্রশংসা—"পশুমান্……প্রত্যাঙেতি"

যে ইহা জানিয়া পশ্চিমে আহুতি দেয়, সে পশুমান্ হয়। অহীন যজের পর সোমপানকামীর উত্তরাপবর্গন্ব বিধান—"ফ:····-রানা"

যে সোমপান ইচ্ছা করিবে, সে প্রযাজা আহুতি উত্তরদিকে প্রদান করিবে; রাজা সোমই উত্তরদিক্।

বল্লীরূপে রাজ্যান বা শোভ্যান বিধার সোমের নাম রাজা। সোমশতা উত্তরদিকে জন্মে বলিয়া উহা উত্তরদিক্রপী। স্বর্গকামীর আহবনীর যজ্ঞে প্রযাজ হোম বিধি—"স্বর্গ্যেবোদ্ধা……রাগ্নোতি"

উদ্ধিদিক্ স্বর্গ্য ( স্বর্গের পক্ষে হিতকর ); [ এই জন্ম সে ] সকল দিকেই সমৃদ্ধিযুক্ত হইবে।

স্বৰ্গকামী উৰ্জনিকের ধ্যান করিয়া আহবনীর অগ্নিতে প্রযাজ আছতি দিবে;
স্বৰ্গলাভ ঘটলে সকল দিকেই তাহার সমৃদ্ধি ঘটিবে। ইহা জানা আবশ্বক—"সমাধোনা—বেদ"

এই লোকসকল ( স্থ প্রস্থৃতি তিনলোক ) স্বাসুরূপ ভোগ-প্রদ; যে ইহা জানে ( সাহবনীয়মধ্যে হোম জানে ), তাহার জক্ত এই লোকসকল স্বামুরপ ভোগপ্রদ হইরা শ্রীর (ধন-ধান্যাদি সম্পত্তির ) জন্ম প্রকাশিত হয়।

এইরূপে বিবিধ কাম্য প্রযাজাহুতির বিধান করিয়া প্রায়ণীয় দেবতাগণের প্রশংসা হইতেছে—"পথ্যাং……সম্ভরতি"

[ পূর্ব্বে বলা হইয়াছে ] পথ্যার যাগ করা হয়। পথ্যার যে যাগ হয়, তাহাতে যাগের প্রারম্ভে [ মন্ত্ররূপ ] বাক্যই সম্পাদিত হইয়া থাকে।

অগ্যাদি অপর দেবতা চতুইন্বের প্রশংসা "প্রাণাপানা · · · · অদিতিঃ"

প্রাণ ও অপান ( বায়ু ) [যথাক্রমে] অগ্নি ও সোম; সবিতা প্রসবের ( যজ্জকর্ম্মে প্রেরণের ) জন্য, অদিতি প্রতিষ্ঠার ( স্থির অবস্থানের ) জন্ম [ উপযোগী ]।

মুখ নাসিকার বাহিরে সঞ্চারিত উচ্ছ্বাস-রূপী প্রাণবারু শরীরে উন্থতা জন্মার, এ:জন্ম অগ্নি প্রাণস্বরূপ; আর মুখ নাসিকা দারা আরুষ্ট শরীরের মধ্যে সঞ্চারিত অপান বায়ু শরীরে শীতশতা জন্মায়, এ হেতু উহার সোমন্ব। পুনর্কার পথ্যা দেবতার প্রশংসা—"পথ্যাং·····নয়তি"

[ অন্ত দেবতা ত্যাগ করিয়া প্রথমে] পথ্যারই যাগ করিবে, যে হেতু পথ্যারই যে যাগ হয়, তাহাতে [ মন্ত্ররূপ ] বাক্য-দ্বারা [ ক্রিয়মাণ ] যজ্ঞকে পথ পাওয়ায়।

অর্থাৎ তন্দারা যক্ত যথাবিহিত মার্গে অনুষ্ঠিত হয়। পুনরায় অক্ত দেবতাগণের প্রশংসা—"চকুষী·····অদিতিঃ"

অগ্নি ও সোম তুই চক্ষু: [-স্বরূপ]; সবিতা প্রসবের (যজ্ঞকর্ম্মে নিয়োগের) জন্ম, অদিতি প্রতিষ্ঠার জন্ম [উপযোগী]। তেজোমন্বদ্ধ হেতুই অগ্নিও সোম চক্ষান্বরূপ। অগ্নিও সোম চক্ষান্বরূপ, ইহাতে কি বিশেষ বুঝা যান !—"চকুবা……প্রজানাতি"

দেবপণ বিশুহিত ] বজ্ঞাকে চকুৰারাই জানিয়াছিলেন ;

যাহ। ছুজের্ম, তাহা চক্ষুদারাই জানা যায়; এবং সেই হেডু মুশ্ধ (দিগ্লান্ত ব্যক্তি) [ইতস্ততঃ] বিচরণ করিয়া যখনই কোন ক্রমে চক্ষুদারা জানিতে পায় (কোন চিহ্ন দেখিতে পায়), তখনই [পথ] জানিতে পারে।

এজন্তই চক্ষুংস্বরূপ অগ্নিও সোমধারা দিক্নির্ণয় উচিত। ভূমিস্বরূপা অদিতি প্রতিষ্ঠার কারণ, ইহার বিস্তার—"ববৈ……লোকস্তান্থথাতৈত্য'

বৎস, দেবগণ যে যজ্ঞকে জানিয়াছিলেন, তথন ইহাতেই (এই ভূমিতেই) [যজ্ঞকে] জানিয়াছিলেন, [তৎপরে] ইহাতেই যজ্ঞের আয়োজন করিয়াছিলেন; ইহাতেই যজ্ঞ বিস্তার করা হয়, ইহাতেই কর্ম্ম করা হয় এবং [উপকরণাদি] ইহাতেই সংগৃহীত হয়। ইনিই (এই ভূমিই) অদিতি। সেই জন্ম উত্তমা, (অন্তিম দেবতা) অদিতির যজন হয়। উত্তমা অদিতির যে যজন হয়, তদ্ধারা যজ্ঞেরই জ্ঞান জন্মায় ও স্বর্গলোক-প্রাপ্তি ঘটে।

## তৃতীয় খণ্ড

## প্রায়ণীয়েষ্টির যাজ্যাসুবাক্যা

প্রায়নীয় ইষ্টির দেবতাগণের যাজ্ঞা ও অহুবাক্যা-বিধানের প্রস্তাব—"দেব-বশঃ ·····যজ্ঞোহপি"

দেববৈশ্যগণ [ এই যজে ] কল্পনীয়, ইহা [ ব্রহ্মবাদীরা ]
বলেন; কলিত দেববৈশ্যগণকে অনুসরণ করিয়া মনুষ্যবৈশ্যেরা
সম্পন্ন ( সম্পত্তিযুক্ত ) হয়; এই রূপে সকল বৈশ্য ( দেববৈশ্য
ও মনুষ্যবৈশ্য ) [ যজমানের যজ্ঞ সম্বন্ধে ] সম্পন্ন হয়, যজ্ঞও
স্বপ্রয়োজনসমর্থ হয়।

মন্তব্যের স্থার বেবগণও চারি বর্ণে বিজক্ত, দেবগণের মধ্যে আছি বৃহস্পতি প্রভৃতি ব্রাহ্মণ,' ইন্দ্র বরূপ সোম প্রভৃতি ক্ষরির,' বস্থু ক্ষন্ত আদিতা বিবেদেব ও মরুৎ প্রভৃতি বৈশ্র," পূষা প্রভৃতি শৃদ্ধ। যজে দেববৈশ্রের পূজা হইলে তদক্ষগ্রহে মনুষ্যবৈশ্য সমৃদ্ধ হয়; তাহাদের নিকট ধনলাভ করিয়া যজ্ঞকার্য্য স্কুসম্পার হয়। ইহা জানা আবশ্যক—"তবৈত্য——ভবতি"

যেখানে হোতা ইহা জানে, সেই [ যাজ্ঞিক-] জনসমূহ-মধ্যে [ সেই ] হোতা স্বকর্মকুশল হয়।

প্রথম দেবতার অমুবাক্যা—"স্বস্তি নঃ পথ্যাস্থ ধ্যস্বিত্যবাহ"

স্বস্তি নঃ পথ্যাস্থ ধন্বস্থ, এই অমুবাক্যা বলিবে।

মরুদেশীয় পথে [জল প্রদান দারা] আমাদের মঙ্গল কর, এই প্রথম পাদটি মাত্র এস্থলে ধৃত হইল। উক্ত ঋকে দেববৈশ্য মরুতের নাম আছে, তাহা দেখাইবার জন্ম অবশিষ্ঠ পাদত্রয় উদ্ধৃত হইল যথা;—

স্বস্ত্যক্ষ বৃজনে স্বর্বতি। স্বস্তি নঃ পুত্রক্তথেষু যোনিষু স্বস্তি রায়ে মরুতো দধাতন।

এই তিন চরণের অর্থ—জল হইলেও জলরহিত স্বর্গের পথে মঙ্গল বিধান কর,

- (১) "অংগ মহান্ অসি ভান্ধণ ভান্নত" ( তৈং ঝাং এবাও ) "ব্রহ্ম বৈ দেবানাং বৃহস্পতিঃ।" ( তৈং, সং, ২।২।৯।১ )
- (২) "তচ্ছে রোরণমতাক্ষত করেং বাজেতানি দেবতাকরাণীলো বরণঃ সোমো রক্তঃ পর্করো বনো মৃত্যুরীশানঃ।"
- (৩) "স বিশমস্জত বাজেতানি দেবজাতানি গণশ আখ্যায়স্তে, বসবো রুদ্রা আদিত্যা বিংখ-দেবা মরুত:।"
  - ( 8 ) "স শৌল্রং বর্ণমস্ক্রত পুরণমিতি।" ( শতপথ ১৪।৪।২।২৩-২৫ )
- (৫) এই ঐতরেরভাব্য ও ধক্সাহিতাভাব্য উভর ভাব্যই সারণাচার্ব্য-বিরচিত। কিন্তু "ৰক্তি নঃ পথ্যাহ" ইজাদি থকের অর্থ গণ্ডাব্যে অভবিধ দেওরা হইরাছে; ইহা স্থূপ্ডাব্য হইতে জাতব্য।

' "ৰন্তি নঃ পথ্যাস ধৰস স্বত্তান্স বুজনে বৰ্ধতি। ৰন্তি নঃ প্তাকুথেব্ ঘোনিব্ ৰন্তি রান্নে মঙ্গতো দধাতন" ( ১০ । ৬৩ । ১৫ ) এবং পুজোৎপত্তিবোগ্য বোদিতে (ভার্যাভে) আমাদের মঙ্গল বিধান কর, [এবং] হে মরুদ্যণ, ধনের মঙ্গল বিধান কর।

উক্ত ঋকে কিরূপে বৈশ্রের করনা হয় ? উত্তর "মঙ্গতো ·····অচীক্>পৎ"

মরুতেরা দেবগণের বৈশ্য ; ইহা দারা ( এই মরুচ্ছব্দযুক্ত মন্ত্রপাঠে ) যজারন্তে তাঁহারাই কল্লিত হইতেছেন।

ছন্দোবাছল্যের প্রশংসা "সর্বৈরঃ..... জয়তি"

সকল ছন্দ দারা যাগ করিবে, ইহা [ ব্রহ্মবাদীরা ] বলেন; দেবগণ সকল ছন্দদারা যাগ করিয়া স্বর্গলোক জয় ( অর্জ্জন ) করিয়াছেন, সেই রূপ যজমানও সকল ছন্দ দারা যাগ করিয়া স্বর্গলোক জয় করেন।

প্রায়ণীয়েষ্টির পঞ্চ দেবতার মন্ত্র ও ছন্দ ক্রেমশঃ ক্থিত হইতেছে—''স্বন্তি
·······হত্যদিতের্জগত্যৌ'

"স্বস্তি নঃ পথ্যাস্থ ধন্বস্থ" ও "স্বস্তিরিদ্ধি প্রপথে শ্রেষ্ঠা" এই তুই ত্রিফুপ্ পথ্যার বা স্বস্তির; " "অগ্নে নয় স্থপথা রায়ে অস্মান্" ' ও "আদেবানামপি পন্থামগন্মা" ' এই তুই ত্রিফুপ্ অগ্নির; "ছং সোম প্রচিকিতো মনীষা' ও "যা তে ধামানি দিবি যা পৃথিব্যাং" এই তুই ত্রিফুপ্ সোমের; "আবিশ্বদেবং সৎ-

<sup>(</sup>৬) "খন্তিরিদ্ধি প্রপথে শ্রেষ্ঠা রেক্ণখত্যভি যা বামমেতি। সা নো অমা সো অরণে নি পাডু স্থাবেশা ভবতু দেবগোগা।" (১০। ৬০) ১৬)

<sup>(</sup> १ ) "অগ্নে নর স্পথা রারে অসান্ বিধানি দেব বয়্নানি বিধান্। ব্বোধ্য স্বঞ্ছরাপ্রে-নো ভূমিঙাং তে নম উজিং বিধেম ॥" ( ১ । ১৮৯ । ১ )

<sup>(</sup>৮) "আ দেবানামণি পছামগন্ম বছ্কবাম তদত্ম প্ৰবাহন্ত। সামৰ্থিকান্স বলাং সেছ ছোতা সোধবান্স শ্লুতুন্ কর্য়াতি।" (১০ । ২ । ৬)

<sup>( &</sup>gt; ) "হং সোম প্রচিকিতো মনীবা হং রন্ধিষ্ঠমন্তু নেবি পহাং। তব প্রণীতী পিডরো ন ইক্রো দেবেবু রত্নমভন্নত্ব ধীরা: ॥" ( > । >> ) >

<sup>(</sup>১০) "বা তে ধামানি দিবি বা পৃথিবয়াং বা পূৰ্বভেষোধীৰজা,। ভেভিনে । বিবৈ: স্থমন। আহেলন্ রাজন্ বোস প্রতিহ্বা। পৃজার ।" (১।৯১। ৪)

পতিং""ও "য ইমা বিশ্বা জাতানি" ওই ছুই গায়ত্রী সবিতার; "স্থত্রামাণং পৃথিবীং দ্যামনেহসং" ও "মহীমৃ যু মাতরং স্থ-ব্রতানাং" ওই ছুই জগতী অদিতির।

প্রত্যেক দেবতার উদিষ্ট মন্ত্রদয়ের মধ্যে প্রথমটি অমুবাক্যা ও দ্বিতীয়টি যাজ্যা।
সকল ছন্দ দ্বারা যাগ করিবে বলিয়া কেবল তিনটি ছন্দের নাম হইল কেন?
উত্তর—"এতানি···· ক্রিয়স্তে"

বংস, গায়ত্রী ত্রিষ্টুপ্ ও জগতী ইহারাই সকল ছন্দ, যে হেতু ইহারাই যজ্ঞে প্রচুরভাবে ব্যবহৃত হয়। অস্থান্য ছন্দ ইহাদিগকেই অনুসরণ করিয়া বর্তুমান।

এই জ্ঞানের প্রশংসা—এতৈর্হ · · · · বেদা''

যে ইহা জানিয়া ঐ কয়টি ছন্দ দ্বারা যাগ করে, তাহার সকল ছন্দের দ্বারাই যাগ করা হয়।

## চতুর্থ খণ্ড

যাজ্যানুবাক্যার প্রশংসা---সংযাজ্যাবিধান

কথিত যাজ্ঞা অনুবাক্যার প্রশংসা—"তা বা · · · · · জয়তি"

ঐ সকল [ ঋক্ ] প্রশব্দবিশিষ্ট, নেতৃশব্দবিশিষ্ট, পথি-শব্দবিশিষ্ট ও স্বস্তিশব্দবিশিষ্ট; [ এই জন্মই ইহারা প্রায়ণীয় ইপ্তিগত ] এই হবির যাজ্যা ও অমুবাক্যা; এই সকল ঋক্

<sup>( &</sup>gt;> ) "आ विश्राप्तवः प्रश्निक्तिः स्टेक्टब्रमा वृशीमारः । मठामवः मविठातः ॥" ( ৫ । ৮२ । १ )

<sup>(</sup>১২) ষ ইমা বিশা জাতান্তাশ্রাবয়তি লোকেন। প্র চ স্থাতি সবিতা ॥" (৫।৮২।৯)

<sup>(</sup> ১৩ ) "হুত্রামাণং পৃথিবীং দ্যামনেহসং হুশর্মাণমদিতিং হুপ্রণীতিং। দৈবীং নাবং স্বরিত্রামনাগসমন্ত্রবস্তীমাক্সহেমা স্বস্তুরে॥" ১০। ৬৩। ১০।

দারা যজ্ঞ করিয়া দেবগণ স্বর্গলোক অর্জ্জন করিয়াছিলেন; সেই রূপ যজমানও ইহাদের দ্বারা যাগ করিয়া স্বর্গলোক অর্জ্জন করে।

"স্বস্তি রিদ্ধি প্রপথে" এবং "ছং সোম প্রচিকিতঃ" এই ছই ঋকে প্রশ্ন আছে; "অগ্নেনয়" এ স্থলে নী ধাতু চইতে উৎপন্ন "নেতৃ"-বাচক নর শন্ধ আছে; "অগ্নে নর স্থ-পথা" এবং "আদেবানামপি পদ্বাং" এই ছই ঋকে পথি শন্ধ আছে; "স্বস্তি নঃ পথ্যাস্থ" "স্বস্তিরিদ্ধি" এই ছই ঋকে স্বস্তি শন্ধ আছে; অগ্র কর্মটি ঋকে ঐ ঐ শন্ধ না থাকিলেও তাহাও ছত্তিগ্রায়ে 'প্র ইত্যাদি শন্ধবিশিষ্ট ধরিয়া লইতে হইবে। স্থতরাং এই মন্ত্রপ্রদি যাজ্যা অন্থবাক্যা-স্বরূপে প্রশন্ত। প্রথম ঋকের চতুর্থ চরণে মন্ধৎ শন্ধের তাৎপর্য্য প্রকাশ—
"তাস্থ-----বিমণ্ডতে"

প্রকল ঋক্ মধ্যে [ প্রথম ঋকে ] "স্বস্তি রায়ে মরুতো দধাতন" এই চরণ আছে। মরুদ্গণ দেববৈশ্য ও অন্তরিক্ষনিবাসী; যে (যজমান) তাঁহাদের উদ্দেশে নিবেদিত (বিজ্ঞাপিত) হয়, সে স্বর্গলোকে যায়; [ আবার মরুদ্গণ ] ইহাকে ( যজমানকে ) [ স্বর্গমনে ] নিরোধ করিতে বা বিনাশ করিতেও সমর্থ। হোতা যথন "স্বস্তি রায়ে মরুতো দধাতন" ইহা পাঠ করেন, তথন দেববৈশ্য মরুদ্গণের উদ্দেশে যজমানকে নিবেদন করা হয় ( জানান হয় ); [ তথন আর ] স্বর্গলোকগামী যজমানকে দেববৈশ্য মরুদ্গণ নিরোধ করেন না বা বিনাশ করেন না।

যজ্ঞমান মন্দ্রগণের নিকটে বিজ্ঞাপিত হইলে স্বর্গে যাইতে পারে, না হইলে যাইতে পারে না, এই হেতু উক্ত মন্ত্র দারা বিজ্ঞাপন করা হয়। ইহা জানার প্রশংসা—"স্বস্তি·····বদ"

<sup>( &</sup>gt; ) স্থার—"ছত্রিণো গচ্ছন্তি"—ছাতিওরালা সামূব বার; অনেক ছাতিওরালার সধ্যে ছুই এক গনের ছাতি না থাকিলেও বেষন সে ছত্রীর অন্তর্নিবিট হয়, এছলেও সেইরূপ।

[

যে ( যজমান ) ইহা জানে, তাহাকে [ মরুদ্গণ ] স্থথে স্বর্গলোকের অভিমুখে লইয়া যান।

প্রধান হবির যাজ্যামুবাকা। প্রশংসার পর স্বিষ্টক্ততের সংযাজ্যা-বিধান—"বিরাজা-বেডন্ত ে এরস্ক্রিংশদক্ষরে"

তেত্রিশ অক্ষরযুক্ত যে ছুইটি বিরাট্ (ছন্দ ), [তাহাই ] এই স্বিষ্টকৃৎ হবির সংযাজ্যা হইবে।

সেই ছুইটি ঋকের প্রথম পাদ—

"সেদগ্নিরগ্নী রত্যস্বস্থান্" (এবং ] "সেদগ্নির্যো বন্ধু-যাতো নিপাতী" ওই ছুইটি।

বিরাট্ ছন্দের প্রশংসা—"বিরাড্ভাং……জন্বতি"

বিরাট্ দ্বয় দ্বারা যাগ করিয়া দেবগণ স্বর্গলোক জয় করিয়াছিলেন, সেইরূপ এই যজমানও ছুই বিরাট্ দ্বারা যাগ করিয়া স্বর্গলোক জয় করে।

ঐ হুই ঋকের অক্ষরসংখ্যার প্রশংসা—"তে·····দেবতান্তর্পয়তি"

এই ঋক্ ছুইটি তেত্রিশঅক্ষরযুক্ত; দেবতাও তেত্রিশ জন, [যথা] অফ বহু, একাদশ রুদ্র, দ্বাদশ আদিত্য, ও প্রজাপতি, ও ব্যট্কার; এই জন্ম প্রথম যজ্ঞারম্ভে ঐ দেবগণকে অক্ষরভাগী করা হয়; এক এক অক্ষরে এক এক দেবতাকে প্রীত করা হয়; দেবতার পাত্র দ্বারা (ফল-স্বরূপ অক্ষর দ্বারা) তথন দেবতাগণকেই প্রীত করা হয়।

<sup>(</sup>২) "সেদ্যারগ্রীরতাক্তান্তত বালী তদরো বীসুপাণিঃ। সহস্রপাথা অকরা সমেতি ্।" (৭।১।১৪)

<sup>(</sup> ৩ ) 'প্রের্থারে। বসুখ্যতে। নিগাতি সংস্থারসাহস উক্লব্যাৎ । স্থলাভাস: পরিচরছি বীরা: ।" (৫১) ১৫)

#### পঞ্চম খণ্ড

#### প্রায়ণীয়েষ্টি সম্বন্ধে অস্থান্য বিশ্বন

প্রমান্ত ও অন্নয়ান্ত-বিবরে পূর্বপক উত্থাপন "প্রমান্তবং ..... অনুযান্তবর্জিত প্রায়ণীয় কর্মা প্রযান্তায়ীর। বিকন্ত ] অনুযান্তবর্জিত কর্ত্তব্য, ইহা [ অপর শাখাধ্যায়ীরা ] বলেন; [ তাঁহাদের যুক্তি এই ] প্রায়ণীয়ের যে অনুযান্ত বিহিত আছে ] ইহা যেন হীন,—ইহা যেন বিলম্বহেতু।

প্রায়নীয় ইষ্টি দর্শপূর্ণমাস যাগেরই বিকৃত কর্ম্ম, স্মৃতরাং ইহাতেও প্রথাজ ও অনুষাজ বিধান আছে; <sup>8</sup> কিন্তু অপরশাধীরা (তৈন্তিরীয়গণ) বলেন, প্রায়নীয়ে প্রযাজ বিধান করিবে, অনুষাজ বিধান করিবে না, কেন না—অনুষাজ করিলে কার্য্যে বিলম্ব হয়। [ তাঁহারা উদয়নীয় কর্মেও প্রযাজ বর্জন করিতে বলেন।] ইহাই পূর্ব্বপক্ষের তাৎপর্যা। উক্ত পূর্ব্বপক্ষের নিরাস—"তত্তরাদ্তাং…… কর্ত্ব্যম্।"

তাহা (অনুযাজবর্জন) সেই কর্মে আদরণীয় নহে। [প্রায়ণীয়কর্ম ] প্রযাজযুক্ত ও অনুযাজযুক্তই করিবে। তেও প্রদর্শন যথা--প্রাণা বৈ·····ইয়াৎ"

প্রযাজ [যজমানের] প্রাণস্বরূপ, অসুযাজ প্রজা (অপত্য)স্বরূপ; যদি প্রযাজ বর্জন কর, [তবে] যজমানের প্রাণের
অন্তরায় হইবে, [আর] যদি অসুযাজ বর্জন কর, [তবে]
যজমানের প্রজার অন্তরায় হইবে।

<sup>( &</sup>gt; ) अवान वारात्र शृद्ध नव बात्रा व नव कत्रा रत्र कारांदक "अवाक" करह ।

<sup>(</sup>২) প্রধান যাগের পরে 'অসুযারু" বিহিত হয়।

<sup>(</sup>৩) তৈভিরীর ত্রাহ্মণ (७।৫।৫।১—৫।)

<sup>(</sup> ३ ) छिष्ठितीत बांक्स ( २०। ६। ३ । ३---७। )

ইহা তৈত্তিরীরেরাও সমর্থন করিরাছেন ৷ উক্ত পূর্ব্বপক্ষের সিদ্ধান্ত—"তন্মাৎ
···কর্তব্যং"

সেই হেতু [ শ্লায়ণীয় কর্ম ] প্রযাজযুক্ত এবং অনুযাজযুক্তই কর্ত্তব্য ।

তৈত্তিরীয়েরা ইহা সমর্থন করেন । এতদ্বিরের সকল স্থানেই ঐতরের পাঠে অনুযাজ শব্দে হ্রস্থ উকার, তৈত্তিরীয় পাঠে অনুযাজে দীর্ঘ উকার। বিধিপ্রাপ্ত পদ্মীসংযাজ ও সমিষ্ট যজুর দিবেধ—"পদ্মী:……জুহুয়াৎ"

পত্নীদের সংযাজ করিবে না, [ এবং ] সংস্থিত ( সমিষ্ট ) যজুর হোম করিবে না।

তাহার হেতুপ্রদর্শন—"তাবতৈব যজোৎসংস্থিতঃ"

এতদ্বারাই ( উহা না করিলেই ) যজ্ঞ অসমাপ্ত থাকে।

পত্নী সংযাজাদি যজ্ঞের সমাপ্তিতে অন্ধ্রুচির; এ স্থলে অক্সান্ত অন্ধ্রুচান বর্ত্তমান থাকার পত্নীসংযাজাদি করিবে না। কিঞ্চিৎ বিশেষ বিধান—"প্রায়ণীয়স্ত…… অব্যবচ্ছেদার"

[সোম-] যজ্ঞের সন্ততির নিমিন্ত, যজ্ঞের অবিচ্ছেদে নমিত্ত প্রায়ণীয় কর্ম্মের নিক্ষাস <sup>\*</sup> (পাত্রান্তরে) স্থাপন করিবে; (তৎপরে যাগের অবসানে স্থত্যাদিনে <sup>\*</sup>) উদয়নীয় ইপ্তির হবির সহিত সেই নিক্ষাস নির্ব্বপণ করিবে।

<sup>(</sup>৫) "তত্তথা ন কার্য্যাত্মা বৈ প্রবাজাঃ প্রজান্যাজা বংপ্রবাজানস্তরিরাণাত্মানমস্তরিরাণ্ বদন্বাজানস্তরিরাৎ প্রজামস্তরিরাং" (৬।১।৫।৪)

<sup>(</sup> ७ ) "अवाखवरनवान्वाखवर आद्रभेत्रः कार्याः अवाखवनन्याखवद्भनतोत्रम्" ( ७ । ১ । ৫ । ৫ )

<sup>(</sup> ৭ ) দ্বিভক্ষণ ও বেদীতে আরোহণের পর পত্নীর অধুষ্ঠের বাগ চতুইরের নাম "পত্নীসংযাজ"।

<sup>্ (</sup>৮) বেদী হইতে উঠিনা দক্ষিণচরণ বেদীতে রাধিনা "ঞ্বা" মন্ত্র ছারা হোম করাকে "সমিষ্ট ব্যুর্হোম" কহে।

<sup>(</sup>৯) পাত্ৰলগ্ন হবিঃশেষকে "নিফাস" কছে!

<sup>( &</sup>gt; ) সোমলতাকে জল সহ কোটার—পেতো করার নাম "স্বত্যা"

ইহা তৈত্তিরীয়েরা সমর্থন করেন''। প্রকারান্তর কথন—"অথো .....ভবতি"
অনন্তর যে স্থালীতে প্রায়ণীয় হবির নির্ব্বপণ করিবে,
তাহাতেই উদয়নীয় হবির নির্ব্বপণ করিবে; তাহাতেই
(আগত্তে একই পাত্রের ব্যবহার হেছু) যজ্ঞ সম্ভত ও
অবিচ্ছিন্ন হইবে।

অনস্তর প্রায়ণীয় ও উদয়নীয় ইষ্টিতে যাজ্যা অনুবাৰ্ট্যার বিপর্যায় বিধানের প্রস্তাব—"অমুন্মিন্ বা·····ইতি।"

[ ব্রহ্মবাদীরা ] এইরপ বলেন,—এই যে প্রায়ণীয় কর্ম, ইহা দ্বারা যজমান পরলোকেই সমৃদ্ধি লাভ করে, ইহলোকে করেনা; [কেননা ] প্রায়ণীয় এই [নাম মনে ] করিয়া নির্ব্বপণ করা হয়, প্রায়ণীয় এই [নাম মনে ] করিয়া চরণ (আহুতি প্রক্ষেপ ) করা হয়, [ইহা দ্বারা ] যজমান ইহলোক হইতে প্রয়াণই করে।

প্রয়াণ করে বলিয়া ইহার নাম "প্রায়ণীয়" বলা হইল। উক্ত আপত্তির উত্তর—"অবিভয়া····অমুবাক্যা"

না জানিয়াই [ ব্রহ্মবাদিগণ ] তাহা বলেন; [ উক্ত দোষ পরিহারের জন্য] যাজ্যা ও অনুবাক্যাসমূহের ব্যতিষঙ্গ করা হয়। পূর্বোক্ত "যন্তিনঃ পথ্যাস্থ" হইতে "মহীমৃ বু মাতরং" পর্যন্ত প্রায়নীরের যাজ্যাম্বাক্যা। তাহাদের ব্যতিষঙ্গের অর্থ বুঝান হইতেছে বথা—"যাঃ…… প্রতিতিষ্ঠিতি"

যাহা প্রায়ণীয়ের পুরোহনুবাক্যা (অনুবাক্যা), তাহাকে উদয়নীয়ের যাজ্যা করিবে; যাহা উদয়নীয়ের পুরোহনুবাক্যা, তাহাকে প্রায়ণীয়ের যাজ্যা করিবে; এইরূপে (ইহ এবং পর)

<sup>(</sup>১১) "প্রারণীরন্ত নিকাস উদ্ধনীরমভিনির্বাপত্তি সৈব সা বজ্ঞত সম্ভতি: ।" [ • | ১ | • | • ]

উভয় লোকে সমৃদ্ধির জন্ম, উভয় লোকে প্রতিষ্ঠার জন্ম, ব্যতি-যঙ্গ করা হয়; [তদ্বারা যজমান] উভয় লোকে সমৃদ্ধিমান্ হয়, উভয় লোকে প্রতিষ্ঠিত হয়।

ভৈত্তিরীরদেরও ঐ মত। <sup>১২</sup> ব্যতিষ<del>দ জা</del>নের প্রশংসা—"প্রতিতিষ্ঠতি খ এবং বেদ"

যে ইহা জানে [ সে ] প্রতিষ্ঠিত হয়।

প্রথমথণ্ডোক্ত প্রায়ণীয়-উদয়নীয়-চক্ষর প্রশংসা—"আদিত্যশুক্ত অপ্রথংসার"

প্রায়ণীয় চরু অদিতির উদ্দিষ্ট, উদয়নীয় চরু অদিতির উদ্দিষ্ট; [ এই ছুই চরু ] যজ্ঞকে ধরিবার জন্ম, যজ্ঞকে অস্ত্রস্ত ( অশিথিল ) করিবার জন্ম, যজ্ঞে গ্রন্থিবন্ধনের জন্ম। "

मृष्ठोखवात्रा देश तूक्षान व्हेटल्टा यथा—"लम् यरेथव·····ष्ठेमत्रनीत्रः"

[কোন কোন অক্ষাবাদী] এই (দৃষ্টান্ত) যেরূপ বলেন, তাহা এই,—রজ্ব উভয় প্রান্তে খুলিয়া পড়া নিবারণের জন্য যেনন গ্রন্থি দেয়, সেইরূপ [ যজ্ঞের আদিতে ] যে অদিতির উদিষ্ট প্রায়ণীয় চরু আছে এবং [ যজ্ঞের অন্তে ] যে অদিতির উদিষ্ট উদয়নীয় চরু আছে, তদ্ধারা যজ্ঞের উভয় অন্তকে আঁটিয়া ধরিবার জন্য গ্রন্থি দেওয়া হয়।

প্রারণীয়ে বে পথ্যানামিকা প্রথম দেবতা আছে, উদরনীয়ে তাহার উত্তমান্ত ন্বর্ন—"পথ্যারবেতঃ····শব্দ্যভান্তি"

ইহাদের (দেবতাদের) মধ্যে "পথ্যা" ও "স্বস্তি" [ নাম্মী

<sup>(</sup>১২) "বাঃ প্রারপীয়ত বাজ্যাবন্তা উদয়নীয়ত বাজ্যাঃ কুর্বাাৎ, পরাঙ্মুং লোক্ষারোহেৎ প্রমানুকঃ ভাক্ষাঃ প্রারপীয়ত প্রোহস্থাক্যাভাঃ উদয়নীয়ত বাজ্যাঃ করোভাশিয়েব লোকে
প্রভিতিশিঃ [৩।১।৫।৫]

দেবতা ] দারা [ যজ্ঞমান যজ্ঞ ] আরম্ভ করে; পথ্যা ও স্বস্তিকে লক্ষ্য করিয়া উদ্যাপন ( সমাপন ) করে; [এতদ্বারা] এই কর্ম স্বস্তিতেই ( মঙ্গলেই ) আরম্ভ করা হয়, এবং স্বস্তিতে সমাপন করা হয়, স্বস্তিতে সমাপন করা হয়।

পথাার নামই স্বস্তি। প্রায়ণীয় কর্মে পথাা বা স্বস্তি দেবতার প্রথমে বাগ করা হয়; স্বস্তি দেবতার আছতে বাগ করা হয়; স্বস্তি দেবতার আছতে বাগ করায় যজমানের যজ্ঞ নির্কিলে সমাপ্ত হয়।

# তৃতীয় অধ্যায়

#### প্রথম থণ্ড

#### সোমপ্রবহণ

পূর্ব্ব অধ্যারে প্রায়ণীয় ইষ্টি ও উদয়নীয় ইষ্টি ও তাহার দেবতাদি বর্ণিত হইয়াছে। অনস্তর সোম আনয়নের দিক্ নির্ণয় হইতেছে—"প্রাচ্যাং····-ক্রীয়তে"

পূর্ব্বদিকেই দেবগণ রাজা সোমকে ক্রয় করিয়াছিলেন; সেই হেডু [ঋত্বিকেরাও প্রাচীনবংশের] পূর্ব্বদিকেই [সোম] ক্রয় করিবে।

সোমবিক্রেতার দোব কথন—"তং·····সোমবিক্ররী"

[ দেবগণ ] ত্রয়োদশ মাস ( তদভিমানি-দেবতা ) হইতে তাহা ( সোম ) ক্রয় করিয়াছিলেন ; সেই হেতু ত্রয়োদশ মাস [ শুভকর্মের ] অমুকূল নহে, সোমবিক্রেতাও [ সদাচারের ] অমুকূল নহে; বস্তুতঃ সোমবিক্রয়ী পাপী।

মেবাদিরাশির সংক্রান্তিরহিত মলুমাস শুভকর্মে বর্জনীয়। ঐ বিষয়ে ভৈত্তিরীয়-শ্রুতির প্রমাণ আছে। করের পর প্রাচীনবংশে সোম আনয়নকালে প্রাঠ্য অষ্টমন্ত্রপ্রশংসা "ভস্যে----তদষ্টানামষ্টম্"

মনুষ্যগণকে লক্ষ্য করিয়া আদিবার সময় সেই ক্রীত সোমের দিক্ (অধিষ্ঠানস্থল), বীর্য্য (সোমের বল-দানশক্তি), ইন্দ্রিয় (চক্ষুরাদির বলাধানক্ষমতা) নই ইয়া গিয়াছিল; [মনুষ্যেরা] একটি ঋক্ দ্বারা ঐ সকলকে রক্ষা করিতে ইচ্ছা করিয়াছিল, কিন্তু তাহা রক্ষা করিতে পারে নাই; [ক্রমে] তাহা ছই ঋক্ দ্বারা, তাহা তিন ঋক্ দ্বারা, তাহা চারি ঋক্ দ্বারা, তাহা পাঁচ ঋক্ দ্বারা, তাহা ছয় ঋক্ দ্বারা, তাহা সাত ঋক্ দ্বারাও রক্ষা করিতে পারে নাই; [অবশেষে] তাহা আট ঋক্ দ্বারা রক্ষা করিয়াছিল, তাহা আটটি ঋক্ দ্বারা পাইয়াছিল; যেহেতু অফ [ঋক্] দ্বারা রক্ষা করিয়াছিল, সেই জন্য অফের অফস্ব।

এতদ্বারা পাইরাছিল, এই ব্যুৎপত্তিদ্বারা প্রাপ্ত্যর্থক অশ্ ধাতু হইতে এস্থলে অষ্ট্র শব্দ নিম্পন্ন করা হইল। এই জ্ঞানের প্রশংসা—"অশ্লুতে ·····বেদ"

<sup>(</sup>১) "ভূতকাধ্যাপকঃ ক্লীবঃ কন্তাদ্ব্যভিশন্তকঃ।

মিত্রঞ্জ্ পিশুবঃ সোমবিক্রয়ী চ বিনিন্দকঃ ।" [ বাজ্ঞবদ্য ১ । ২২৩ ]
সোমবিক্রয়িণে বিষ্ঠা ভিষক্তে প্রশোণিতং।

নষ্টং দেবলকে দন্তমপ্রতিষ্ঠিত্ত বার্জ্বৌ । [ মন্তু ৩ । ১৮০ ]

<sup>(</sup>২) "জন্ম জ্যোতিঃ সোমবিক্রমিণিতম ইত্যাহ, জ্যোতিরেব বলমানে দথাতি তমসা সোম-বিক্রমিণমর্গমতি" [৬।১।১০।৪]

<sup>্ ( 🌣 )</sup> পরবর্ত্তী বিতীর খণ্ডে জন্ত এক্বিধান সেধ।

যে ইহা জানে, সে যাহা যাহা কামনা করে, তাহা প্রাপ্ত হয়।

উক্ত অষ্ঠ সংখ্যার বিধান—"ভন্মানেতের্·····অবরুধ্যৈ"

সেইজন্ম ইন্দ্রিয় ও বীর্য্য রক্ষা করিবার জন্ম এই সকল কর্মে (সোমানয়নাদি কর্মে) আটটি আটটি [ ঋক্ ] পাঠ করা হয়।

### দ্বিতীয় খণ্ড

#### সোমপ্রবহণ মন্ত্র

পুর্ব্বোক্ত অষ্টসংখ্যক মন্ত্রের অবতারণার *অস্ত "*প্রৈব" মন্ত্রের <sup>১</sup> বিধান "সোমার·····অধ্বর্মুঃ"

অধ্বর্যু [হোতাকে] কহেন—তুমি [প্রাচীনবংশে] নীয়মান ক্রীত সোমের উদ্দেশে ক্রমানুসারে মন্ত্র বল।

ইহাই অধ্বর্ত্তপাঠ্য থ্রৈষ মন্ত্রের অর্থ। অনস্তর হোতৃপাঠ্য প্রথম শক্ "ভদ্রাদভিশ্রেরঃ প্রেহীতায়াহ"

"ভদ্রোদভিশ্রেয়ঃ প্রেহি" এই (ঋক্) [হোতা] পাঠ করিবে। অধ্বর্যু কর্তৃক প্রেষিত হোতা সোমানরনে উক্ত মন্ত্র পাঠ করিবে। এই ঋক্ তৈত্তিরীয়-সংহিতায় আছে । উক্ত ঋকের প্রথম পাদের ব্যাখ্যা—"অয়ং…… গময়তি"

<sup>( &</sup>gt; ) "বল্ল" "ক্রছি" ইত্যাদি লোট ্বিভজিন মধ্যম প্রশান্ত পদ ঘটিত বে বাক্য ছাবা অধ্বর্দ্ধ হোতাকে কর্মে প্রেষণ (নিমোগ) করে সেই বাক্যকে প্রেষ কহে; উক্ত প্রেষবাক্যবিশিষ্ট মন্ত্রকে থ্রেষ-মন্ত্র কহে।

<sup>(</sup>২) "জ্যাদভি শ্লের: প্রেহি বৃহস্পতিঃ পুর এতা তে অস্ত । অবে মনস্ত বর আ পৃথিবাঃ আরে শক্তুন, কুপুছি সর্কবীর: । [১।২৮০৮৩]

হে বৎস (সোম ), এই লোক ( ভূলোকরপী সোমজন । স্থান ) ভদ্র ( উত্তম ); তদপেক্ষায় এই লোক ( স্বর্গরপী প্রাচীনবংশগৃহ ) শ্রেষ্ঠ ;—তাহা [এই অর্থযুক্ত ঐ মন্ত্রের প্রথম চরণ ] যজমানকে সেই স্বর্গ লোকেই গমন করায়।

**দিতীর পাদের অন্থবাদপূর্বক ব্যাখ্যা—"বৃহস্পতিঃ……বন্ধধ**দ্রিয়তি"

রহস্পতি তোমার পুরোগামী হউন;—ইহাদারা (এই অর্থবিশিষ্ট দিতীয়চরণ পাঠদারা) ইহার (যজমানের) নিমিন্ত ব্রাহ্মণকেই অগ্রগামী করা হয়; যে হেডু রহস্পতিই ব্রাহ্মণ এবং ব্রাহ্মণ-সহায় কর্ম নষ্ট হয় না।

ভূতীয় ও চতুর্থ পাদের অমুবাদপূর্বক ব্যাখ্যা—"অথেমবস্য ·····পাদয়তি"

অনস্তর পৃথিবীর মধ্যে শ্রেষ্ঠ এই [দেবযজন] স্থান তোমার অবস্থানযোগ্য মনে কর,—ইহাদারা ( ভৃতীয়চরণের পাঠদারা ) পৃথিবীমধ্যে যে দেবযজন স্থান শ্রেষ্ঠ, সেই দেবযজন স্থানে সোমকে স্থাপন করা হয়। সর্ব্বাপেক্ষা বীর [ ভূমি ] শক্র-গণকে দূর কর,—ইহাদারা (চভূর্থচরণ পাঠদারা ) ইহার ( যজনানের ) দ্বেষকারী পাপরপ শক্রেকে বাধিত করা হয় ও নিকৃষ্ট দেশে দূর করা হয়।

হোতার পাঠ্য বিতীয় তৃতীয় ও চতুর্থ ব্বকের বিধান "সোম…...সমর্দ্ধয়তি" রাজা সোমের আনয়নকালে "সোম যান্তে ময়োভূবঃ" ইত্যাদি তিনটি ঋক্ ° পাঠ করিবে; এই তিন ঋকের দেবতা

উক্ত মন্ত্ৰটি ধংগদে দেখা বার না, কিন্ত অধর্কবেদে আছে [১।১।২২৪]; এই মন্ত্রবারা হোষ বা লগ করিলে প্রবাদে আপন হইতে খন উপস্থিত হয়। সারণাচার্য্য অধর্কবেদের ভার্য্যে ইহার অভারণ শর্ম করিরাছেন।

<sup>(</sup>৩) "নোম বাতে ক্ষোভূব উভন: সভি হাওনে। তাভিনে হৈবিতা ভব।" (১।১১)১)

সোম, ছন্দ গায়ত্রী ; এই জন্ম আপনারই দেবতা ও আপনারই ছন্দ দ্বারা ইহাকে ( সোমকে ) সমৃদ্ধ করা হয়।

বে দ্রব্য আনিবে তাহার নাম "সোম" এবং মন্ত্র ভিনটির দেবতাও "সোম"; গারত্রী অর্গ হইতে পৃথিবীতে সোম আনিরাছিলেন, অভএব সোমের গারত্রী ছন্দ; একস্তই দেবতা ও ছন্দকে সোমের আপনার বলা হইল। ইহা ভৈত্তিরীয় শ্রুতিতে ব্যক্ত আছে । পঞ্চম শ্বকের বিধান "সর্বেন্দেশতাতেনেভারাহ"

"সর্বের নন্দন্তি যশসাগতেন" এই ঋক্ পাঠ করিবে।
এই ঋকের প্রথম পাদের ব্যাখ্যা—"বলো বৈ……বশ্চ ন"

রাজা সোম যশংশ্বরূপ; যে ব্যক্তি যজে লাভার্থী ও যে [ লাভার্থী ] নহে, তাহারা সকলেই জীয়মাণ সোমকে দেখিয়া আনন্দিত হয়।

ৰিতীয় পাদের ব্যাখ্যা—"সভাসাহেন·····রা**লা**"

"সভাসাহেন সখ্যা সখায়ঃ" ইহার অর্থ—এই যে রাজা সোম, ইনি [ ব্রাহ্মণগণের ] সথা এবং ব্রাহ্মণগণের সভার পরাভবকর্তা।

ভূতীয়পাদের প্রথম পদের ব্যাখ্যা—"কিৰিবস্পৃদিত্যেৰ উ এব কিৰিবস্পৃৎ" কিল্লিবস্পৃৎ" ইহার অর্থ যে এই যে সোম, ইনি কিল্লিব (পাপ) হইতে রক্ষাকর্তা।

<sup>&</sup>quot;ইম্ং বজনিদং বচো অুজুবাণ উপাগহি। সোম খং নো বৃধে ভব।" ( ১।৯১।১০ )

<sup>&</sup>quot;নোম গীভিটু। বরং বর্দ্দরামো বঢ়োবিদ:। স্বস্থাকো ন আবিশ ॥" (১।৯১।১১)

<sup>(</sup>৪) "কজত বৈ কুণৰ্ণী চাৰ্ত্তপালোর শর্মেৰ্ডাং সা কজঃ কুণৰ্ণী মজরং সারবীত ভীরভামিতো-দিবি সোমন্তবাহরতেনাবানং নিজুলিবেতীরং বৈ কজরসৌ কুণৰ্ণী ছব্দাংসি সৌপর্লেরাঃ সার-বীদলৈ বৈ পিতরো পুরান্বিভূতকৃতীরভামিতোদিবি সোমন্তবাহরতে নাবানং নিজুলিব"

<sup>[ &</sup>lt; 1 > 1 < 1 > ]

<sup>(</sup> e ) "সাৰ্থে নন্দান্তি বৰ্ণসাগতেৰ সভাসাহেৰ স্থান স্থান্ত:
ভিৰিত্তপূহ শিতৃত্ববিহোঁৰাজয় হিছে। ভৰতি বাজিনার ॥" ( ২০ । ৭২ । ১০ )

পাপের কারণ প্রদর্শন—যো বৈ ..... ভবভি

যে [যজে] প্রবৃত্ত হয় এবং যে [যজ্ঞকর্মে] শ্রেষ্ঠতা লাভ করে, সে পাপ লাভ করে।

কর্মনাথির ব্যগ্রতা ও কর্মপটুস্বপর্ক অন্বিকের পাপের কারণ; বথা— "তন্মাদাহঃ····· যাতর্মিতি"

সেই হেডু ( ঋষিকের পাপের সম্ভাবনা থাকায়) [যজমান] এইরূপ বলে— [ অহে হোতা, ভূমি অন্তমনক্ষ হইয়া ] পুরোহক্ষবাক্যা পাঠ করিও না; [ অহে অধ্বর্যু, ভূমি
ব্যগ্রতাপ্রযুক্ত ] অন্তথা অনুষ্ঠান করিবে না; অহে ক্ষিপ্রকারিগণ, তোমাদিগকে যেন ] পাপ আশ্রয় না করিতে হয়।

"পিতৃষণি" এম্বলে অমই পিতু, দক্ষিণাই পিতু; সেই (দক্ষিণা) ইহাদ্বারা [ ঋত্বিক্দিগকে ] দান করা হয়; এতদ্বারা এই সোমকেই অমসনি [ অমের নিমিত্ত ] করা হয়।

তৃতীয় পাদে দ্বিতীয় পদাস্থবাদব্যাখ্যা—"পিতৃষণিঃ……ভং করোতি"

**ठ**ष्ठ्र्थ भक्ष्य वाञ्चिन भक् वााशा—"व्यत्रः .....वाञ्चिनः"

"অরং হিতো ভবতি বাজিনায়" এন্থলে বাজিন অর্থে ইন্দ্রিয় ও বীর্যা।

ইহা জানার প্রশংসা—"আজরসং·····বেদ"

যে ইহা জানে, জরা ( বার্দ্ধক্য ) শেষ পর্য্যন্ত তাহার ইন্দ্রিয় ও বীর্য্য বিচ্ছিন্ন হয় না।

বঠ ধকের বিধান "আগলেব ইত্যবাহ" "আগন দেব" এই মন্ত্র শাঠ করিবে।

<sup>(</sup> ६ ) "আগন্ দেব বতুভিবৰ্বতু ক্ষাং দ্বাতু নঃ সবিতা স্কুপ্রভানিবন্। স নঃ ক্লাভিনহতিক জিবতু প্রভাবতং ন্ত্রিনমে সবিত্তু ॥" ( ৪ । ৫৩ । ৭ )

উক্ত থকের প্রথম পাদের পূর্বজাগের ক্যাথ্য — "আগতো ……ভবভি" সেই সময়ে (ক্রেয়ের পর ) তিনি (সোম ) আগত হন। উত্তর ভাগের সাহুবাদ ব্যাখ্যা— "ঋতুঙিঃ ……আগময়তি"

যেমন মনুষ্যের [ ভ্রাতা মনুষ্য ], সেইরূপ ঋতুপণ রাজা সোমের রাজভাতা; 'ঋতুভিব'র্দ্ধতু ক্ষয়ম্'—এই বাক্য সেই ঋতুগণসহ এই সোমকে [ এই যজ্ঞে ] আগমন করায়।

দ্বিতীয় পাদের সাম্বাদ ব্যাখ্যা—"দধাতু……আশান্তে"

"দধাতু নঃ সবিতা স্থপ্রজামিষম্" এই পাদপাঠ দারা আশীষ (প্রার্থনীয় প্রজাদি) প্রার্থনা করা হয়।

তৃতীয় ও চতুর্থ পাদের সাহবাদ ব্যাখ্যা—"স নঃ ... আশান্তে"

"স নঃ ক্ষপাভিরহভিশ্চ জিম্বভূ"—এই বাক্যে অহঃ শব্দে দিন ও ক্ষপা শব্দে রাত্রি; উহাতে অহোরাত্র দারাই ইহার নিমিত্ত এই আশীষ প্রার্থনা করা হয়। "প্রজাবস্তঃ রয়িমশ্বে সমিন্বভূ"—ইহা দারাও আশীষ প্রার্থনাই হয়।

সপ্তম ঋকের বিধান "যা তে .....ইত্যন্থাহ"

"যা তে ধামানি হবিষা যজন্তি" এই ঋক্ পাঠ করিবে।' ঐ ঋকের ছিতীয় পাদ—

"তা তে বিশ্বা পরিভূরস্ত যজ্ঞম্।"

উভর চরণের অর্থ — [হে সোম ] তোমার যে সকল [উত্তরবেদি-প্রভৃতি ]
স্থানের হবির দারা যাগ হয়, তোমার সেই সকল স্থান ব্যাপিয়া ভূমি যজের নিকটে
অবস্থান কর ৷

তৃতীয় পাদের সাম্প্রাদ ব্যাখ্যা—"গরক্ষানঃ……তদাহ"

( ৭ ) "বা তে ধামানি হনিবা: দলস্কি:তা তে বিখা গরিভূরত বজন । গরস্কান: প্রতর্গ: ক্ষীরোক্ষীরহা প্রচরা দোষ ছুর্গান্ ॥" ( ১ ১ ৯২ ১ ১৯ ) \*\* "গয়স্ফানঃ প্রতরণঃ স্থবীরঃ"—এতদ্বারা, আমাদিগের গাভীসকলের বৃদ্ধিকর্ত্তা ও উদ্ধারকর্তা হও, ইহাই বলা হয়। চতুর্থপাদের সাম্থবাদ যাাখ্যা—স্ববীরহা……হিনন্তি"

"অবীরহা প্রচরা সোম ছুর্য্যান্" এন্থলে ছুর্য্য অর্থে গৃহ; [পরিচর্য্যার ক্রেটির আশক্ষায় ] সমাগত সোমরাজ হইতে যজ্জমানের গৃহ (গৃহন্থিত লোকেরা) ভয় পায়; তখন যদি হোতা এই মন্ত্র পাঠ করে, তাহা হইলে শান্তির কারণ [ এই মন্ত্র ] দ্বারা সোমকে শান্ত করা হয়; সোম শান্ত হইলে যক্তমানের প্রজার ও পশুর হিংসা করেন না।

অষ্টম ঋক বিধান-- "ইমাং ----- পরিদধাতি"

'ইমাং ধিয়ং শিক্ষমাণস্থা দেব" এই বরুণদেবতাক ঋকের দ্বারা [ অমুবচন পাঠ ] সমাপ্ত করিবে। দ

বারুণ ঋক্ষারা সমাপনের কারণ "বরুণদেবত্যো .....সমর্দ্ধরতি"

যতক্ষণ এই সোম [বস্ত্রাদি দ্বারা] আবদ্ধ থাকেন, ও যতক্ষণে প্রাচীনবংশ গৃহে উপস্থিত হন, ততক্ষণ ইঁহার দেবতা বরুণ; তাহা হইলে [উক্ত বারুণ ঋক্ পাঠে] আপ-নারই দেবতা দ্বারা ও আপনারই ছন্দ দ্বারা ইহাকে সমৃদ্ধ করা হয়।

বন্ধন-ক্রিয়া বরুণ-পাশের অধীন এবং আবরণ-ক্রিয়াও বরুণের অধীন ; সেই হেডু সোমের দেবতা বরুণ। উক্ত ঋক্টির ত্রিষ্টুপ্ ছন্দ ; এই ত্রিষ্টুপ্ সোম আহরণ করিবার জন্ম অর্গে যাইয়া দক্ষিণা ও তপস্যা আনিয়াছিলেন ই ; সেই জন্ম

<sup>(</sup>৮) "ইবাং ধিরং শিক্ষমাণস্য দেব ক্রতুং দক্ষং বরণ সংশিশাবি। বরাতি বিধা ছরিতা তরেম ক্রতরাণমবি নাবং ক্রহেম ॥" (৮। ৪২ । ৩) ﴿ ১) "সা দক্ষিণাভিক্ত ভণসা চাগচ্ছতি" (৬। ১ । ७ । ३)

ত্রিষ্টুপ্ ছন্দও সোমের শ্বকীর। ইহা শাখান্তরে তৈত্তিরীয় সংহিতায় ক্থিত আছে।

প্রথম পাদের ব্যাখ্যা—"শিক্ষমাণশু----- যজতে"

"শিক্ষমাণস্থা দেব" এম্বলে [ শিক্ষমাণের অর্থ ], যে যজন করে, [ কেন না ] সে শিক্ষা [ যজ্ঞ অভ্যাস ] করে।

দ্বিতীয় পাদের সাম্বাদ ব্যাখ্যা—"ক্রতুং……ভদাহ"

"ক্রভুং দক্ষং বরুণ সংশিশাধি" এতদ্বারা হে বরুণ, [ভুমি ] বীর্যা ও প্রকৃষ্ট জ্ঞানের সম্যক্ উপদেশ প্রদান কর, ইহাই বলা হয়।

তৃতীর ও চতুর্থ পাদের সামুনাদ ব্যাখ্যা—"বয়াভি.....সম্ভরতি"

"যয়াতি বিশ্বা ছ্রিতা তরেম স্বতর্মাণমধি নাবং ক্রছেম" এন্থলে যজ্ঞই স্থথে তরণকারী নোকা—ক্রফাজিনই স্থথতরণকারী নোকা — [ মন্ত্রাত্মক ] বাক্যই স্থথতরণকারী নোকা; [ সেই মন্ত্র পাঠে ] সেই বাক্যরূপ নোকায় আরোহণ করিয়া তদ্ধারাই স্বর্গলোকের উদ্দেশে উত্তীর্ণ হওয়া যায়।

উক্ত সকল ঋকের প্রশংসা—"তা এতা ·····সমৃদ্ধৈ"
সেই এই আটটি রূপসমৃদ্ধ মন্ত্র পাঠ করিবে।
উক্ত রূপ-সমৃদ্ধির কারণ—"এতদ্বৈ·····বদতি"

যাহা রূপসমৃদ্ধ, [ অর্থাৎ ] যে ঋকৃ ক্রিয়মাণ কর্মকে পূর্ণভাবে উল্লেখ করে, তাহা যজ্ঞকেও সমৃদ্ধ (সম্পূর্ণ) করে। আগ্রন্থে ছইটি ঋকের আর্ডি বিধান—"তাসাং……বিরুত্তমাং"

তন্মধ্যে (উক্ত আটটী ঋকের মধ্যে ) প্রথম ঋক্ তিনবার,

[ আর ] শেষ ঋক্ তিন বার পাঠ করিবে।

উক্ত রূপে আর্ত্ত ঋকের সংখ্যার প্রশংসা—"তাঃ···প্রজাপতিঃ"

[উক্তরূপে আর্ত্ত] সেই (অউসংখ্যক) ঋ্কৃ দাদশ-

সংখ্যক হইবে; দ্বাদশ মাসেই সংবৎসর, সংবৎসরই প্রজাপতি।

উক্তরূপ জানের প্রশংসা—"প্রকাপত্যা·····বেদ"

্ যে ইহা জানে, সে প্রজাপতি যাহাদের আয়তন (আশ্রয়), সেই [ঋক্] সকলের দারা সমৃদ্ধ হয়।

ষাবৃত্তির প্রশংসা—"ত্রিঃ · · · · স্পবিশ্রংসায়"

প্রথম ঋকৃ তিনবার, শেষ ঋকৃ তিনবার পাঠ করিবে; তদ্বারা [যজ্জের] স্থিরতার জন্ম, দৃঢ়তার জন্ম, শিথিলতা নিবারণের জন্ম [রক্ষ্রপী] যজ্জের [প্রান্তম্বয়ে] গ্রন্থি

## তৃতীয় খণ্ড সোমের উপাবহরণ

সোম জানয়নের ঋক্ বলা হইয়াছে, এখন আনীত সোমকে শক্ট হইতে শামাইবার ঋক্ বিধান—"অস্ততরো · · · · · হরেয়ুং"

একটি বলদ [ শকটে ] যোড়া থাকিবে, অপর আর একটি খুলিয়া দিবে; অনন্তর রাজাকে ( সোমকে ) নামাইবে।

শক্ট হইতে ছই বলীবৰ্দ-মোচনে দোষ-প্ৰদৰ্শন "যন্নভয়োঃ……কুৰ্সুঃ"

যদি প্রইটি বলদই [শকট হইতে] খুলিয়া [সোম] নামান হয়, [তবে] সোমকে পিত্দৈবত করা হয়।

- পিতৃদৈবত অর্থাৎ পিতৃলোককর্তৃক স্বীকৃত সোম দেবযজ্ঞের অয়োগ্য।

উত্তর বলীবর্দ্ধ শকটে বৃক্ত থাকাও দোষাবহ—"বদ্—শব্দ-শ

মদি ছইটিই মুক্ত থাকে, [ তাহা হইলে ] যোগক্ষেমের

অভাব প্রজাকে (পুত্রাদিকে) আক্রমণ করে; [ভাহাতে] প্রজা পরিপ্ল ড হইয়া (ভাসিয়া ) যায়।

অপ্রাপ্ত ধনের গাড়কে যোগ করে, সার গন্ধ ধনের রক্ষা করাকে ক্ষেত্র করে।

যে বলদ খোলা যায়, সে গৃহন্দিত প্রজাস্বরূপ, [ আর ] যে, যোড়া থাকে, সে [লোকিক ও বৈদিক] ক্রিয়াস্বরূপ; [অতএব] যাহারা একটি যোড়া রাখিয়া ও অফটিকে খুলিয়া [ সোমকে ] নামায়, তাহারা যোগ ও ক্ষেম উভয়ই সম্পাদন করে। '

অনস্তর আখ্যায়িকা দারা সোম-নামাইবার জন্ম ঈশান কোণের বিধান "দেবা-স্থরা·····কর্জোঃ"

দেবগণ ও অহারগণ এই সকল লোকে যুদ্ধ করিয়াছিলেন; তাঁহারা [প্রথমে] এই পূর্বাদিকে যুদ্ধ করেন, তাহাক্ত অহারেরা তাঁহাদিগকে (দেবগণকে) পরাজয় করে; [পরে] তাঁহারা দক্ষিণদিকে যুদ্ধ করেন, তাহাতে অহারেরা তাঁহানিদিকে পরাজয় করে; তাঁহারা পশ্চিমদিকে যুদ্ধ করেন, তাহাতে অহারেরা তাঁহাদিগকে পরাজয় করে; তাঁহারা উত্তর্নিকে যুদ্ধ করেন, তাহাতে অহারেরা তাঁহাদিগকে পরাজয় করে; [শেবে তাঁহারা উত্তর-পূর্বাদিকে (ঈশান কোণে) যুদ্ধ করেন, তাহারা তথন পরাজিত হন নাই; এই সেই (ঈশান) দিব অপরাজিত; সেই হেতু এই দিকে [সোম নামাইতে] যার্ম করিবে বা যার্ম করাইবে; তবে [যাজ্ঞকে] সম্পূর্ণ করিতে সমর্থ হইবে।

<sup>(</sup>১) "বছৰো বিষ্চাতিশাং গৃহীয়াদ ৰজং বিজিল্টাং বছৰাববিষ্চা বধানাগতায়াতিশাং ক্রিয়া তাদুংগৰ তৰিমুক্তোহভোহনভূনি ভৰতি অবিমুক্তোইভোহশাতিশাং গুৱাতি ৰজন্য সন্তত্যৈ" (৬)২)১৪

সামই লবের হেতু ইহা দেখান হইতেছে—"তে……রাজ্ঞা"

সেই দেবগণ বলিয়াছিলেন,—আমাদের রাজার অভাবে জয় হইল না, আমরা রাজা করিব; তাহাই হউক, এই বলিয়া তাঁহারা সোমকে রাজা করিয়াছিলেন; ভাঁহারা রাজা সোমদ্বারা সকল দিক্ জয় করিয়াছিলেন। যে (য়জমান) [সোম-] যাগ করে, সোমই তাহার রাজা। [শকট] পূর্ব্বদিকে অবস্থিত থাকিতে [সোম] চাপাইবে, তাহাতে পূর্ব্বদিক্ জয় করা হয়; [তৎপরে] তাহাকে (শকটস্থ সোমকে) দক্ষিণে বহন করিবে, তাহাতে দক্ষিণদিক্ জয় হয়; তাহাকে পশ্চিমে ফিরাইবে, তাহাতে পশ্চিম দিক্ জয় হয়; তাহাকে উত্তরে রাখিয়া [শকট হইতে] নামাইবে, তাহাতে রাজা সোমের দ্বারা উত্তর দিক্ জয় হয় ।

আপত্তবও সোমের শক্টবহন সম্বন্ধে এইরূপ বলেন। ইহা জানার প্রশংসা—"সর্বা·····বেদ"

যে ইহা জানে, সে সকল দিক্ জয় করে।

## চতুর্থ খণ্ড আতিখ্যেষ্টি-বিধান

আভিথোষ্টি-বিধান—"হবিরাতিথাং……রাজ্ঞাগতে"

প্রাচীনবংশ সমীপে ] রাজা সোম উপস্থিত হইলে আতিথ্য হবিঃ নির্বপণ হয়।

<sup>(</sup>২) "দ্রংস্করাহ প্রতাবন্তস্থবস্তত ইতি আন্দোহভিপ্রবাদ দক্ষিণমাবর্তত ইত্যগ্রেণ প্রাবংশং প্রাদীবং উদগীবং বা দক্টমবছাপ্য" (১০৷২৯৷১৷১১)

আড়িকাটির নামের কারণ —"সোমো-----আতিথ্যং"

রাজী সোম যজমানের গৃহে আসিতেছেন, [ সেই জন্ম ] তাঁহার উদ্দেশে আতিথ্য হবিঃ নির্বপণ করা হয়; তাহাতেই আতিথ্যের আতিথ্যম।

আভিথ্যেষ্টিভে পুরোডাশ-বিধান—"নবকপালো .....প্রতিপ্রজ্ঞাত্যৈ"

প্রাণ নয়টি; [ঐ সকল ] প্রাণের স্ব-ব্যাপার-সামর্থ্যের জন্ম ও প্রাণের স্বরূপ জানিবার জন্ম পুরোডাশও নয়খানি কপালে সংস্কৃত হয়।

মন্থব্যের মন্তকে সপ্তদার, অধোদেশে ছই দার, এই নবদারে নবপ্রাণ'। দ্রব্য-বিধানানস্তর দেবতা-বিধান—"বৈঞ্বো……সমর্দ্ধরতি"

[সেই পুরোডাশ] বিষ্ণুর উদ্দিষ্ট; বিষ্ণুই যজ্ঞ; [ অভএব ু] আপনারই দেবতা দারা [ ও ] আপনারই ছন্দোদারা যজ্ঞকে সমৃদ্ধ করা হয়।

এই প্রোডাশ প্রদানের যাজ্যা ও অন্থবাক্যার ছন্দ গান্ধবী ও ত্রিষ্টুপ্; তাহাকেই এন্থলে আপনার ছন্দ বলা হইল। সোমের অন্থচরবর্গের হোম বথা—
"সর্বাণি----- ক্রিয়তে"

সকল ছন্দ ও সকল পৃষ্ঠ ক্রীত সোমরাজের অমুগমন করেন; বাঁহারা রাজার অমুগমন করেন, তাঁহাদের সকলেরই প্রতি আতিথ্য করিবে।

পৃষ্ঠ-অর্থে বৃহদ্রথম্বরাদি-সামসাধ্য স্তোত্র। "অগ্নেরাতিথ্যমিসি' ইত্যাদি মন্ত্রবারী হোম করিয়া সকল অমুচরবর্গকে তৃপ্ত করিবে। ইহা তৈত্তিরীয়েরাও বলেন । আতিথ্যেষ্টির অন্তর্গত অগ্নিমন্থন-কর্ম-বিধান—"অগ্নিং ……পশুঃ"

<sup>( ) &</sup>quot;मन्ड रेव नीर्वन्ताः श्राना बाववारको।"

<sup>(</sup>২) "বাবভিন্ধে রাজাসূচরেরাগছেভি, সর্বেভ্যো বৈ তেন্তা আভিধাং ক্রিরতে, ছন্সাংসি বঁলু বৈ সোমস্য রাজ্যোহসুচরাণ্যগ্রেরাভিশারুসি বিশ্ববে স্বেডাাই গারত্রা এবৈতেন করোতি, সোমস্যাভিশ্য-মসি বিশ্ববে স্বেডাার বিশ্বতি ও এবৈতের করোডি (তৈনির্বারসং ৮।২।১)

বোমরাজ আগত হইলে অগ্নিমন্থন করিবে; তাহাজ্ঞাইরপ।
বেমন নররাজ অথবা অন্য পূজ্য ব্যক্তি উপস্থিত হইলে র্ষ
অথবা বেহৎ (গর্ভনাশিনী র্দ্ধা গাজী) হত্যা করে, সেইরূপ
অগ্নির যে মন্থন হয়, তাহাতেই সোমের উদ্দেশে অগ্নির
হক্তা করা হয়; কেননা অগ্নিই দেবগণের পশু।

ু বুষ যজ্ঞিয় দ্রব্যাদি বহন করে, অগ্নিও দেবগণের নিকটে হব্য বহিয়া লইয়া বান, এবস্থ অগ্নিতে পশুর সাদৃশ্য।

#### পঞ্চম থণ্ড

#### অগ্নিমন্থন-মন্ত্ৰ

স্বায়িমন্থনের পর তত্ততা ঋক্-বিধানার্থ প্রৈয-মন্ত্রের বিধান—"জগ্নরে ·····অধ্বযু্দ্ধ্য"

অধ্বর্যু [হোতাকে] বলেন—তুমি মখ্যমান অগ্নির উদ্দেশে অমুবাক্যা পাঠ কর।

্ভিছিষয়ে প্রথম ঋকের বিধান "অভি.... স্পরাহ"

"অভি ত্বা দেব সবিতঃ" এই সাবিত্রী [সবিতৃদৈবত ]
ःঋক্ পাঠ করিবে।

এ ছলে ব্রহ্মবাদীদের আপত্তি যথা—"তদাহ-----সম্বাহেডি"

তিৰিষয়ে [ ব্রহ্মবাদিগণ ] বলেন, যথন [ অধ্বর্যু ] "অগ্নয়ে অধ্যুমানায়" এই [ অগ্নির অনুকূল ] বাক্য [ প্রৈষমন্ত্ররূপে ]

<sup>&</sup>lt;sup>১৫</sup>( ৬ ) ইং বাজনভারও নত—"নহোকং বা সহাকং বা জোজিবারোপকররেং" ( ১ । ১০৯ ) ( ১ ) "অভি ডা দেব সন্দির্জনীলানং বার্ত্যালাং । সদাবন্ ভাকনীনতে ।" ই ১।২৪/৩ )

4

বলেন, ভখন পরে [ খাগ্নেয়ী ঋক্ পাঠ না করিয়া] কেন সাবিত্রী ঋক্ পাঠ করা হয় ?

তাহার উত্তর --- "সবিতা ---- অবাহ"

সবিতাই প্রসবের (যজ্ঞকর্মে প্রেরণের) প্রভু; ঐ মন্ত্র দারা সবিতৃ-প্রেরিত হইয়াই এই অগ্নিকে মন্থন করা হয়; সেই জন্ম সাবিত্রী ঋকৃই পাঠ করিবে।

**বিতীয় ঋক্ বিধান—"মহী⋯⋯অবাহ"** 

"মহী ছোঃ পৃথিবী চ ন" এই ছাবাপৃথিবীয়া ঋক্ পাঠ করিবে।

স্থাবাপৃথিবীয়া অর্থে যাহার দেবতা দ্যৌ এবং পৃথিবী। এস্থলেও পূর্ব্বমত
আপত্তি ও তাহার উত্তর "তদাহঃ……অবাহ"

সে বিষয়ে [ ব্রহ্মবাদীরা ] বলেন—যথন "অগ্নয়ে মধ্যমানায়" এই [ অগ্নির অনুকূল ] বাক্য [ প্রৈষমন্ত্র ] বলা হয়,
তখন পরে কেন ভাবাপৃথিবীয়া ঋক্ পাঠ করা হয় ?
[ উত্তর ], [ পুরাকালে ] উৎপন্ন এই অগ্নিকে দেবতারা
ভৌ এবং পৃথিবী দ্বারা গ্রহণ করিয়াছিলেন; এখনও তাঁহাদের
দারাই অগ্নি গৃহীত হন। সেই জন্ম ভাবাপৃথিবীয়া ঋক্ই
পাঠ করা হয়।

পাবক নামক অগ্নি পৃথিবীতে আছেন, স্থ্যন্ত্রপ অগ্নি আকাশে আছেন। ভূতীয় চতুর্থ ও পঞ্চম ঋক্ বিধান—"ভামপ্নে স্ফেন্ডি"

"ছামগ্রে পুৰুরাদধি" ইত্যাদি অগ্নিদৈবত ও গায়ত্রী-

<sup>(</sup>२) "मरी लाो: पृथिवी ह न देश: वज्ज: मिनिक्डा: भिपृठा: ता छत्रीविक:।" (३।२२।३७)

<sup>(</sup>७) "बामरम श्रूकतावि व्यवस्थ नित्रमञ्खः । वृद्धा विषक्त वायकः।" (०।১०।১०)
"ठर छर वा वर्षा वृद्धा श्रूक केटेब व्यवस्थाः वृद्धावर श्रूकवेतन्।" (०।১०।১०)
"छर छर वा नारका वृद्धा महीरब वृद्धावर्षकर वनक्षत्रेतं त्रम त्ररण (०।১०।১०)

ছন্দোযুক্ত তিনটি ঋক্ পাঠ করা হয়; তাহাতে মন্থনকালে অগ্রিকে আপনারই দেবতা ও আপনারই ছন্দোদ্বারা সমৃদ্ধ করা হয়।

উহার মধ্যে প্রথম ঋকের দ্বিতীয় পাদের প্রশংসা—"অথর্কা·····অভিবদতি"
অথর্কা নির্মন্থন করিয়াছিলেন—এই বাক্য রূপসমূদ্ধ ; যাহা
রূপসমূদ্ধ, তাহা যজ্ঞের পক্ষে সমৃদ্ধ, যেহেতু সেই ঋক্ ক্রিয়মাণ
কর্মকেই সম্পূর্ণভাবে উল্লেখ করে।

া পঞ্চম ঋকের পরে ও ষষ্ঠ ঋকের পূর্বের অগ্নি উৎপন্ন না হইলে অতিরিক্ত কতিপন্ন ঋক্ বিধান—"স·····অন্চ্যাঃ"

ঐ পাঁচটি ঋক্ পাঠ করিলেও যদি তিনি (অগ্নি) উৎপন্ন না হন, অথবা বিলম্বে উৎপন্ন হন, [তবে] রক্ষোত্ম-গায়ত্রী-সকল পাঠ করিবে।

সে কোন্ কোন্ ঋক্ ?

"অগ্নে হংসিন্সত্রিণম্" ইত্যাদি কয়েকটি। সেই নয়টি ঋক্ পাঠ কি জন্ম ?—"রক্ষসামপহত্যৈ" রাক্ষসগণের অপহতির ( দূরীকরণের ) জন্ম। ইহাতে রাক্ষসের প্রসঙ্গ কেন ? তাহার উত্তর—"রক্ষাংসি·····জায়তে"

<sup>(</sup>৪) "অগ্নে হংসি শুজিণং দীদান্মর্ক্রোদা। বে ক্ষরে শুচিত্রত।
উত্তিষ্ঠনি স্বাহতো ঘৃতানি প্রতি মোদদে। যবা ক্রেচঃ সমস্থিরন্ ॥
স আহতো বি রোচতে হগ্নিরীড়েন্যো গিরা। ক্রচা প্রতীক্ষজাতে ॥
মৃত্যেনাগ্রিঃ সমজাতে মধু প্রতীক আহতঃ। রোচমানো বিভাবস্থঃ॥
জরমাণঃ সমিধ্যমে দেবেন্ডাা হবাবাহন। তং দা হবস্ত মর্ত্রাঃ॥
তং মর্ত্রা অমর্ত্রাঃ ঘৃতেনাগ্রিং সপর্যাত। অদাভ্যং গৃহপতিং॥
আদাভ্যেন শোচিবাগ্রে রক্ষরে দহ। গোপা ঋতস্য দীদিহি॥
স দ্বাগ্রে প্রতীকেন প্রত্যোধ যাতুধাস্তঃ। উক্লক্রের্ দীদাৎ॥
ভং দ্বা গীর্ভিক্লক্ষ্মা হবাবাহং সমীধিরে। যুজিভং মাসুবে জনে॥" (১০)১১৮/১—৯)

[ মস্থন করিলেও ] যখন উৎপন্ধ না হন অথবা যখন বিলম্বে উৎপন্ধ হন, তখন ইহাকে রাক্ষসেরাই প্রতিবন্ধ করিতেছে। তৎপরে ষষ্ঠ ঋক-বিধান "স------অন্পন্ধরাৎ"

রক্ষোত্মী ঋকের মধ্যে ] যদি একটি ঋক্ পাঠ করিলেই বা তুইটি পাঠ করিলেই তিনি উৎপন্ধ হন, তবে তখন জাতশব্দযুক্ত, [অতএব] জাত (উৎপন্ধ) অগ্নির অনুকূল, "উত ব্রুবস্তু জন্তবঃ" " এই ঋক্ পাঠ করিবে। এ ঋকের দিতীয় পাদে জাত অর্থাৎ জন্মবাচক "অজনি" পদ আছে; এই জন্ত ইহা জাত অগ্নির অনুকূল; উহার প্রশংসা "যদ্ যজ্ঞে……তৎ সমৃদ্ধং"

যাহা যজের অনুকূল, তাহাই সমৃদ্ধ।

সপ্তম ঋক্-বিধান,---

"আ যং হস্তেন থাদিনং" এইটি [ পাঠ করিবে ]। এই ঋকের প্রথম পাদের তাৎপর্য্য "হস্তাভ্যাং…… মছস্তি" ইহাকে ( অগ্নিকে ) হস্তদ্বারাই মন্থন করা হয়।

ঐ ঋকে মন্থনজাত অগ্নিকে হস্তথ্যত সম্ভোজাত শিশুর সহিত উপমিত করা হইয়াছে; তজ্জ্য বলা হইল ঋত্বিকেরাও অগ্নিকে হস্তত্বারাই মন্থন করেন। দ্বিতীয় পাদের পূর্বার্দ্ধের তাৎপর্য্য "শিশুং…যদগ্রিঃ"

"শিশুং জাতং" ইহার অর্থ, এই প্রথমজাত যে অগ্নি, তিনি শিশুর মত ।

তৎপরে তৃতীয় চরণ—

"ন বিভ্রতি বিশামগ্রিং স্বধ্বরম্"। এই বাক্যে যে "ন" আছে, উক্ত "ন"র ব্যাখ্যা—"যদৈ .....ও ইতি"

<sup>(</sup> e ) "উত ক্রবন্ত জন্তব উদগ্রিব্দৃত্রহাজ নি । ধনপ্রয়ো রণে রণে ॥" ( ১।৭৪।৩ )

<sup>(</sup>৬) "আ যং হত্তেন থাদিনং শিশুং জাতং ন বিভ্রতি। বিশামশ্লিং স্বধ্বরন্॥" (%।১৬।৪٠)

দেবতাদের (দেবসম্বন্ধি মন্ত্রে) এই যে "ন" [ শব্দ ], তাহা ঐ সকল ( মন্ত্রে ) "ওঁ" অর্থবাচী ।

বেদে ওছারের অর্থ অঙ্গীকার, "ন"কারও ঐ অর্থে ব্যবহৃত হয়। সেই জন্ত এই স্থলে "ন"শন্ত সদৃশার্থে ব্যবহার করিয়া উক্ত মন্ত্রের "শিশুং জাতং ন"—অর্থে "শিশুং জাতমিব" করা যাইতে পারে।

সমগ্র ঋকের অর্থ-প্রজাগণের যজ্ঞনিস্পাদক ও [হবিরাদির ] ভক্ষক এই [মন্থ্যনজাত ] অগ্নিকে [ঋত্বিকেরা ] যেন [সজ্যোজাত ] শিশুর মতই হস্তে ধারণ করেন।

অষ্ঠম ঋক বিধান---"প্র দেবং---জভিরূপা"

"প্র দেবং দেববীতয়ে ভরতা বস্থবিত্তমম্" এই ঋক্ প্রা<u>ভ্রিয়মাণ অগ্নির অমুকূল</u>; [ইহা পাঠ করিবে]।

ঐ মন্ত্রের অর্থ—[হে ঋদিক্গণ], দেবগণের অভিশাষার্থ বস্থবিত্তম (হব্যদ্ধপ ধনের অভিজ্ঞ) দেবকে (মন্থনজাত অগ্নিকে)[আহবনীয়ে] প্রক্ষেপ কর।

প্রাহ্রিয়মাণ অর্থ আহবনীয়ে প্রক্ষিপ্যমাণ। মন্থনে উৎপন্ন অগ্নিকে আহবনীয় অন্নিতে নিক্ষেপ করিতে হয়। অষ্টম হইতে ন্বাদশ ঋক্ পর্যান্ত মন্ত্রগুলি ঐ অষুষ্ঠানকে লক্ষ্য করিতেছে। উক্ত ঋকের প্রযোজ্যতা—"যদ্যক্তে…সমৃদ্ধ।"

যাহা যজে অনুকূল, তাহাই সমৃদ্ধ।

উক্ত ঋকের ভৃতীয় চরণ এই—

"আ স্বে যোনো নিষীদতু।"

এস্থলে যোনি শব্দের ব্যাখ্যা —"এম · · অগ্নেঃ"

[ আহবনীয় নামক ] এই যে অগ্নি, ইনিই এই (মন্থন-জাত) অগ্নির স্বকীয় যোনি ( আপিনরই স্থান )।

नवम अक् विधान,---

"আজাতং জাতবেদসি" এই ঋক্ [ পাঠ করিবে ]।"

<sup>(</sup> १ ) "थ म्बर भववीज्य कर्ज वस्वविख्यः। व्या व्य त्यांत्नो नि वीमकू ॥" ( ७।১७।३১ )

<sup>(</sup>৮) "আঞ্চাতং জাতবেদসি প্রিরং শিশীতাভিধিং। জ্ঞোন আ গুহপভিদ্ ॥" ( ৬)১৬।৪২ )

এই শকের প্রথম পাদস্থিত জাত ও জাতবেদা দলের সর্থ—"জাত : ইতরঃ"
এই (মন্থনোৎপন্ন) অগ্নি জাত [ সন্তা উৎপন্ন ], আর ঐ
[ আহবনীয় ] অগ্নি জাতবেদা (এই জাত অগ্নির জ্ঞাতা )।
ছিতীর পাদের সাম্থবাদ ব্যাখ্যা—"প্রিয়ং—ক্ষেঃ"

"প্রিয়ং শিশীতাতিথিম্" ইহার অর্থ,—( মন্থনোৎপন্ন ) এই অ্মি, ইনি ঐ ( আহবনীয়নামক ) অ্মির প্রিয় অতিথি। তৃতীয় পাদের সাহবাদ ব্যাখ্যা—"ম্ফোন--তন্ধাতি"

"স্থোন আ গৃহপতিম্" এই উক্তিদ্বারা ইহাকে ( মন্থনজ্ঞাত অমিকে ) শান্তিতেই স্থাপন করা হয়।

স্তোন শব্দ অর্থে স্থথকর; স্থথকর আহবনীরে স্থাপন করা হয়, বুলিরা শাস্তিতেই স্থাপন করা হইল।

দশম ঋক্ বিধান--"অপ্লিনা----তৎ সমৃদ্ধন্"

"অগ্নিনাগ্নি: সমিধ্যতে কবিস্পৃত্পিভিযুবা হ্ব্যবাড়্ জুহ্বাস্তঃ"—এই ঋক্ [অগ্নির] অনুকূল; যাহা যজে অনুকূল, তাহাই সমুদ্ধ !

[ আধারভূত আহবনীর ] অগ্নিষারা [ মহনজাত ও আহবনীরে প্রক্রিপ্ত ] অগ্নি সমাক্ দীপ্ত হয় ; [ এই অগ্নি ] কবি ( বিছান্ ), গৃহপতি ( বজমানের গৃহপালক ), যুবা (নৃতন), হব্যবাট্ ( দেবগণকে হ্ব্যবহনকর্তা ) এবং কুহোন্ত (জুহুই এই অগ্নির মুখ )। (১৷১২৷৬) এই মন্ত্র প্রাপ্তিরমাণ অগ্নিরই গুণ কীর্ত্তন করিতেছে, বিদিয়া এই কর্ম্মে অমুকুল। একাদশ ধাক বিধান (৮।৪৩/১৪) "ছং····সন্নিতরঃ"

"ত্বং হুমে অগ্নিনা বিপ্রো বিপ্রেণ সন্ সজা" এই মদ্রে ইনি ( মথিতাগ্লি ) বিপ্রা, উনি ( আহ্বনীয়াগ্লি ) বিপ্রা; ইনি সং, উনিও সং।

"অংগ মহানসি ব্রাহ্মণ ভারত" এই শ্রুতিমতে ক্ষমির ব্রাহ্মণত (বিপ্রাহ্ম)। ঐ মত্মের কৃতীর পারের ব্যাধ্যা—"লধা-----অংগঃ"

"তং মর্জ্জয়ন্ত স্থক্রতুং পুরো যাবানমাজিষু স্বেষু ক্ষয়েষু বাজিনম্", [ইহার ক্ষয় শব্দের অর্থ], এই যে [ আহবনীয় ] অগ্নি, ইনি ঐ [ মন্থনজাত ] অগ্নির আপনারই গৃহস্বরূপ।

ঐ মন্ত্রের অর্থ—[হে ঋত্বিক্গণ] স্থক্রতু (যজ্ঞনির্বাহক), যুদ্ধে পুরোগামী নিজগৃহে গমনশীল সেই নৃতন অগ্নিকে শোধন কর। ত্রয়োদশ ঋক্ বিধান (১০।১৬)—"যজ্ঞেন·····পরিদধাতি"

"যজ্ঞেন যজ্ঞমযজন্ত দেবা" এই শেষ ঋক্দারা [অনুবাক্যা] সমাপন করিবে।

ইহা আশ্বলায়ন বলেন । উক্ত ঋকের প্রথম পাদের ব্যাখ্যা—"যজেন ·····আয়ন্"

[ মন্থনজাত ] অগ্নিদারা [ আহবনীয় ] অগ্নিকে যজন করিয়াছিলেন; [ এতদ্বারা ] দেবগণ যজ্ঞদারাই যজ্ঞকে যজন করিয়াছিলেন। তাঁহারা স্বর্গলোক প্রাপ্ত হইয়াছিলেন।

এ ऋत्न अधिक्ट राज्यक्र वना हरेन।

অবশিষ্ট তিন চরণের পাঠ —

তানি ধর্মাণি প্রথমান্তাসন্। তে হি নাকং মহিমানঃ সচন্ত যত্র পূর্বের সাধ্যাঃ সন্তি দেবাঃ।

ঐ ঋকের অর্থ—দেবগণ যজ্জ্বারা যজ্জের যজন করিয়াছিলেন; তদম্প্রতি দেই সকল কর্ম্মই প্রাচীন ধর্ম ছিল। তাঁহারা (সেই যজ্জের অমুঠাতৃগণ) মাহাত্মাযুক্ত হইরা ত্বর্গ প্রাপ্ত হইরাছেন। সেই লোকে পূর্ব্বতন যাগকর্তৃগণ কর্ম্মবলে দেবতা হইরা বর্ত্তমান আছেন।

ঐ ঋকের তাৎপর্য্য—"ছন্দাংসি·····আয়ন্"

<sup>(</sup>১) "বজেন বজসবজন্ত দেবা ইতি পরিষধাৎ। সর্বজোতসাং পরিধানীয়েতি বিদ্যাৎ" (২।১৬। ৭।৮)

ছন্দঃসমূহ ( গায়ত্র্যাদির অভিমানিদেবগণ ) [ইদানীং ] সাধ্য (পূজনীয় ) দেবতা হইয়াছেন। তাঁহারা অত্যে [ মন্থনজাত ] অগ্রিদ্বারা [ আহবনীয় ] অগ্রিকে পূজা করিয়াছিলেন। তাঁহারা স্বর্গ প্রাপ্ত হইয়াছিলেন।

কেবল ছন্দের অভিমানী দেবতাকেই চতুর্থপাদে বুঝাইতেছে না, অস্তকেও বুঝাইতেছে—"আদিত্যা·····আয়ন্"

আদিত্যগণ এবং অঙ্গিরোগণও ইহলোকেই ( ভূলোকেই ) ছিলেন ; তাঁহারাও অগ্রে (মথিত) অগ্নিদারা (আহবনীয়) অগ্নিকে পূজা করিয়াছিলেন ; [ এইরূপে ] তাঁহারা স্বর্গলোক লাভ করিয়াছেন।

আহবনীয়াগ্নিতে মথিতাগ্নি প্রক্ষেপের প্রশংসা—"সৈষা · · · · সংস্ক্রাতে"

এই যে অগ্নির আহুতি (মথিতাগ্রির আহবনীয়ে প্রক্ষেপ), সেই আহুতি স্বর্গ্য (স্বর্গলাভে অনুকূল); যদি [ যজমান ] ব্রাহ্মণোক্ত (বেদবিধিপ্রেরিত) না হইয়াও অথবা হুরুক্তোক্ত (ভ্রান্তবিধিপ্রেরিত) হইয়াও যাগ করে, তথাপি এই আহুতি দেবগণের নিকটে উপস্থিত হয়; [ সেই আহুতি ] পাপে লিপ্ত হয় না।

ইহা জানার প্রশংসা—"গচ্ছত্যক্ত · · · · বেদ"

যে ইহা জানে, তাহার আহুতি দেবগণের নিকটে যায়, তাহার আহুতি পাপসংস্ট হয় না।

অর্থাৎ যথাবিধি সম্পন্ন না হইলেও বা অঙ্গহীন হইলেও উক্ত অর্থ কানিলে যক্ত সম্পূর্ণাঙ্গ হয়।

উক্ত ঋকের সংখ্যাপ্রদর্শন—"তা-----রপসম্বাং"

রূপসমৃদ্ধ সেই এই ত্রয়োদশ ঋক্ পাঠ করিবে।

আগন্তক রকোত্মী অক্ ছাড়িয়া দিলে অসার অক্ তেঁরটি। উক্ত সমৃদ্ধির প্রোশংসা "এতবৈ ···· বদতি"

যাহা রূপসমূদ্ধ, তাহা যজ্জের পক্ষে সমৃদ্ধ, [কেন না]
সেই ঋক্ ক্রিয়মাণ কর্মকে পূর্ণভাবে উল্লেখ করে।

প্রথম ও শেষ খাকের তিনবার আবুত্তি-বিধান—"তাসাং----- অবিশ্রংসার"

তাহাদের মধ্যে প্রথম [ ঋক্ ] তিনবার ও শেষ [ ঋক্ ] তিনবার পাঠ করিবে! [ তাহা হইলে ] তাহারা সতেরটি হইবে। প্রজাপতিই সপ্তদশ [-অবয়বাত্মক ]; [ কেননা ] মাস বারটি, ঋতু পাঁচটি; তাহাদিগকে লইয়া সংবৎসর এবং সংবৎসরই প্রজাপতি। যে ইহা জানে, সে প্রজাপতি যাহাদের আগ্রয়, সেই ঋক্সকল ঘারা সমৃদ্ধ হয়। প্রথমটিকে তিনবার ও শেষটিকে তিনবার পাঠ করা হয়; এতদ্বারা হিরতা, দৃঢ়তা ও অশিথিলতা প্রাপ্তির জন্ম [ রক্ষুরূপী ] যজের [ উভয় প্রান্ডে ] গ্রন্থি দেওয়া হয়।

## ষষ্ঠ খণ্ড

## আতিখ্যেষ্টি-মন্ত্রবিধান

অনিম্বনের পর আতিখ্যেষ্টর অবশিষ্ট কর্ম-বিধান—"সমিধা অভিবদতি"
"সমিধাগ্নিং তুবস্থাত" এবং "আপ্যায়স্থ সমেতু তে" এই
ছুইটি মন্ত্র 'আজ্যভাগৰয়ের পুরোসুবাক্যা হইবে। ইহার।
আতিখ্যশব্দযুক্ত ও [ তজ্জ্জ্ম ] রূপসমৃদ্ধ ; এবং যাহা রূপসমৃদ্ধ, তাহা যজ্জের পক্ষে সমৃদ্ধ; [ কেন না ] সেই ঋক্ ক্রিয়মাণ কর্মকেই পূর্ণভাবে উল্লেখ করে।

<sup>( &</sup>gt; ) "সমিধায়িং ছবস্তত স্বতৈবোধনতাতিখিং। আদিন্ হব্যা সুহোতন ।" ( ৮।৪৪) ) "আশানৰ সমেতু তে বিশতঃ সোম বৃকাং। তব ৰাজন্ত সংগৰে।" ( ১।১১।১৬ )

প্রথম মন্ত্রের দ্বিতীয়া পাদে অতিথি শব্দ থাকার মন্ত্রন্বরকেই আতিথ্য-শব্দযুক্ত বলা হইল।

দিতীয় মন্ত্ৰে আতিথ্যবাচক শব্দ না থাকায় আপত্তি যথা—"সৈযা……ভাৎ"

এই অগ্নিদৈবত [ প্রথম ] ঋক্ অতিথি-শব্দ-যুক্ত; কিন্তু সোমদৈবত [ দ্বিতীয় ] ঋক্ অতিথি-শব্দ-যুক্ত নহে। যদি সোমের ঋক্ অতিথি-[ শব্দ ]-যুক্ত হইত, তাহা হইলে উহা অবশ্য [ পুরোহনুবাক্যা ] হইতে পারিত।

এই আপত্তির উত্তর "এতৎ ে আপীনবতী"

কিন্তু ঐ ঋক্ যে আপীন-[ বাচক-পদ ]-যুক্ত, তাহাতেই উহা অতিথি-[ শব্দ ]-যুক্ত।

দ্বিতীয় ঋকে আপীনবাচক (বৃদ্ধার্থক) আপ্যায়স্ব পদ আছে; তাহাতেই উহা অতিথিকে বৃঝাইতেছে। তাহার কারণ—"যদা……ভবতি"

যথন অতিথিকে [ভোজনার্থ ] পরিবেষণ করা হয়, তথন তিনি যেন আপীন (স্থুল ) হইয়া থাকেন।

ভোজনের পর উদরপূর্ত্তি দারা স্থূল হন; কাজেই আপীন শব্দে অতিথিকে বুঝার। তৎপরে আজ্যভাগদ্বয়ের যাজ্যামন্ত্রবিধান—"তরোঃ……যজতি"

"জুষাণ" দারাই উভয়ের ( স্ক্রী ও সোমের উদ্দিষ্ট আজ্য-ভাগদ্বয়ের ) যাজ্যাবিধান করা হয়।

"ভূষাণোহি মিরাজান্ত বেতু" ( অগ্নি তুষ্ট হইয়া আজ্য ভোজন করুন), "জুষাণঃ সোম আজ্যন্ত হবিষো রেতু" ( সোম তুষ্ট হইয়া আজ্য হবিং ভোজন করুন), এই জুষাণাদি মন্ত্র তইটিকে অগ্নি ও সোমের উদ্দেশে আজ্যভাগ প্রদানের যাজ্যামন্ত্র করিবে।

আজাভাগদানের পর আতিথ্যেষ্টির প্রধান হবিঃ প্রদানের যাজ্ঞা ও অফুবাক্যা-বিধান—"ইদং বিষ্ণু: ..... বৈষ্ণকৌ'' "ইদং বিফুর্বিচক্রমে" ও "তদস্ত প্রিয়মভি পাথোহশ্যামৃ" এই ছুই বিফুদৈবত মন্ত্র ।

আতিথ্যেষ্টির প্রধান দেবতা বিষ্ণু; তাঁহার উদ্দেশেই প্রধান হবিঃ পুরোডাশ দিতে হয়। কোন্টি যাজ্যা আর কোন্টি অমুবাক্যা? উত্তর—"ত্রিপদাং……যজতি"

ত্রিপাদ মন্ত্রকে (প্রথমটিকে) অনুবাক্যা করিয়া চতু-ষ্পাদ মন্ত্রকে (দ্বিতীয়টিকে) যাজ্যা করিবে।

উভয় মন্ত্রের পাদসংখ্যার প্রশংসা—"সপ্ত পদানি· · · দধাতি"

[ঐ ছই মন্ত্রে] পাদসংখ্যা সাতটি হইল; এই যে আতিথ্য [ইপ্টি], ইহা যজ্ঞের শিরোদেশ। মস্তকেও সাতটি প্রাণ [আছে]; এতদ্বারা (ঐ ছই মন্ত্র দারা) [যজ্ঞের] শিরোদেশেই প্রাণ কয়টিকে স্থাপন করা হয়।

তৎপরে স্বিষ্টক্রৎযাগের সংযাজ্যামন্ত্রবিধান—"হোতারং · · · · অভিবদতি"

"হোতারং চিত্ররথমধ্বরস্থা" এবং "প্র প্রায়মগ্রির্ভরতস্থা শূণে," এই ছুইটি স্বিষ্টকৃতের সংযাজ্যা হয়।" আতিখ্য-[ শব্দ ]-যুক্ত বলিয়া ইহারা রূপসমূদ্ধ; এবং যাহা রূপসমূদ্ধ, তাহা যজ্ঞের পক্ষে সমৃদ্ধ, কেন না ঐ ঋক্ ক্রিয়মাণ কর্মকে পূর্ণভাবে উল্লেখ করে।

উভয় মস্ত্রেরই শেষ চরণে অভিথি শব্দ আছে। তজ্জ্ঞ ইহারা রূপসমৃদ্ধ। মন্ত্রহয়ের ছন্দঃপ্রশংসা—"ত্রিষ্টুভৌ ভবতঃ সেক্রিয়ত্বায়"

<sup>(</sup>২) ''ইদং বিষ্ণুর্বিচক্রমে ত্রেধা নিদধে পদং সমূচ্মস্ত পাংস্থরে ॥'' (১।২২।১৭) ''তদস্য প্রিয়মন্তিপাথোহখ্যাং নরো যত্ত দেবযবো মদস্তি। উক্রক্রমস্য স হি বন্ধুরিখা বিকোঃ পদে পরমে মধ্ব উৎসঃ ॥" (১।১৫৪)৫)

<sup>(</sup>৩) "হোতারং চিত্ররথমধ্বরদ্য যজ্ঞদ্য যজ্ঞদ্য কেজুং রুশস্তম্। প্রত্যব্ধিং দেবদ্য দেবদ্য মহা শ্রিয়া তু অগ্রিমতিখিং জনানাম্॥" (১-১১) শ্রুপ্রায়মগ্রির্ভরতদ্য শৃদে, বি যৎ স্থোন রোচতে বৃহদ্ ভাঃ। অভি বঃ পুরুং পৃতনাম তথ্যে ফ্লাতানো দৈব্যো অতিথিঃ শুশোচ ॥" (৭।৮।৪)

ত্রিষ্ট প্ ছুইটি সেন্দ্রিয়ত্ব ( বলবীর্য্য ) প্রদান করে।

তৎপরে ইড়াভক্ষণ দারাই আতিথ্যেষ্টি সমাপ্ত করিবে; ইড়াভক্ষণের পরে বিহিত অন্ত কর্ম্ম এম্বলে আবশ্রক নাই। তদিষয়ে বিধান—"ইড়ান্তং……কর্ত্তব্যম্"

[ এই আতিথ্যেষ্টি ] ইড়ান্ত করা হয়; এই যে আতিথ্য-ইষ্টি, দেবগণ ইহাকে ইড়ান্ত করিয়া সমৃদ্ধি পাইয়াছিলেন, অতএব ইহাকে ইড়ান্ডই করিবে।

হিড়াভক্ষণে কর্ম সমাপ্ত হইলেই উহা ইড়ান্ত হইবে। অনুযাজ যাগের পূর্বে ও পরে হুইবার ইড়াভক্ষণ বিহিত। এন্থলে প্রথমবার ইড়াভক্ষণেই আভিথ্যেষ্টি সমাপ্ত হওয়ায় অনুযাজ করিতে হইবে না। যথা—"প্রযাজান্……নানুযাজান্"

এস্থলে প্রযাজ যজনই করিবে, অনুযাজ করিবে না। অন্নযাজ্যজনের দোষ—"প্রাণা……তাদৃক্ তং"

প্রযাজ প্রাণের স্বরূপ, অনুযাজও তাহাই; মস্তকে যে সকল প্রাণ আছে, তাহা প্রযাজ; অধাদেশে যাহারা আছে, তাহা অনুযাজ। এই [অধাবর্ত্তী] প্রাণ সকলকে [অধাদেশ হইতে] লোপ করিয়া মাথায় তুলিতে যে ব্যক্তি ইচ্ছা করে, যে এই আতিথ্যেপ্টিতে অনুযাজ যজন করে, সেও সেই ব্যক্তির সদৃশ হয়।

শীর্ষস্থ প্রাণবায়্সকল অধঃস্থ অপানাদি বায়ুর অপেক্ষা উৎকৃষ্ট । এই হেতু পূর্ব্বে অনুষ্ঠিত প্রযাজের তুলনায় পরে অনুষ্ঠিত অনুযাজের নিকর্ষ দেখান হইল। অন্তর্নপেও দোষপ্রদর্শন—"অতিরিক্তং…চেমে"

এই যে দকল [ উদ্ধন্থ ] প্ৰাণ ও এই যে দকল [ অধঃস্থ ]

<sup>( 8 )</sup> অখথকাটের পাত্রবিশেষের নাম ইড়া পাত্র; হোমের পর হবিঃশেষ ঐ পাত্রে রাথিতে হয়: সেই হবিঃশেষের নাম ইড়া। যজমান ও ঋণিকেরা ঐ ইড়া ভক্ষণ করেন। ইড়াভক্ষণের পর সকল ইষ্টিতেই অমুযাজ, স্কুবাক, পত্নীসংঘাজ ও সংস্থিত জপ অমুষ্ঠিত হয়। এখনে আতিখ্যেষ্টিতে বিশেষ বিধি ছারা সে সকল নিষিদ্ধ হইল।

প্রাণ, এই সকল প্রাণ একত্র হইয়া [ একই মস্তকে ] অবস্থান করিবে, ইহা অতিরিক্ত ( অসঙ্গত ও অযোগ্য )।

যজ্ঞের শীর্ষরূপ আভিথাষ্টিতে উৎরুষ্ট প্রযাজের অবস্থানই যুক্ত; অপরুষ্ট অমুযাজও সেন্থলে থাকিবে, ইহা অমুচিত। অনুযাজ না করিলে কোন ক্ষতি নাই যথা—"তদ্ যদ্ ……অনুযাজেধু"

যদিও এম্বলে প্রযাজ যজন হয়, আর অনুযাজ হয় না, তথাপি অনুযাজসমূহের যে ফল, তাহা সেই [প্রযাজ] কর্ম্মেই প্রাপ্ত হয়।

# চতুর্থ অধ্যায়

## প্রথম থণ্ড প্রবর্গা-কর্ম্ম

আতিখ্যেষ্টির পর প্রবর্গ্যকর্ম'। তিষিয়ে আখ্যায়িকা—"য়জ্ঞা— সংজ্ঞ ক্রঃ"
যজ্ঞ দেবগণের নিকট হইতে, আমি তোমাদের অন্ন হইব
না, ইহা বলিয়া চলিয়া গিয়াছিলেন। দেবতারা বলিলেন,—না,
তুমি আমাদের অন্নই হইবে। দেবতারা তাঁহাকে ( য়জ্ঞকে )
হিংসা করিয়াছিলেন। হিংসিত হইয়াও তিনি দেবগণের নিকট
[ অন্নরেপ ] প্রস্থৃত হন নাই। তথন দেবগণ বলিলেন,

<sup>্ (</sup>১) প্রবর্গ্যকর্ম প্রতিদিন পূর্কাছে ও অপরাছে প্রতাহ হুইবার অমুটিত হয়। এইরূপে অগ্নি-উটি শ্ব যজ্ঞে তিন দিন প্রবর্গ্যাফুঠান বিহিত। এই কর্মে মহাবীর নামক মৃৎপাত্তে হৃদ্ধ পাক করিয়। সুহবিঃ আহ্বনীয়ে আহতি দেওয়াহয়। ঐহবির নাম ঘর্ম।

এইরূপে হিংসিত হইয়াও ইনি যখন আমাদের অন্ন হইলেন না, অহো, তখন আমরা এই (প্রবর্গ্য) যজের সম্ভার (আয়োজন) করিব। তাহাই হউক বলিয়া, তাঁহারা যজের সম্ভার করিয়াছিলেন।

সেই যজের সাধনার্থ বিধান "তং ... সম্ভবতঃ"

সেই যজ্ঞের সম্ভার করিয়া [দেবতারা] বলিলেন, হে অশ্বিদ্বয়, [আমাদের কর্তৃক পীড়িত] এই যজ্ঞের চিকিৎসা কর। [কেন না] অশ্বিদ্বয়ই দেবগণের ভিষক্। [আবার] অশ্বিদ্বয়ই অধ্বর্যু; সেই জন্ম অধ্বর্য দ্বয় ঘর্শের (প্রবর্গের) সম্ভার (আয়োজন) করেন।

তৎপরে অমুজ্ঞামন্ত্র ও প্রৈর মন্ত্র বিধান—"তং……অভিষ্টু হীতি"

যজের আয়োজন করিয়া [ অধ্বর্যু ও প্রতিপ্রস্থাতা উভয়ে ] বলিবেন,—অহে ব্রহ্মন্, আমরা প্রবর্গ্য দ্বারা [ কর্ম ] অমুষ্ঠান করিব; অহে হোতা, ভূমি অভিষ্টব [ স্তুতিমন্ত্র ] পাঠ কর।

ব্ৰহ্মাকে যাহা বলা হয়, উহাই অনুজ্ঞামন্ত্ৰ; হোতাকে যাহা বলা হয়, উহা প্ৰৈয় মন্ত্ৰ।

<sup>(</sup>২) অধ্বর্গার বলিতে অধ্বর্গ ও তাঁহার সহার প্রতিপ্রস্থাতাকে ব্ঝাইতেছে। ই হাদিগকে মহাবীর ও মহাবীরে হবিংপাকের জন্ত যাবতীর উপকরণ (সন্তার) সংগ্রহ করিতে হয়। এই যজ্ঞে ঘর্ম দক্ষে মহাবীরে পক্ উত্তপ্ত হবিং: তত্তির তথ্য মহাবীর পাত্র, অথবা প্রবর্গ্য কর্মও হলবিশেষে মর্ম দক্ষের কক্ষ্য হইয়াছে।

<sup>(</sup>৩) যজ্ঞের মুখ্য ঋত্বিক্ চারিজন, হোতা, অধ্বর্গ, উপগাতা ও ব্রহ্মা। তত্তির প্রত্যেকের সহকারী অস্থাক্ত ঋত্বিক্ থাকেন। ব্রহ্মা যজ্ঞের সমগ্র ভাগ পরিদর্শন করেন। এথাদে তাঁহাকেই সম্বোধন হইতেছে।

## দ্বিতীয় খণ্ড

## অভিষ্টবমন্ত্র—প্রথম পটল

হোতার পাঠ্য প্রথম স্থতিমন্ত্র "ব্রহ্মজ ..... ভিষজ্যতি"

"ব্রহ্মজজানং প্রথমং পুরস্তাৎ" ইহা দারা আরম্ভ করা হয়। [এই মন্ত্রে] রহস্পতিই ব্রহ্ম (ব্রাহ্মণ); তজ্জ্য ব্রহ্ম দারাই এই (প্রবর্গ্য) যজ্জের চিকিৎসা হয়।

দ্বিতীয় মন্ত্ৰ—"ইয়ং……দধাতি"

"ইয়ং পিত্রে রাষ্ট্রোত্যগ্রে" এই মন্ত্রে রাষ্ট্রী অর্থে বাক্য; এতদ্বারা এই (প্রবর্গ্য) যজ্ঞে বাক্যকেই স্থাপন করা হয়। তৃতীয় মন্ত্র—"মহানৃ·····ভিষজ্ঞাতি"

"মহান্ মহী অস্তভায় দ্বিজাতঃ" এই মস্ত্রের দেবতা ব্রহ্মণস্পতি, কেন না রহস্পতিই ব্রহ্ম। তজ্জ্য ব্রহ্ম দারাই এই যজ্ঞের চিকিৎসা হয়।

ইহার চতুর্থ চরণে বৃহস্পতির নাম থাকায় উহার দেবতা ব্রহ্মণস্পতি। চতুর্থ মন্ত্র—"অভিত্যং·····দধাতি।"

"অভিত্যং দেবং সবিতারমোণ্যোঃ" এই মন্ত্র সবিতার। সবিতাই প্রাণ; এই মন্ত্র দ্বারা এই যজ্ঞে প্রাণেরই স্থাপনা হয়।

প্রথম চরণে সবিতার নাম থাকায় ইহার দেবতা সবিতা। উক্ত চারিটি মন্ত্র

<sup>(</sup>১) এই মন্ত্র শাকলসংহিতার নাই। বাজসনেয়িসংহিতা ১৩।৫ মধ্যে আছে। আখলারন ইহা উদ্ধৃত করিরাছেন। ভৌতস্ত্র ৪।৬

<sup>(</sup>২) শাকলসংহিতায় নাই। আৰ- শ্ৰেণ স্থ- ৪।৬।

<sup>(</sup>৩) আয়ু জৌ হ । ৪। ।

<sup>(</sup>৪) বাজস- সং ৪।২৫ ; আখ- শ্রো- হ্ - ৪।৬।

শাৰুল শাথায় নাই। অন্ত শাথা হইতে আখলায়ন উদ্বৃত করিয়াছেন। পঞ্চম ঋক্—"সংগীদস্ব·····সমসাদয়ন্"

"সংসীদম্ব মহাঁ অসি" এই মন্ত্র দ্বারা ইহাকে (মহাবীরকে)
[ খরনামক সন্তাপন স্থানে ] স্থাপন করিবে।

यर्छ मञ्ज—"व्यक्ष खि • • • • म मृक्ष मृ"

"অঞ্জন্তি যং প্রথয়ন্তো ন বিপ্রাঃ" এই মন্ত্র অজ্যমান ( দ্বত মাখান ) [মহাবীরের ] পক্ষে অভিরূপ (অনুকূল ); যাহা যজ্ঞে অভিরূপ, তাহাই সমৃদ্ধ।

প্রথম চরণে 'অঞ্চন্তি' শব্দ থাকায় অজ্যমান পক্ষে অমুক্ল। অঞ্জন্তি অর্থে মাথান হয়; অজ্যমান অর্থে বাহাতে মাথান হইতেছে। সপ্তম হইতে দাদশ পর্য্যস্ত ছয়টি মন্ত্র "পতক্সম্——সমুদ্ধম্"

"পতঙ্গমক্তমস্থরস্থ মায়য়া" ইত্যাদি, "যো নঃ স মুত্যো অভিদাসদয়ে" ইত্যাদি, "ভবা নো অগ্নে স্থমনা উপেতোঁ" ইত্যাদি, তুই তুই মন্ত্র [ যজে ] অভিরূপ; যাহা যজে অভিরূপ, তাহাই সমন্ধ।

ত্বই হাই মন্ত্র, অর্থাৎ ঐ ঋক্ ও স্ক্রেমধ্যগত তৎপরবর্ত্তী ঋক্। ত্রয়োদশ হইতে সপ্তদশ পর্যান্ত পাঁচটি মন্ত্র—"রুণুৰ·····অপহতৈ্য"

"কুণুষ পাজঃ প্রদিতিং ন পৃথ্বীম্" ইত্যাদি পাঁচটি মন্ত্র" রাক্ষসগণের দূরীকরণের জন্ম রক্ষোদ্ম মন্ত্র।

অষ্টাদশ হইতে একবিংশ পর্যাস্ত চারিটি মন্ত্র—"পরি ছা · · · · · · · একপাতিক্যঃ"

"পরি ত্বা গির্বণো গিরঃ,"" "অধি ছয়োরদধা উক্থ্যং

<sup>(</sup>৫) ব্যাসিম, ১০৬৯, (৬) বারতাণ, (৭) ১০।১৭৭।১, তথা ১০।১৭৭।২, (৮) ভাবার, তথা ভাবার, (৯) ভাবার, তথা তাহদাহ, (১০) রারাহ—৫, (১১) ১।১০।১২।

বচঃ," "শুক্রং তে অন্তদ্ যজতং তে অন্তৎ" "অপশ্যং গোপামনিপভামানম্," এই চারিটি একপাতিনী ঋক্।

ইহারা একপাতিনী অর্থাৎ এস্থলে "পরি ত্বা গির্বণো গিরঃ" এই প্রথম চরণ উদ্ধারের দ্বারা কেবল সেই একটিমাত্র ঋক্কে ব্ঝাইতেছে; স্ফ্রাস্তর্গত তৎপর-বন্তী কোন ঋক্কে ব্ঝাইতেছে না। অর্থাৎ এস্থলে পূর্বের মন্ত প্রত্যেক ঋক্ষের পরবর্তী কতিপর ঋক্ও গ্রহণ করিতে হইবে না। সমস্ত মন্ত্রসংখ্যার প্রশংসা—
"তাঃ……সংস্কুরতে"

ইহারা ( সকলে ) একুশটি হইল। পুরুষও (মনুষ্যদেহও) একবিংশ ( একবিংশতি-অবয়বযুক্ত ) ;—হাতের অঙ্গুলি দশ ; পায়ের অঙ্গুলি দশ ; আর আত্মা একবিংশস্থানীয় ; এইজন্য [ ঐ একুশ মন্ত্রপাঠে ] সেই এই একবিংশস্থানীয় আত্মারই সংস্কার করা হয়।

## তৃতীয় খণ্ড

## শভিষ্টব মন্ত্র-প্রথম পটল

একই স্থক্তের অন্তর্গত নয়টি মন্ত্রের বিধান—"প্রকে·····দধাঙি"

"স্রক্ষে দ্রুপান্ত ধমতঃ সমস্বরন্" ইত্যাদি নয়টি মস্ত্রের প্রমান দেবতা। প্রাণও নয়টি; এই (নয়) মন্ত্র দ্বারা এই যদ্ঞে প্রাণ কয়টিকেই স্থাপন করা হয়।

আর একটি মন্ত্র "অয়ং · · · · দধাতি"

<sup>(32) 31400, (30) 618413, (38) 3-1399141</sup> 

<sup>(</sup>३) स, भः भागामा ।

"অয়ং বেনশ্চোদয়ৎ পৃশ্লিগর্ভাঃ" এই মন্ত্রে যে বেন (নাভি) শব্দ আছে, সেই (নাভি) হইতে উর্দ্ধে কতিপয় প্রাণ (বায়ৢ) এবং অধোদিকে অন্ত কতিপয় প্রাণ (বায়ৢ) বেনন (বিচরণ) করে; এই জন্ত [ইহার নাম] বেন। এই নাভি আবার প্রাণস্বরূপ হইয়া [উর্দ্ধবর্তী ও অধোবর্তী অন্য প্রাণস্কলকে] 'নাভেঃ' (নাভেষীঃ—ভয় করিও না) বলে; এই জন্ত ইহা নাভি; ইহাই নাভির নাভিত্ব। এই হেতু উক্ত (বেনশব্দযুক্ত) মন্ত্র দ্বারা এই প্রবর্গ্যে প্রাণকেই স্থাপন করা হয়।

ঐ মন্ত্র পাঠকালে ''ইহাই বেন" ইত্যাদি বলিয়া নাভি দেখান হয়। ঐ কর্মের তাৎপর্য্য ও মন্ত্রের আন্তুক্ল্য বুঝান হইল। আর তিনটি মন্ত্র—"পবিত্রং ……দধাতি"

"পবিত্রং তে বিততং ব্রহ্মণস্পতে" "তপোষ্পবিত্রং বিত-তং দিবস্পদে" "বিয়ৎ পবিত্রং ধিষণা অতস্বত" এই পূত-(পবিত্রশব্দ )-যুক্ত মন্ত্র (তিনটি) [ যজের ] প্রাণস্বরূপ। এই সেই অধাবর্ত্তী প্রাণের [ একটি ] রেতঃপক্ষে, [ একটি ] মুত্রের পক্ষে, [একটি] পুরীষের পক্ষে হিতকর; এই হেতু ঐ ( মন্ত্র তিনটি ) দ্বারা ইহাদিগকেই (অধোবর্ত্তী প্রাণবায়ু তিনটি-কেই) এই প্রবর্গ্যে স্থাপন করা হয়।

পূর্ব্বোদ্ধৃত মন্ত্র কয়টি দ্বারা উদ্ধন্থ প্রাণবায়ুর এবং এই তিন মন্ত্রের দ্বারা অধঃস্থ তিনটি প্রাণবায়ুর স্থাপনা হয়।

<sup>(</sup>২) ঋ, সং, ১০।১২৩৷১ (৩) ৯৷৮৩৷১ (৪) ৯৷৮৩৷২ (৫) শাথাস্তরগত ; আখ, শ্রো, স্থ, ৪৷৬

# **চতুর্থ খণ্ড** অভিষ্টবমন্ত্র—প্রথম পটল

তৎপরে কতিপয় সমগ্র সক্তের বিধান হইতেছে—"গণানাং তিষজ্ঞাতি"
"গণানাং স্বা গণপতিং হ্বামহে" বৈই সুক্তের দেবতা ব্রহ্মণস্পতি। বৃহস্পতিই ব্রহ্ম (ব্রাহ্মণ), এই জন্ম এই সূক্ত-পাঠে ব্রহ্ম (ব্রাহ্মণ) দ্বারাই এই প্রবর্গ্যের চিকিৎসা হয়।

ঋথেদসংহিতার দ্বিতীয়মঙলান্তর্গত ত্রয়োবিংশ স্কুটির বিধান হইল। ঐ স্তুক্তে উনিশটি মন্ত্র আছে; তন্মধ্যে প্রথম ঋকের তৃতীয় চরণে ব্রহ্মণম্পতির নাম থাকায় এই স্তুক্তের দেবতা ব্রহ্মণম্পতি। তৎপরে—অন্ত স্কুক্ত "প্রথশ্চ…করোতি"

"প্রথশ্চ যশু সপ্রথশ্চ নাম" ইত্যাদি সৃক্ত ঘর্মের ভ (প্রবর্গ্যের) তনুস্বরূপ; এতদ্বারা এই প্রবর্গ্যকে সতনু (শরীরযুক্ত) ও শোভনরূপযুক্ত করা হয়।

এতদ্বারা তিনটি শক্ষুক্ত ১০ মণ্ডল ১৮ স্কেরে বিধান হইল। তন্মধ্যে প্রথম ও দ্বিতীয় শকের চতুর্ধ চরণের অমুবাদপূর্বকে প্রশংসা—"রথস্তরং···করোতি"

"রথন্তরমাজভারা বসিষ্ঠঃ" এবং "ভরদ্বাজো রহদাচক্রে অঃে" এই ছুই চরণ এই প্রবর্গ্যকে রহদ্রেথন্তরযুক্ত (তন্নামক-সামন্বয়যুক্ত) করে।

একটিতে রথস্তর শব্দ ও অন্তটিতে বৃহৎ শব্দ তন্নামক সামন্বয়কে লক্ষ্য করি-তেছে। <sup>৪</sup> অন্ত স্বক্তের বিধান—"অপশ্রং…দধাতি"

<sup>(3) 4, 3;</sup> २।२७।১--- ) (२) 3 • । ১৮১।১-- ७ ।

<sup>(</sup>७) चर्चमस्मत्र व्यर्थ भृत्स्व स्मथ ।

<sup>(</sup>৪) রথম্বর সাম---

<sup>&</sup>quot;ব্রভি ডা শূর নোমুমঃ অনুদ্ধা ইব ধেনবঃ। ঈশানমস্ত জগতঃ সোহদৃশং ঈশানমিক্ত তত্ত্বঃ॥" ( ঝ, সং, ৭।৩২।২২ )

"অপশ্যং দ্বা মনসা চেকিতানম্" 'ইত্যাদি [ সূক্তের ঋষি ] প্রজাপতিপুত্র প্রজাবান্। এতদ্বারা এই প্রবর্গ্যে প্রজারই স্থাপনা হয়।

ঐ হক্তে (: • মণ্ডলের ১৮৪ হক্তে ) তিদ ঋক্। ঐ হক্তের ঋষি প্রজাপতি-পুত্র প্রজাবান্। অন্ত হক্তের বিধান—"কা—তবস্তি"

"কা রাধদ্ধোত্রাশ্বিনা বাম্" ইত্যাদি নয়টি মন্ত্র বিবিধ ছন্দোযুক্ত; তভ্জত্ম ইহা (এই সূক্ত) [প্রবর্গ্য ] যজ্ঞের উদরগত। [মন্মুয্যেরও] উদরগত [নাড়ীপ্রভৃতি] বিবিধ-রূপে ছোট বড়; কিছু বা সূক্ষ্য, কিছু বা স্থুল। সেই হেতু (যজ্ঞের উদরস্থিত হওয়াতে) এই মন্ত্রগুলিও বিবিধ ছন্দোযুক্ত।

১ মণ্ডলের ১২০ স্থক্তের ১২টি ঋকের মধ্যে এখানে প্রথম নয়টির প্রয়োগ হই-তেছে। এই দ্বাদশ ঋক্ —প্রথমটি গায়ত্রী, দ্বিতীয়টি ককুপ্, ইত্যাদি ক্রমে বিবিধ ছন্দোযুক্ত। ঐ সকল ঋক্পাঠের ফল—"এতাভিঃ…অজয়ং"

এই দকল মন্ত্র দ্বারা কক্ষীবান্ [ ঋষি ] অশ্বিদ্বয়ের প্রিয় ধামে গমন করিয়াছিলেন; [ পরে ] আরও উত্তম লোক অর্জন করিয়াছিলেন।

ইহা জানার ফল—"উপাশ্বিনোঃ …বেদ"

যে ইহা জানে, সে অশ্বিদ্বয়ের প্রিয়ধামের নিকটে যায় ও আরও উত্তম লোক অর্জন করে।

অন্ত হজের বিধান---

বৃহৎ সাম---

"ডামিছি হবামহে সাতা বাজত কারবং। ডাং বৃত্তেরু ইন্দ্র সৎপতিং নরঝং কাষ্ঠাত্বর্বতঃ॥" (ঋ, সং, ывы)

(4) 2012 60) 2135012-8

## "আভাত্যগ্লিরুষসামনীকম্" ইত্যাদি সূক্ত। '

৫ মণ্ডল ৭৬ স্কুল, ইহার মধ্যে পাঁচটি মন্ত্র আছে। তন্মধ্যে প্রথম ঋকের
চতুর্থ পাদ দারা স্থক্তের প্রশংসা—"পীপিবাংসং…সমৃদ্ধম্"

"পীপিবাংসং অশ্বিনা ঘর্ম্মচ্ছ" এই চরণ [ ঘর্ম্ম শব্দে প্রবর্গ্যকে লক্ষ্য করায় ] [ যজে ] অভিরূপ ; যাহা যজে অভি-রূপ, তাহাই সমৃদ্ধ।

ঐ স্থক্তের ছন্দের প্রশংসা—"তত্ত∙ দধাতি"

ঐ সূত্তের ত্রিফুপ্ ছন্দ; ত্রিফুপ্ই বীর্য্য; এতদ্বারা এই প্রবর্গ্যে বীর্যেরেই স্থাপনা হয়।

অষ্ট ঋক্যুক্ত অস্ত স্থক্তের বিধান—"গ্রাবাণেব···দধাতি"

"প্রাবাণেব তদিদর্থং জরেথে" ইত্যাদি সূক্তে "অক্ষী ইব"
"কর্ণাবিব" "নাসেব" এই এই পদে [পুনঃপুনঃ] অঙ্গের
নাম করায় এতদ্বারা এই প্রবর্গ্যে ইন্দ্রিয় সকলের স্থাপনা হয়।
২ মণ্ডল ৩৯ স্ক্তের অন্তর্গত পঞ্চম ও ষষ্ঠ ঋকে ঐ সকল পদ আছে।
ঐ স্ক্তের ছন্দঃপ্রশংসা—"তত্ব---দধাতি"

ঐ সূক্তের ত্রিষ্টুপ্ ছন্দ; ত্রিষ্টুপ্ই বীর্য্য; এতদ্বারা ঐ প্রবর্গ্যে বীর্য্যেরই আধান হয়।

প্ৰচিশ ঋক্যুক্ত অন্ত হুক্তের বিধান—"ঈড়ে...সমৃদ্ধম্"

"ঈড়ে ভাবাপৃথিবী পূর্ব্বচিত্তয়ে" ইত্যাদি সূক্তে "অ্যিং ঘর্দ্মং স্থককং যামন্নিষ্টয়ে" এই পাদ [ যজে ] অভিরূপ; যাহা যজে অভিরূপ, তাহাই সমৃদ্ধ।

ঐ প্রথম ঋকের পাদে 'স্থক্ষচং ঘর্ম্মং' এই পদ প্রবর্গাকে বুঝাইভেছে। এই জ্বন্ত উহা যজে মভিরূপ। স্থাক্তের ছন্দঃপ্রশংসা "তত্ত দ্বাতি"

ঐ সূক্তের জগতী ছন্দঃ; পশুগণ জগতীচ্ছন্দঃ-সম্বন্ধী; এতদ্বারা এই প্রবর্গ্যে পশুগণকেই স্থাপন করা হয়।

জগতীচ্ছন্দঃ সোম আনিতে স্বর্গে যাইয়া তৎপরিবর্ত্তে পশু ও দীক্ষা আনিয়া-ছিলেন (তৈত্তিরীয়)। সেই হেডু জগতীর সহিত পশুর সম্বন্ধ। স্থক্তের প্রশংসা—"যাভিঃ···সমর্দ্ধয়তি"

[ঐ স্কুস্থ মন্ত্রসকলে] "যে সকল [উতি] দ্বারা ইহাকে রক্ষা করিয়াছিলে" "যে সকল [উতি] দ্বারা ইহাকে রক্ষা করিয়াছিলে" এই [পুনঃ পুনঃ] উক্তির অর্থ এই যে, অখিদ্বয়ই ঐ সকল (রক্ষণরূপ) ফল অনুগ্রহপূর্বক দিয়াছিলেন; এই জন্ম ঐ সূক্তদ্বারা এই প্রবর্গো সেই সকল ফলেরই স্থাপনা হয় এবং এতদ্বারা সেই সকল ফলকেই সমৃদ্ধ করা হয়। অন্ত স্কুলান্তর্গত একটি ঋকের বিধান—"অরক্ষচং…দ্ধাতি"

"অরুক্রচত্রসঃ পৃশ্নিরি এরং" ' এই ঋক্ রুচিত-[ শব্দ ]যুক্ত ; এতদ্বারা এই প্রবর্গ্যে রুচির ( কান্তির ) স্থাপনা হয়।
অরুক্রচং পদ কচার্থক কচ্ ধাতু হইতে নিশার। ক্রচি অর্থে কান্তি, শোভা।
অভিষ্ঠব স্বতির পূর্বভাগের সমাপন-বিধানার্থ মন্ত্র—ছাভিঃ...পরিদধাতি"

"হ্যুভিরক্ত্বভঃ পরিপাতমম্মান্" " এই [পূর্ব্বোক্ত সূক্তের] শেষ ঋক্ দ্বারা সমাপ্ত করা হয়।

ঐ মন্ত্রের অবশিষ্ট তিন চরণ—"অরিষ্টেভিঃ

অসমদ্বিরতি"

"অরিফেভিরশ্বিনা সোভগেভিঃ তন্নো মিত্রো বরুণো মাম-হস্তাং অদিতিঃ সিন্ধুঃ পৃথিবী উত ছোঃ" এতদ্বারা ইঁহাকে (যজমানকে) ঐ সকল (মন্ত্রোক্ত) ফল দ্বারা সমৃদ্ধ করা হয়। সমগ্র ঋকের অর্থ,—হে অশ্বিদ্বয়, দীপ্তি দ্বারা, ( দ্বতাদি ) অঞ্জন দ্বারা, অরিষ্ট (হিংসাপরিহার) দ্বারা, সৌভাগ্য দ্বারা আমাদিগকে রক্ষা কর; ভাহা হইলে

<sup>(&</sup>gt;+) 핵, সং, ৯1৮이 (>>) 핵, সং, ১1>>২।২৫

মিত্র, বক্লণ, অদিতি, সমুদ্র, পৃথিবী ও ছোঃ আমাদিগকে অত্যন্ত মহনীয় । পূজ্য ) করিবেন। ঐ মন্ত্রপাঠে ঐ মন্ত্রোক সকল ফল লব্ধ হয়। অভিষ্টবস্তুতিব প্রথম ভাগের উপসংহার "ইতি----পটলম্"

ইহাই ্ অভিফটবস্তুতির ] প্রথম পটল ( প্রথম ভাগ )। পটল অর্থে সমূহ। এই প্রথম পটলের অস্তর্গত মন্ত্রগুলি মহাবীরকে অগ্নিতে উত্তপ্ত করিবার সময় হোতৃকর্ত্বক পঠিত হয়।

### পঞ্চম খণ্ড

অভিষ্টব মন্ত্র—উত্তর পটল

"অথোত্তরম্"

অনন্তর উত্তর [ পটল ]।

এই দিতীয় পটলের অন্তর্গত মন্ত্রগুলি বর্গহ্বা গাভী দোহনের সময় এবং উত্তপ্ত মহাবীরে হগ্ধ দ্বত প্রভৃতি ঢালিবার সময় ব্যবহৃত হয়। আরস্তে একুশটি মন্ত্রের বিধান—"উপহ্বয়ে…তৎসমৃদ্ধন্"

'ভিপহ্বয়ে শ্বদ্ধাং ধেনুমেতাম্" 'ছিং কুণ্বতী বস্থপদ্দী বস্নাম্" 'ভিছ দ্বা দেব সবিতঃ" "সমীং বৎসং ন মাতৃভিঃ" 'সংবৎস ইব মাতৃভিঃ" 'শেন্তে স্তনঃ শশরো যো ময়োভুঃ" 'গোরমীমেদকু বৎসং মিষস্তম্" 'নেমসেতৃপসীদত" 'শং-জানানা উপসীদর্মভিজ্ঞ " 'ভা দশভিবিবস্বতঃ" 'ভহন্তি সপ্তৈকাম্" সমিদ্ধো অগ্রিরশ্বিনা" 'সমিদ্ধো অগ্রির্বণা রতির্দিবঃ" "ততু প্রযক্ষতমমস্য কর্মা" "আজ্মন্ত্রন্তা ত্ত্ত্তে স্বতং পয়ঃ" 'ভিত্তিষ্ঠ ব্রহ্মণস্পতে" 'ভশ্বধৃক্ষৎ পিপুষী-

<sup>(</sup>১) ব, সং, ১৷১৬৪/২৬ (২) ১৷১৬৪/২৭ (৩) ১/২৪/৩ (৪) ৯/১০৪/২ (৫) ৯৯/১০৫/২ (৬) ১/১৬৪/৪৯ (৭) ১/১৬৪/২৮ (৮) ৯/১১/৬ (৯) ১/৭২/৫ (১٠) ৮/৭২/৮ (১১) ৮/৭২/৭ (১২) আমি শ্রেঃ সুঃ ৪/৭ (১৩) জাম্বঃ শ্রেঃ সুঃ ৪/৭ (১৪) ব, সং, ১/৬২/৬ (১৫) ৯/৭৪/৪ (১৬) ১/৪০/১

মিষম্" "উপদ্রব পয়সা গোধুগোষম্" "আহতে সিঞ্চ শ্রেষম্" " "আনূনমশ্বিনোঋ মিঃ" " "সমূত্যে মহতীরপঃ" " এই একুশ ঋক্ অভিরূপ (অমুকূল); যাহা যজে অভিরূপ, তাহা সমৃদ্ধ।

ঘর্শ্মছ্বা নামক গাভার অধ্বর্য্যকর্তৃক দোহন কালে হোতা এই একুশ মন্ত্র পাঠ করেন। আর ছয়টি মন্ত্র—"উহব্যা শষজতি"

"উদ্বয় দেবঃ সবিতা হিরণ্য়া" ওই মন্ত্রে [মহাবীর গ্রহণ করিয়া অন্য ঋত্বিকেরা উত্থান করিলে হোতা] তৎপশ্চাৎ উত্থান করিবে। "প্রৈতু ব্রহ্মণস্পতিঃ" ও এই মন্ত্রে [তাহাদের ] অনুগমন করিবে। "গন্ধর্ব্ব ইত্থা পদমস্ম রক্ষতি" ও এই মন্ত্রে থর প্রতি দৃষ্টিক্ষেপ করিবে। "নাকে স্পর্ণমূপ ঘৎপতন্তম্" ও এই মন্ত্রে উপবেশন করিবে। "তপ্তো বাং ঘর্মোন ক্ষতিঃ স্বহোত" ও "উভা পিবতমন্বিনা" ও এই মন্ত্রেলয়কে পূর্বাহ্রে [অনুষ্ঠিত প্রবর্গ্য হবিঃপ্রদানের ] যাজ্যামন্ত্র করিবে।" মহাবীরকে বেখানে উত্তপ্ত করা হয়, তাহার নাম ধর। অন্ত মন্ত্র—"অ্রোন্য ভাজনম্"

"অংগ বীহি" ( অগ্নি, ভক্ষণ কর ) এই মস্ত্রের পর অন্সু-বষট্কার করিবে। ইহা স্বিষ্টকৃতের স্থানীয়।

পূর্ব্বাক্ত যাজ্যা মন্ত্রহের পর বৌষট্ উচ্চারণে প্রথম বষট্কার হয়। তৎপরে

<sup>(</sup>২০) ৮।৭২।১৬ (১৮) আবি: শ্রেটা: মৃ: ৪।৭ (১৯) বা, সং, ৮।৭২।১৩ (২০) ৮।৯।৭ (২১) ৮।৭।২২ (২২) ঝক্ ৬।৭১।১ (২৩) ১।৪-।৩ (২৪) ৯।৮৩।৪ (২৫) ১-।১২৩।৬ (২৬) অথক্সি: ৭।৭৩।৫, আবং শ্রেটা: মৃ: ৪।৭ (২৭) ১।৪৬।১৫

<sup>(</sup>২৮) কোন দেবতাকে আছিজিপ্রদানের সময় হোতা অসুবাক্যা পাঠ করিয়া পরে বাজ্যা পাঠ করেন। বাজ্যা মন্ত্রের চারি অংশ। প্রথমে "যে বজামহে" বলিরা উদ্দিষ্ট দেবতার নাম উল্লেখ হয়। এই অংশের নাম আগৃং। তারপর দ্বিতীয় অংশ বক্ষমন্ত্র। তার পর ব্বট্কার অর্থাৎ বৌবট্ উচ্চারণের সময় অধ্বর্গ্য অগ্নিতে আছ্টি নিক্ষেপ করেন। তৎপরে "অংগ্র বিহি" বলিরা দ্বিতীরবার বৌবট্ উচ্চারণ, ইহাই অসুব্বট্কার।

"অমে বীহি" মন্ত্রের পর দিতীয় বার বৌষট্ উচ্চারণে অমুবষট্কার হয়। প্রবর্গ্য-কর্ম্মে অমুবষট্কার করিলে আর স্বিষ্টকতের সংখাস্ক্যা পাঠ বা স্বিষ্টকতের আছতি আবশ্রক হয় না। পূর্কাক্লের যাজ্যাবিধান হইয়াছে, অপরাক্লের অমুষ্ঠানের যাজ্যাবিধান—"যহ্সিয়াস্ত্তিক্রন্ত্রি

"যত্নপ্রিয়াসাহতং দ্বতং পয়ং" ও "অস্ত পিবতমশ্বিনা" এই ছুইটি অপরাহের যাজ্যা করিবে। "অগ্নে বীহি" এই মস্ত্রে অসুবষট্কার করিবে; উহা স্বিষ্টকৃতের স্থানীয়।

প্রবর্গ্যকর্ম্মে প্রধান হবিঃ প্রদানের পর স্বিষ্টক্বতের প্রয়োজন নাই ; তাহাতে কোন দোষ হইবে না ; যথা—"অয়াণাং ·····অনস্তরিত্যৈ"

"সোম (সোমরস), ঘর্ম (প্রবর্গ্যের হবিঃ), ও বাজিন (ঘোল) এই তিন হবিঃ স্বিফক্তের উদ্দেশে দেওয়া হয়। [কিন্তু এম্বলে] সেই হোতা যে অনুব্রট্কার করেন, তাহাতেই স্বিফক্ত অগ্রির অন্তরায় (লোপ) হয় না।

পরে বন্ধা জপ করিবেন — "বিখা— জপতি"

"বিশ্বা আশা দক্ষিণসাৎ" এই মন্ত্র ব্রহ্মা জপ করিবেন।
বন্ধজপের পর হোমান্তে হোতার পাঠ্য আর সাতটি ঋক্—"শ্বাহারুতঃ…
সমৃত্বমৃ"

"ষাহাকতঃ শুচিদে বেষু ঘর্মঃ" "সমুদ্রাদূর্শ্মিমুদিয়র্ত্তি বেন " "
"দ্রুপ্দঃ সমুদ্রমভি যজ্জিগাতি" "সথে সখায়মভ্যাবর্ৎস্ব" 
"উদ্ধ উ ষু ণ উতয়ে" "উদ্ধো নঃ পাছংহসঃ" "তং 
ঘেমিখা নমস্বিনঃ" এই সাতটি মন্ত্র অভিরূপ; যাহা যজ্ঞে 
অভিরূপ, তাহাই সমৃদ্ধ।

<sup>(</sup>২৯) অথর্কানং ৭।৭৩।৪, আষ শ্রো: ৪।৭ (৩০) ঝ, সং, ৮।৫।১৪ (৩১) আষ, শ্রো, সু, ৪।৭ (৩২) অথর্কানং, ৭।৭৩।৩, আষ - শ্রো, সু - ৪।৭ (৩৩) ঝ, সং, ১০।১২৩।২ (৩৪) ১০।১২৩।৮ (৩৫) ৪।১।৩ (৩৬) ১।৩৬।১৩ (৩৭) ১।৩৬।১৪ (৩৮) ১)৩৬।৭

তৎপরে প্রবর্গ্যের হবিঃশেষভক্ষণের পূর্ব্বে আর এক মন্ত্র— পাবকশোচে...
আকাজ্জতে"

"পাবকশোচে তব হি ক্ষয়ং পরি"<sup>°°</sup> এই মন্ত্র পাঠ করিয়া ভক্ষণের অপেক্ষা করিবে।

পরে ভক্ষণ-মন্ত্র---"হতং···ভক্ষয়তি"

ইন্দ্রতম (অত্যৈশ্র্যাশালী) অগ্নিতে হবির আহুতি হইয়াছে; হে দেব ঘর্মা (প্রব্র্গাদেব), তোমার সেই মধু (মধুর)
হবিঃ আমরা ভক্ষণ করিব। তুমি মধুমান্ (মাধুর্য্যযুক্ত),
পিতুমান্ (অমযুক্ত), বাজবান্ (গতিযুক্ত), অঙ্গিরস্বান্
(অঙ্গিরা ঋষি কর্তৃক পুরাকালে ভক্ষিত হওয়ায় তদ্যুক্ত),
তোমাকে প্রণাম; [তুমি] আমাকে হিংদা করিও না।
ইত্যর্থক মন্ত্র দ্বারা ঘর্মা (প্রবর্গ্য হবির শেষভাগ) ভক্ষণ করা হয়।
পরে প্রবর্গ্যপাত্র সংসাদন-কালে হোতার পাঠ্য মন্ত্রম্বন—

"শ্রেনো ন যোনিং সদনং ধিয়া ক্তম্" ও "আ যশ্মিন্ সপ্ত বাসবাঃ" এই ছুই মন্ত্র [ প্রবর্গপোত্রের ] সংসাদনকালে ( নামাইবার সময় ) পাঠ করিবে।

প্রবর্গ্য করে কদিন ধরিয়া পূর্ব্বাহ্নে অনুষ্ঠিত হয়। শেষদিনের অপরাহ্নে অনুষ্ঠিত প্রবর্গ্যযজ্ঞে একটি অতিরিক্ত ঋক্ বিহিত হয় যথা—"হবিঃ…ভবস্তি"

"হুবির্হবিস্মো মহি সদ্ম দৈব্যম্" এই মন্ত্র যে দিন প্রবর্গের ] উৎসাদন হয়, [সেই দিন ঐ মন্ত্র পাঠ করিবে ] অভিইবসমাপ্তিমন্ত্র—"স্থাবসাৎ……পরিদ্যাতি"

"সূয়বসাৎ ভগবতী হি.ভূয়াঃ" এই শেষ মন্ত্রে [ প্রবর্গ্য ] সমাপ্ত করিবে।

<sup>(</sup>৩৯) ঋ, সং ৩) বাঙ (৪০) ঋ, সং ৯)৭১।৬ (৪১) আখ, শ্রো, সু, ৪)৭ (৪২) ঋ, সং ৯)৮৩।৫ (৪৩) ১)১৬৪।৪০ ।

এবর্ণ্যকর্ম্বের প্রশংসা-—"তদেতৎ……সম্ভবতি"

এই যে ঘর্মা (প্রবর্গাকর্মা), ইহা দেবগণের মৈপুনস্বরূপ;
দেই যে ঘর্মা (মহাবীরপাত্রা), তাহা শিশ্বস্বরূপ; এই যে
ছুইখানি শফ (মহাবীরধারণের কার্চ্চ), ইহাই শফদ্বয়স্বরূপ;
এই যে উপ্যমনী (উত্নয়র-নির্মিত দবী), তাহাই শ্রোণিকপাল (শ্রোণিসধান্দ অন্দ্র); এই যে হুন্মা (মহাবীরন্দ তপ্ত
দ্বতে যাহা প্রক্ষিপ্ত হয়), তাহাই রেতঃ; ওই সেই রেতঃ
দেবযোনি জননন্দান অগ্নিতে সিক্ত হয়, [যে হেড়ু] অগ্নিই
দেবযোনি; সেই (যজমান) দেবযোনি অগ্নি হইতে ও আহুতিসমূহ হইতে [দেবতারূপে] উৎপন্ন হন।

ইহা জ্ঞানের প্রশংসা—"ঝঙ্ময়ো·····ঘজডে"

বে ইহা জানে, এবং যে ইহা জানিয়া এই যজ্জকু দারা যজন করে, সে ঋঙ্ময়, যজুম্য়, সামময়, বেদময়, অক্ষময়, অমৃতময় হইয়া, সকল দেবতাকে একযোগে প্রাপ্ত হয়।

<sup>(</sup>৪৪) প্রবর্গ্যকর্পে বিবিধ সভার বা উপকরণ আবশুক হর। তর্মধ্যে ঐ কর্মট প্রধান। বে
কুমর পাত্রে বর্ম ( তুর্ম ও যুত পাক করিরা প্রস্তুত প্রকর্ম্যের প্রধান হবিং ) প্রস্তুত হয়, তাহার নাম
মহাবীর; তও মহাবীর ধরিবার জন্ম ছইখানি ভূমুরের কাঠ খাকে, তাহার নাম শক ; হুয় প্রহণের
জন্ম একথানি ভূমুর কাঠের দর্কী ( হাতা ) খাকে, তাহাই উপসমনী। অম্বর্ম্য এই সকল জব্য
সংগ্রহ ও বর্ধাহানে স্থাপিত করিয়া অমুষ্ঠানে প্রযুত্ত হন। প্রথমে ধর-নামক বাল্কানির্মিত
মঙলের মধ্যে মৃতান্ত মহাবীর স্থাপিত করিয়া নীচে উপরে জ্বলন্ত অসার দিয়া মহাবীরকে উত্তর্থ
করিতে হয়। এই সকল অমুষ্ঠানে হোতা অভিট্রব্যত্তের প্রথম পটল পাঠ করেল। তৎপরে
আম্বর্ম্য কর্মপুর্যা রাভী দোহন করেন ও প্রতিপ্রস্থাতা হানী দোহন করেন। এই সমঙ্গে হোতা
অভিট্রবের বিতীর পটলের প্রথমাপে পাঠ করেন। তৎপরে ঐ গোছর্ম ও হাগরুর্ম মহাবীরে চালিন
বর্ম্মণাক করিতে হয়। এই সমরে হোতা আর করেকটি অভিট্রব পাঠ করেন। তৎপরে সক্ষারা
মহাবীর সামাইয়া আহ্মনীরে ঐ মর্শের আহতি দেওয়া হয়। পরে বলমান ও ক্রিকেরা হতাবশির
ক্রি তক্ষণ করেন। তৎপরে প্রায়ন্সিত হোমের পর ব্যক্তির পাত্র সকল বধাহানে স্থাপন করা হয়।

# ষষ্ঠ খণ্ড উপসদিঞ্চি

প্রবর্গ্যকর্শ্ববিধানের পর উপসদিষ্টিবিধান বিষয়ে আখ্যায়িকা—"দেবাস্থয়া: প্রত্যকুর্বত''

দেবগণ ও অস্থরগণ এই লোকসকলে যুদ্ধ করিয়াছিলেন। তখন সেই অস্থরেরা এই (তিন ) লোককে পুরীতে ( প্রাকার-বেষ্টিত নগরে ) পরিণত করিয়াছিল। যেমন ওজস্বী ( বীর্য্য-বান্ ) ও বলযুক্ত (সেনাসমন্বিত ) লোকে [ করিয়া থাকে ], সেইরূপ তাহারাও (অহ্নরেরাও) এই ভূলোককে লোহ-( প্রাকার )-যুক্ত, অন্তরিক্ষকে রজত-( প্রাকার )-যুক্ত, ও দ্প্য-লোককে স্বর্ণ-( প্রাকার )-যুক্ত করিয়াছিল। তাহারা এইরূপে এই লোকত্রয়কে পুরীতে পরিণত করিয়াছিল। দেবগণ বলিলেন, অস্থরেরা যেমন লোকত্রয়কে পুরীতে পরিণত করি-য়াছে, আমরাও এই লোকত্রয়কে তাহাদের বিরুদ্ধে পুরীতে পরিণত করিব। তাহাই হউক, এই বলিয়া তাঁহারা এই ভূমি হইতে দদঃ ( প্রাচীনবংশের পূর্ববস্থ মণ্ডপ)' প্রস্তুত করিলেন, অন্তরিক্ষের নিকট হইতে আমীধ্র প্রস্তুত করিলেন, চ্যুলোক হইতে হবিধান'-( নামক-শকট )-দ্বয় প্রস্তুত করিলেন। এই-রূপে তাঁহারা অন্তরদিগের বিরুদ্ধে এই লোকসকলকে পুরীতে পরিণত করিলেন।

<sup>(</sup>১) প্রাচীনবংশশালার ইটিকর্মসমূহ অস্তিত হয়। প্রাচীনবংশের বাহিরে উদ্ভরবেদি, ভাহার নিকটে সদঃ। এই সদঃস্থানে প্রাচীনবংশ হইতে সোম আনিয়া রাখিতে হয়।

<sup>(</sup>২) আগ্নীএ--তন্নামক ধিক্য বা অগ্নিশালা।

<sup>(</sup>७) हविर्शान- व व्यक्षांत्र ७ थश्व (मथ ।

দেবগণের বিজয় যথা—"তে দেবা… অমুদন্ত"

সেই দেবগণ বলিলেন, [ আমরা] উপসৎ (তয়ামক হোম) অনুষ্ঠান করিব; [কেন না] উপসদ্ (সমীপে অবস্থান বা তুর্গের অবরোধ) দ্বারাই [লোকে] মহাপুরী জয় করে; তাহাই হউক, এই বলিয়া তাঁহারা যে প্রথম (প্রথম দিনে বিহিত) উপসৎ অনুষ্ঠান করিয়াছিলেন, তদ্বারা এই [ ভূ ] লোক হইতে অস্করদিগকে অপসারিত করিয়াছিলেন; যে দ্বিতীয় (দ্বিতীয় দিনে বিহিত) উপসৎ অনুষ্ঠান করিয়াছিলেন, তদ্বারা অন্তরিক্ষ হইতে, যে তৃতীয় (তৃতীয় দিনে বিহিত) উপসৎ অনুষ্ঠান করিয়াছিলেন, তদ্বারা ত্যুরেক্ষ হইতে, যে তৃতীয় (তৃতীয় দিনে বিহিত) উপসৎ অনুষ্ঠান করিয়াছিলেন, তদ্বারা ত্যুলোক হইতে, এইরূপে তাহাদিগকে এই সকল লোক হইতেই অপসারিত করিয়াছিলেন।

তৎপরে—"তে বা অমুদন্ত"

তিই লোকত্রয় হইতে অপসারিত হইয়া সেই অম্বরেরা [বসন্তাদি] ঋতুগণকে আশ্রয় করিয়াছিল। [তখন] দেবগা। বলিলেন, [আমরা] উপসৎ অমুষ্ঠান করিব; তাহাই হউক, বলিয়া তাঁহারা ঐ তিনসংখ্যক উপসদের প্রত্যেককে তুই তুই বার অমুষ্ঠান করিয়াছিলেন। এইরূপে তাহা (উপসৎ) ছয়টি হইল; ঋতুও ছয়টি; তখন তাহাদিগকে ঋতুর নিকট হইতে অপসারিত করিলেন।

তৎপরে—"তে বা…অমুদস্ত"

ঋতুর নিকট হইতে অপসারিত হইয়া সেই অহ্নরেরা মাসসমূহের আশ্রয় লইল। সেই দেবগণ বলিলেন, [ আমরা] উপসৎ অনুষ্ঠান করিব; তাহাই হউক, বলিয়া তাঁহারা সেই ষট সংখ্যক উপসদের প্রত্যেককে তুই তুই বার অনুষ্ঠান করি- লেন। এইরূপে তাহা দ্বাদশসংখ্যক হ'ইল; মাসও দ্বাদশ; তথন তাহাদিগকে মাসসমূহের আশ্রয় হইতে অপসারিত করিলেন।

পরে—"তে বৈ…অফুদস্ত" /

মাসসমূহ হইতে অপসারিত হইয়া সেই অন্থরেরা অর্ধনাস সকলের আশ্রয় লইল। সেই দেবগণ বলিলেন, আমরা উপসৎ অনুষ্ঠান করিব; তাহাই হউক, বলিয়া সেই দ্বাদশ-সংখ্যক উপসদের প্রত্যেককে ত্বই ত্বইবার অনুষ্ঠান করিলেন। তাহাতে তাহারা চিকিশটি হইল; অর্ধনাসও চিকিশটি; তথন তাহাদিগকে অর্ধনাস হইতে অপসারিত করিলেন।

পরে—"তে বৈ...অন্তরায়ন্"

অর্দ্ধনাস হইতে অপসারিত হইয়া সেই অপ্তরেরা অহোনাত্রের আশ্রয় লইল। সেই দেবগণ বলিলেন, আমরা উপসৎ অনুষ্ঠান করিব; তাহাই হউক, বলিয়া তাহাদিগকে দিবস হইতে এবং অপরাত্নে যে (উপসৎ) অনুষ্ঠান করিলেন, তদ্ধারা রাত্রি হইতে অপসারিত করিলেন। এইরূপে তাহাদিগকে অহোরাত্র উভয় হইতেই অপসারিত করিলেন।

উপসদমুষ্ঠানের কাল—"তত্মাৎ...পরিশিনষ্টি"

সেইজন্ম পূর্ব্বাহ্লেই প্রথম উপসৎ ও অপরাহ্লে অপর উপ-সৎ অনুষ্ঠেয়। এতদ্বারা সেই (দিবারাত্রির মধ্যগত সন্ধ্যা) কালই শক্রের অবস্থানের জন্ম অবশিষ্ট থাকে।

পূর্কাক্সে ও অপরাক্সে অমুষ্ঠান দ্বারা শত্রুগণ (দেবপক্ষে অমুর ও যজমানপক্ষে শত্রু ) দিনরাত্রি হইতে তাড়িত হইয়া কেবল সন্ধ্যাকালকেই আশ্রম করিয়া থাকে।

#### সপ্তম থণ্ড

## তানূনপ্ ত্র

উপদদের প্রশংসা—"জিতয়ো···ব্যজয়স্ত"

এই যে উপদৎ, ইহাদের নাম জিতি (জয়); ইহাদের দারাই দেবগণ অদপত্ন (শক্রবহিত) বিজয় পাইয়াছিলেন।
ইহা জানার প্রশংসা – "অসপত্নাৎ...বেদ"

যে ইহা জানে, সে শত্রুরহিত বিজয় লাভ করে। পুনঃপ্রশংসা—"যাং…বেদ"

দেবগণ এই লোকসকলে, ঋতুসকলে, মাসসকলে, অর্ধ-মাসসকলে এবং অহোরাত্রে যে যে বিজয় লাভ করিয়াছিলেন, যে (যজমান) ইহা জানে, সে সেই সেই বিজয়ই লাভ করে। অনস্তর তানুনপ্রণ প্রস্তাবের জন্ত আধ্যায়িকা—"তে দেবাঃ…বিধার্দে বৈঃ"

সেই দেবগণ ভয় করিয়াছিলেন, আমাদের প্রেমের অভাব (পরস্পর বিরোধ) দেখিয়া অস্থরেরা প্রবল হইবে। এই ভয়ে তাঁহারা বিভক্ত হইয়া (ভিন্ন ভিন্ন দল বাঁধিয়া) চলিয়া গিয়া মন্ত্রণা করিতে লাগিলেন। অগ্নি বস্থগণের সহিত, ইন্দ্র রুদ্রগণের সহিত, বরুণ আদিত্যগণের সহিত, রহস্পতি বিশ্ব-দেবগণের সহিত বিভক্ত হইয়া চলিয়া গেলেন।

তৎপরে—"তে তথা…সংগ্রদধত"

<sup>(</sup>১) তানুনপ্ত উপদদের অঙ্গ নহে। আতিখোটির পর যজমান ও ঋতিকেরা পরম্পর অবিরোধের জন্ত যে কর্মধারা শপথ গ্রহণ করেন, তাহার নাম তানুনপ্তা। অধ্বর্গ দ্বা নামক দক্ষী হইতে আজা গ্রহণ করিলা কাজেগাতের রাখেন। পরে যজমান ও ঋতিকেরা সকলে মিলিয়া ঐ আজা ম্পর্শ করেন। তৎপরে হোত্পণ জলপূর্ণ মদস্কী পাত্র ম্পর্শ করিলে ভাহাদের "তমু" "বর্মণের পৃহ্ত" (জলে) রাখা হয়। তৎপরে মদস্কীজল স্থারা গোমের আপ্যায়ন করা হয়। (১২ পৃঃ দেখ)

তাঁহারা সেইরপে চলিয়া গিয়া মন্ত্রণা করিলেন। তাঁহারা বলিলেন, আমাদের এই যে সকল প্রিয়তম তমু (পুত্রকলত্রাদি) আছে, তাহাদিগকে এই রাজা বরুণের গৃহে [ গুপুভাবে ] রাখিয়া দিব। যিনি এই [ নিয়ম ] লজ্জন করিবেন, অথবা যিনি লোভ দেখাইবেন (লোভ দেখাইয়া পুত্রাদিকে বাহিরে আনিবেন), আমাদের মধ্যে তিনি তাহাদের (পুত্রাদির) সহিত সঙ্গত (মিলিত) হইতে পারিবেন না। তাহাই হউক, বলিয়া ভাঁহারা রাজা বরুণের গৃহে তনুসকল রাথিয়াছিলেন।

তান্নপ্ত শব্দের বাগ্থ্যা—"তে ষদ্ ····তান্নপ্তছম্"

তাঁহারা যে রাজা বরুণের গৃহে তকু রাখিয়াছিলেন, তাহাই তানুনপ্ত্র হইয়াছিল; তাহাতেই তানুনপ্ত্রের তানুনপ্ত্রের।

পুরাদিকে বরুণগৃহে ক্লাথিয়া দেবগণ আব্দ্যশর্শ দারা পরস্পর বন্ধৃত্ব বিষয়ে শপথ করিয়াছিলেন। তান্নপ্ত নামক কর্মেণ্ড যজমান ও ঋতিকৃগণকে ঐরপে আব্দ্যস্পর্শ করিতে হয়।

উহার সমর্থন---"তত্মাৎ-----ইতি"

সেই জম্ম [ ব্রহ্মবাদীরা ] বলেন, সভাদ্নপ্ত্রীকে ( এক যোগে শপথকারীকে ) দ্রোহ করিবে না।

ভান্নপ্ত শব্দে শপথ ব্ৰায়। পাঁচজনে মিশিয়া শপথবদ্ধ হইলে পরম্পার বিরোধ অকর্ত্তক। দেবগণেয় শপথের ফল—"ভন্মাং…জবাভবন্তি"

সেই জন্মই (দেবগণের শপথপূর্বক সন্ধিবন্ধনহেড়ু)
অন্তরেরা এই লোকে প্রবল হয় নাই।

## অফ্টম খণ্ড

### উপসদিষ্টি

আতিথাকর্মে আস্তীর্ণ বহিঃ (কুশ) উপসদে ব্যবহৃত হয়। ইড়াভক্ষণের পর আতিথ্য সমাপ্ত হওয়ায় ঐ বহিঃ অগ্নিতে দেওয়া হয় না; উহা উপসদে ব্যব-হৃত হয়। তাহার কারণপ্রদর্শন—"শিরো বৈ ····শিরোগ্রাবম্"

এই যে আতিথ্য, ইহা যজের শিরোদেশ, এবং উপদৎ গ্রীবা। মস্তক ও গ্রীবা সমান ( সন্নিছিত ); এইজন্ম উভয় কর্ম এক বহিঃ দ্বারাই সম্পাদন করিবে।

অস্থরগণের পুরীভেদে উপদৎ বাণস্বরূপ হইয়াছিল, যথা—"ইয়ুং বা····· আয়ন''

এই যে উপদৎ ইহাকে দেবগণ ইয়্-( বাণ )-স্বরূপে দংস্কৃত করিয়াছিলেন। অগ্নি দেই বাণের অনীক (সম্মুখভাগ), সোম শল্য, বিষ্ণু তেজন (শল্যাগ্র) ও বরুণ পর্ণ (পত্র) হইয়া-ছিলেন। [দেবগণ] আজ্যস্বরূপ ধনু ধারণ করিয়া সেই বাণ মোচন করিয়াছিলেন; এই বাণ দ্বারা তাঁহারা [ অস্কর-দিগের ] পুরী ভেদ করিয়া আসিয়াছিলেন।

আজ্য ধমু:শ্বরূপ হওয়াতে উপসদে কেবল শ্বতদ্বারা হোম হয়,—"তম্মাৎ… ভবস্তি"

সেইজন্য এই সকল দেবতাদের আজ্যই হবিঃ হয়। উপসদের অঙ্গভূত ব্রতোপায়নের বিধান—"চতুরোহগ্রেন্দেশপর্ণানি"

উপদৎসমূহের অত্রে ( প্রথমদিনে সন্ধ্যাকালে ) [ গাভীর ] চারিটি স্তন হইতে ব্রত (যজমান কর্তৃক ছ্গ্মপান ) করান হয়। কেন না বাণের চারিটি সন্ধি,—অনীক, শল্য, তেজন ও পর্ণ।

দ্বিতীয় ও তৃতীয়দিনের স্তনসংখ্যাবিধান—"ত্রীন্ ... ক্রিয়তে"

উপসৎসমূহে [ দ্বিতীয় দিন প্রাতঃকালে ] তিনটি স্তনে ব্রত করান হয়; কেন না বাণের তিনটি সদ্ধি—অনীক, শল্য ও তেজন। উপসৎসমূহে [ দ্বিতীয় দিন সন্ধ্যায় ] তুইটি স্তনে ব্রত করান হয়, কেন না বাণের তুইটি সদ্ধি,—শল্য ও তেজন। উপসৎসমূহে [ তৃতীয় দিন প্রাতঃকালে ] একটি স্তনে ব্রতঃ করান হয়; কেন না বাণকে একটিই বলা হয়; এক ( অথগু বস্তু ) দ্বারাই বীর্ঘ্য সম্পাদিত হয়।

উক্ত সংখ্যার প্রশংসা—"পরোবরীয়াংসো—অভিজিত্যৈ"

এই লোকসকল উর্দ্ধভাগে [ ক্রমশঃ ] বিস্তৃত ও অধোভাগে [ ক্রমশঃ ] সঙ্কুচিত। উপসদেরাও উর্দ্ধ হইতে ( প্রথম দিন হইতে) অধোদিকে (শেষ দিন পর্য্যন্ত) [ ক্রমশঃ স্তনসংখ্যা হ্যাস দ্বারা ] অনুষ্ঠিত হয়; ইহাতে ঐ সকল লোকই জয় করা হয়।

সত্যলোক হইতে গ্রালোক ছোট, গ্রালোক হইতে অন্তরিক্ষ ছোট, অন্তরিক্ষ হইতে ভূলোক ছোট। সেইরূপ উপসদের প্রথম দিনে চারিটি স্তন হইতে গোগুগ্ধ পান হয়, পরে স্তনসংখ্যা ক্রমশঃ কমান হয়। এই জন্ম এই অন্তর্ভানে স্বর্গাদিলোক জয় করা হয়।

উপসৎকর্ম্মের প্রশংসার পর হোতৃপাঠ্য সামিধেনী-বিধান—"উপসদ্যায়… •••অভিবদতি"

"উপসভায় মীঢ়ুষে" ইত্যাদি তিনটি এবং "ইমাং মে অগ্নেসমিধমিমামূপদদং বনেঃ" ইত্যাদি তিনটি মন্ত্র সামিধেনী করিবে। উহারা রূপসমৃদ্ধ, এবং যাহা রূপসমৃদ্ধ, তাহা যজ্ঞের

<sup>(&</sup>gt;) 912612-0 (2) 21612-0

পক্ষে সমৃদ্ধ, কেন না ঐ ঋক্ ক্রিয়মাণ কর্মকেই পূর্ণভাবে উল্লেখ করে।

পূর্ব্বাহ্নে প্রথম তিনটি ও অপরাহ্নে অপর তিনটি মন্ত্রে সামিধেনী হইবে।
উক্ত মন্ত্রে "উপসদ্যায়" এবং "উপসদং বনেঃ" এই ছই পদ থাকায় উহারা রূপসমৃদ্ধ হইল। পরে যাজ্যান্ত্র্ব্যাক্যা-বিধান—"জ্বিবিতীঃ……কুর্যাৎ"

হনন-[ বাচক-শব্দ ]-যুক্ত ঋক্কে যাজ্যা ও অনুবাক্যা করিবে।

তাদৃশ ঋকের উল্লেখ—"অগ্নিঃ…ইত্যেতাঃ"

"অগ্নির্বাণি জজ্ঞনৎ" [অনুবাক্যা], "য উত্র ইব শর্যাহা" [ যাজ্ঞ্যা] "স্থং সোমাসি সৎপতিঃ" [ অনুবাক্যা ], "গয়স্ফানো অমীবহ" [ যাজ্ঞ্যা] "ইদং বিষ্ণুবিচক্রমে" [ অনুবাক্যা ] "ত্রীণি পদা বিচক্রমে" [ যাজ্ঞ্যা ] এই সকল মন্ত্র।

ঐ ছয় মস্ত্র যথাক্রমে অগ্নি সোম ও বিষ্ণু এই তিন দেবতার উদ্দিষ্ট অমুবাক্যা ও যাজ্যা হইবে। পূর্ব্বাহ্নের অমুগ্রানের যাজ্যা অপরাহ্নের অমুবাক্যা এবং পূর্ব্বাহ্নের অমুবাক্যা অপরাহ্নে যাজ্যা হইবে যথা—"বিপর্যান্তাভিরপরাহ্নে যজতি"

এই যে (পূর্বোক্ত যাজ্যানুবাক্যাযুক্ত) উপসৎসকল, এতদ্বারা দেবগণ [ অস্তরগণের ] পুরী ভেদ করিয়া ও [ অস্তর-দিগকে ] হনন করিয়া আসিয়াছিলেন।

यांकाचित्रां छिन मंकरलंत्ररे এक हमाः, यथा—"मह्ममाः...विष्ट्रमानः"

[ যাজ্যান্স্বাক্যা মন্ত্রগুলি ] সমানছদ্দোযুক্ত করিবে; বিভিন্নছদ্দোযুক্ত করিবে না।

তাহার হেতু—"যং · · জনিতোঃ"

यि विভिন্ন ছন্দোযুক্ত করা হয়, তাহা হইলে গ্রীবাতে

(গ্রীবাস্বরূপ উপসদে) গণ্ড (গণ্ডমালা রোগ) উৎপাদন করা হয় ও [ তদ্বারা হোতা যজমানের ] গ্লানি উৎপাদনে সমর্থ হন। সেই জন্ম বিধান—"তত্মাৎ…বিচ্ছলগং"

সেই জন্ম সমানছন্দোযুক্তই করিবে; বিভিন্নছন্দোযুক্ত করিবে না।

আজা দারাই উপসদের হবিঃ প্রদান হয়, তাহার প্রশংসা—"তহ্য তাবাহ"

এ বিষয়ে একটি কথা আছে। জনশ্রুতার পুত্র উপাবি
(নামক ঋষি) উপসৎ-সম্বন্ধীয় ব্রাক্ষণে (বেদবাক্যে) ইহা
বলিয়াছিলেন যে, শ্রোত্রিয় (বেদজ্ঞ) ব্যক্তি অশ্লীল (কুরূপ)
হইলেও তাহার মুখ [বেদপাঠহেতু ] যেন তৃপ্ত (শোভমান)
বলিয়াই বোধ হয়। সেইরূপ [গ্রীবাস্থানীয়] উপসৎও আজ্ঞাহবির্মুক্ত [অতএব শোভমান], এবং [শোভমান] গ্রীবার
উপরে স্থাপিত মুখও (ঐ বেদজ্ঞের মুখের মত শোভমান
দেখা যায়];—ইহাই তিনি ঐ উক্তি দ্বারা বলিয়াছিলেন।

#### নবম খণ্ড

### উপসৎ---সোমাপ্যায়ন---নিহ্নব

উপসদে প্রযাজামুযাজ নিষেধ · · · · "দেববর্শ্ব · · · অপ্রতিশবার"

এই যে প্রযাজ ও অমুযাজ, উহা দেবগণের বর্ম-(কবচ)স্বরূপ; এইজন্ম [উপসদ্রূপী] বাণের তীক্ষতার জন্ম ও বিরুদ্ধ
(শক্রনিক্ষিপ্ত) বাণের পরিহারার্থ উপসৎ কর্ম প্রযাজরহিত ও
অমুযাজরহিত হয়।

শক্রর বাণ হইতে আত্মরক্ষার্থ বর্দ্ম ধারণ করিতে হয়; নিজের বাণ যেথানে তীক্ষ্ণ, অতএব এক বাণেই শক্রনিপাত সম্ভব, সেথানে পরের বাণের আশকাই নাই। সে স্থলে বর্দ্মধারণ অনাবশুক। সেইরূপ উপসদ্রূপী শরক্ষেপে যেথানে শক্রনিপাত অবশুস্তাবী, সেথানে প্রযাজান্ধযাজরূপ বর্দ্মের প্রয়োজন নাই।

পুন: পুন: দক্ষিণে যাওয়ার নিষেধ----- "সক্তৎ-----অনপক্রমায়"

[হোতা] একবার মাত্র [বেদি ও আহবনীয়ের সীমা] অতিক্রম করিয়া (পার হইয়া) আশ্রাবণ করিবে; তাহাতেই যজ্ঞের (উপসদের) সর্বত্র ব্যাপ্তি হয় ও যজ্ঞ অপক্রম করিতে (পলায়ন করিতে) পারেন না।

উপসদের তিন দেবতা, অগ্নি, সোম ও বিষ্ণু, ইহাদের প্রত্যেকের উদ্দেশে আশ্রাবণ পূর্ব্দক আহুতিদানের জন্ম আহ্বনীয়াগ্নির দক্ষিণে গমন নিষিদ্ধ হইল। একবার গিয়া সেখানে স্থির হইয়া তিন দেবতার উদ্দেশে আশ্রাবণ করিলেই যজ্ঞ সিদ্ধ হইবে।

অনস্তর গোমাপ্যায়নের প্রস্তাব—"তদাহ: ..... বুত্রমহন্"

[ ব্রহ্মবাদীরা ] এ বিষয়ে বলেন—রাজা সোমের সমীপে যে [ ভ্রান্নপ্ত কর্ম ] অনুষ্ঠিত হয়, এবং উহা যে তাঁহার (সোমের) নিকটে স্বতদারা (আজ্যম্পর্শ দারা) বিজু দ্বারাই ইন্দ্র ব্রতকে হত্যা করিয়াছিলেন।

শাথান্তরেও ঐরপ সোমের নিকটে তান্নপ্ত বিধান আছে। ° ঐ জুর কর্ম পরিহারের উপায় বিধান—"তদু যদ্ নিশ্ব করিয়ন্তোব"

<sup>(</sup>১) কোন দেবতার উদ্দেশে আওতিদানের সময় অধ্বর্গ উত্তর হইতে আহবনীয়ের দক্ষিণে গমন করেন ও সেইগানে থাকিয়া 'ও প্রাবয়' এই বাকা উচ্চারণ করেন। ইহার নাম আশ্রাবণ। জাগ্রীধুনামক ঋষিক :ভাহার প্রত্যুক্তরে "অস্তু প্রোবয়" বেলেন।

<sup>(</sup>২) তান্নপ্ত দেথ; পৃ: ৮৬; তান্নপ্তের পর সোমাপাায়ন ও নিছবামুষ্ঠান।

<sup>(</sup>৩) 'বৃতং থলু বৈ দেবা ব্জঃ কুড়। সোমমন্ন অন্তিক্ষিব থলু বা অত্তৈতচেরতি বস্তানুনপ্তেব চরতি।"

যেহেতু সেই জুর কর্ম ইহার (সোমের) সমাপে অনুষ্ঠিত হয়, সেই হেতু এই পিশ্চাত্মক্ত-মন্ত্রযুক্ত অনুষ্ঠান] দ্বারা ইহাকে আপ্যায়িত (জলপ্রোক্ষণ দ্বারা শান্ত) করা হয় ও অনন্তর ই হাকে সমৃদ্ধ করা হয়। [মন্ত্র যথা] হে দেব সোম, একধনবিৎ ( এক সোমই বাঁহার ধন সেই ) ইন্ত্রের জন্ম তোমার অংশু (অবয়ব) বিদ্ধিত হউক; তোমার জন্ম ইন্দ্র বিদ্ধিত হউন; ইন্দ্রের জন্ম তুমি বিদ্ধিত কর। হে দেব সোম, তোমার স্বস্তি (মঙ্গল) হউক; শোষ-ঋক্যুক্ত হত্যা (অগ্নিফোম যজ্জের শেষে সোমাভিষব) প্রাপ্ত হত্ত। এই মন্ত্রন্থারা [ সোম ] রাজার আপ্যায়ন ( জলপ্রোক্ষণ দ্বারা তৃপ্তি বিধান) হয়।

তৎপরে যজ্ঞমান ও ঋত্বিক্গণ বেদির উপর প্রস্তর নামক কুশমুষ্টিতে উভন্ন হস্ত রাথিয়া ভাবাপৃথিবীকে নমস্কার করেন; ইহার নাম নিহ্নব। নিহ্নব মন্ত্র— "ভাবাপৃণিব্যোঃ-----বর্দ্ধয়ন্ত্রেব"

এই যে রাজা সোম, ইনি ভোঃ ও পৃথিবীর গর্ভ; এই জন্য অভ্যুদয়দাতা তুমি অন্নের জন্য ও সোভাগ্যের জন্য ধন প্রদান কর; অভ্যুদয়দাতা তুমি অন্য (ফলও) প্রদান কর; সত্যই ঋতবাদীদিগকে (সত্যবাদীদিগকে) প্রণাম; ছ্যুলোককে প্রণাম, পৃথিবীকে প্রণাম। এই মন্ত্র দ্বারা প্রস্তরে (প্রস্তরনামক কুশ-গুচ্ছে) যে নিহুব করা হয়, তাহাতে ছ্যুলোকদ্বারা ও পৃথিবী দ্বারা তাঁহাকেই (সোমকেই) প্রণাম করা হয়; অপিচ [ এতদ্বারা ] তাঁহাদিগকেও (ভাবাপৃথিবীকেও) বর্দ্ধন করা হয়।

## পঞ্চম অধ্যায়

## প্ৰথম থণ্ড

#### লোমক্রয়

পূর্বাখ্যারে প্রবর্ণ্যের অভিষ্টব, উপসং, ভাদ্নপ্ত্র, সোমাপ্যায়ন, নিহ্নব ও ব্রতোপায়ন অভ্যান কথিত হইরাছে। একণে সোমক্রয়ের প্রস্তাব ; ভবিষরে কাথ্যায়িকা—"সোমো বৈ·····অক্রীণন্"

রাজা সোম গন্ধবিগণের নিকটে ছিলেন। তাঁহার বিষয়ে দেবগণ ও ঋষিগণ চিন্তা করিলেন, এই রাজা সোম কিরূপে আমাদের নিকট আসিবেন। [তখন] সেই বাগ্দেবী বাক্ (দেবী) বলিলেন, গন্ধবেরা স্ত্রীকামুক; আমাকেই স্ত্রী করিয়া [সোমের] মূল্যস্থরূপ কর। দেবগণ কহিলেন, না, তোমাকে ছাড়িয়া আমরা কিরূপে থাকিব। তিনি (বাগ্দেবী) বলিলেন, আমাদারা সোমকে ] ক্রেয় কর; যখনই তোমাদের আমাকে প্রয়োজন হইবে, তখনই আমি তোমাদের নিকট পুনরায় আগত হইব। তাহাই হউক বলিয়া [দেবগণ] মহতী নগ্র-(উলঙ্গ)-রূপ ধারিণী সেই [বাগ্দেবী] ছারা রাজা সোমকে ক্রেয় করিয়াছিলেন।

লোমজের বিধান "ভাষ্·····জীণক্তি"

<sup>(</sup>১) ুনগ্ন পাৰে, ৰাগ্দেৰী বালিকারণ ধরিলেন, ইহাই বুঝাইতেছে। বথা শাধান্তরে "ডে খেবা অক্রবন্ ত্রীকামা বৈ পঞ্চলাঃ দ্রিলা নিজুণিবেতি। তে বাচং ক্লিমেকহারনীং কৃষা তর নিয়নীণন্।"

তাঁহার (বালিকা বাগ্দেবীর) অন্তুকরণে অস্কন্ন (পুংসং-সর্গরহিত) বৎসতরীকে (ছোট গাভীকে) সোমের মূল্য করা হয়, ও তদ্বারা রাজা সোমকে ক্রয় করা হয়

সেই বাছুরের পুনগ্রহণ--"তাং-----আগচ্ছৎ"

তাহাকে (বৎসতরীকে) পুনরায় ক্রয় করিবে; কেন না তিনি (বাগ্দেবী) পুনরায় তাঁহাদের (দেবগণের) নিকট আসিয়াছিলেন। সোমক্রয়ের পর অগ্নিপ্রণয়নের পূর্বে অয়্বচ্চ স্বরে মন্ত্রপাঠ কর্তব্য— "তন্ত্রাং……আগচ্চতি।"

সেই জন্ম রাজা সোমের ক্রয়ের পর উপাংশু বাক্য দ্বারা (অমুচ্চস্বরে মন্ত্রপাঠ দ্বারা) অমুষ্ঠান করিবে; কেন না তথন বাগ্দেবী গন্ধর্বদিগের নিকট থাকেন, এবং তিনি অগ্নিপ্রণয়নের সময় পুনরায় (ফিরিয়া) আসেন।

### দ্বিতীয় খণ্ড

#### অগ্নিপ্রণয়ন

अधिश्रान्तत्र देश्य मञ्ज '—"अध्यत्र.....अक्षयु j:"

অধ্বর্যু [ হোতাকে ] বলিবেন, প্রণীয়মান অগ্নির অসুকূল মন্ত্র পাঠ কর।

হোতৃপাঠ্য মন্ত্ৰ—"প্ৰদেবং · · অমুরয়াং"

"প্রদেবং দেব্যা ধিয়া ভরতা জাতবেদসম্। হব্যা নো

( > ) অত্নি এতক্ষণ প্রানিনরশোগানার আহ্বন্দীর মধ্যে অবস্থিত ভিনেন। ভীছাকে উল্লয় বেখিতে আনরনের নাম অগ্নিপ্রধারন। প্রাচীনবংশে ইউন্নর্ম ও উল্লয় বেনিতে পশুকাগ ও সোম-নাগ অস্ত্রতিত হব। বক্ষদানুষক্। " এই গায়ত্রী ঋক্ ব্রাহ্মণ [ যজমানের পক্ষে ] হোতা পাঠ করিবেন।

ঐ থাকের অর্থ — [ হে খাছিক্গণ ], নেব জাতবেদাকে (অরিকে ) তাঁহার স্বরূপ প্রকাশক বৃদ্ধিরা [উত্তরবেদি-অভিমুখে] লট্যা চল ; তিনি উত্তর-বেদিতে অবস্থিত হইরা আমাদের হব্যসকল [ দেবগণের নিকট ] বহন করুন। ঐ ময়ের ছন্দ গারত্রী; যজমান ব্রাহ্মণ হইলে এই মন্ত্র পাঠ করিবে। ঐ মন্ত্রের প্রবোজ্যতা "গারত্রো বৈ · · · · · সমর্দ্ররতি"

ব্রাহ্মণ গায়ত্রীর সম্বন্ধযুক্ত; [এবং] গায়ত্রীই তেজ ও ব্রহ্মবর্চ্চদ; এই হেতু ঐ সন্ত্রবারা ইহাকে (যজমানকে) তেজ ও ব্রহ্মবর্চ্চদ দ্বারা সমৃদ্ধ করা হয়।

ক্ষত্রির বজমানপক্ষে মপ্ত--"ইমং ···· অমুক্ররাং"

"ইমং মহে বিদথ্যায় শূষম্" এই ত্রিফ্রুপ্টি রাজন্ম (ক্ষত্রিয়) পক্ষে পাঠ করিবে।

মন্ত্রের প্রযোজ্যতা—"ত্রৈষ্ট্রভো৽৽৽৽সমর্দ্ধয়তি"

রাজন্য ত্রিফুভের সম্বন্ধযুক্ত; ত্রিফুপ্ই ওজঃ, ইন্দ্রিয় ও বীর্য্যম্বরূপ; এইহেতু এতদ্বারা ইহাকে ওজোদ্বারা ও ইন্দ্রিয় দ্বারা ও বীর্যাদ্বারা সমৃদ্ধ করা হয়।

ঐ মন্ত্রের দ্বিতীয় চরণের প্রবোজ্যতা "শবংক্লন্ব: .....গময়তি"

"শশৎকৃত্ব ঈড্যায় প্রজভ্রুঃ"—এই মন্ত্র আপনার [আত্মীয় স্বজন] মধ্যে তাঁহাকে (ফত্রিয় যজমানকে) শ্রেষ্ঠতা পাওয়ায়।

প্রথম তৃই চরণের অর্থ—স্থথোংপাদক অগ্নিকে মহৎ লাভের জন্ম বছবার পৃদ্ধনীয় যজমানের পক্ষ হইতে (উত্তর বেদিতে) আনা হইয়াছিল। এ স্থলে দিতী চরণে যজমানের "লম্বৎকৃত্ব ঈড়াঃ" (বহুশঃ পৃদ্ধনীয়) বিশেষণ থাকায় যজমানেই শ্রেষ্ঠতা প্রতিপাদিত হইল। ঐ ঋকের শেষ তৃই চরণের প্রযোজ্যতা—

<sup>(2) 3-139612 (9) 914813</sup> 

"শৃণোভু নো দম্যেভিরনীকৈঃ শৃণোত্বগ্নিঃ দিব্যৈরজস্রঃ" এই মস্ত্রের পাঠ দারা, যে ইহা জানে, তাহার জরা (বার্দ্ধক্য) পর্যান্ত [অগ্নি] সেখানে (তাঁহার গ্রহে) অজস্র (নিরন্তর) দীপ্ত থাকেন।

ছই চরণের অর্থ—দম্য (গৃহযোগ্য অর্থাৎ যজমানের গৃহরক্ষার্থ স্থাপিত) সৈভাগণের সহিত অগ্নি আমাদিগকে (আমাদের স্তবস্তুতি) শ্রবণ করুন; দিব্য (দেবলোকযোগ্য) সৈভ্যের সহিত অজস্র (নিরস্তুর) শ্রবণ করুন। অগ্নিকে ঐকরপ প্রার্থনা করায় তিনি যজমানের গৃহে স্থির থাকেন।

বৈশ্যজ্ঞমান পক্ষে মন্ত্র—"অয়মিহ · · · · অমুক্রয়াৎ"

"অয়মিহ প্রথমো ধায়ি ধাতৃভিঃ" এই জগতীকে বৈশ্যের পক্ষে পাঠ করিবে।

তাহার প্রযোজ্যতা — "জাগতো বৈ -----সমর্দ্ধয়তি"

বৈশ্য জগতীর সম্বন্ধযুক্ত, এবং পশুগণ জগতীর সম্বন্ধ যুক্ত ; এই হেতু এতদ্বারা ইহাকে পশুদ্বারা সমৃদ্ধ করা হয়। এ মন্ত্রের চতুর্থপাদের প্রযোজ্যতা—"বনেযু....সমৃদ্ধম্"

"বনেষু চিত্রং বিশ্বং বিশে বিশে" এই চরণ অভিরূপ এবং যাহা যজ্ঞে অভিরূপ, তাহাই সমৃদ্ধ।

বৈশ্যবাচক বিশ্ শব্দ গুইবার থাকায় বৈশ্যপক্ষে অনুকূল হইল। তৎপরে বিভিন্ন জাতির অনুকূল প্রথম ঋক্ বিধানের পর সকল জাতির অনুকূল দ্বিতীয় ঋক্ বিধান—

"অয়মু ষ্য প্র দেবযুঃ" ওই অনুষ্টুভে বাক্য ত্যাগ করিবে।

সোমজ্ঞরের সময় বাক্যকে (মন্ত্রকে ) উপাংশু পাঠের বা পুকাইবার ব্যবস্থা

<sup>(8) 81913</sup> 

<sup>(</sup> c ) পশুর সহিত জগতীর সম্বন্ধ পূর্বে দেখ।

<sup>( 4 ) 3-139610</sup> 

ক্ট্রাছিল। এখন স্বরিপ্রাপরনের সমর বাক্যকে স্পষ্ট উজ্জারণ বারা বানির স্পরিয়া দেওয়া চুইল।

এ বিষয়ে ঐ মন্ত্রের প্রযোজ্যতা—"বাখা · · · · · বিস্ফলতে"

অসুক্টুপ্ই বাক্ (বাক্য); এতদ্বারা [অসুক্টুভ্রূপী] বাক্যেই [উপাংশু রক্ষিত] বাক্যকে ত্যাগ করা হয়।

ঐ মন্ত্রের প্রথমচরণের প্রথমাংশের প্রযোক্ষ্যতা—"অরমু-----প্রব্রুডে"

"অয়মু ষ্য" এই যে বলা হয়, ইহাতে যে পূর্ব্বে গদ্ধর্বগণের দ্রী নিকটে ছিল, সেই আমি [দেবগণের নিকট] আসিয়াছি, এই অর্থ ছারা সেই বাক্ [দেবতারই] উল্লেখ হয়।

তৃতীর ঋকের বিধান "অন্নমন্নি: ····উরুষ্যতি''

"অয়মগ্রিরুরুষ্যতি" ' এই মন্ত্রে এই [প্রণীয়মান] শ্বামিই [মন্ত্রমানকে] রক্ষা করেন, ইহা বলা হয়।

উক্সাতি অর্থে রক্ষতি। মন্ত্রের দ্বিতীয় চরণের প্রধোন্যাতা শব্দমৃতাদিন...•••
দধাতি''

"অমৃতাদিব জন্মনঃ" এতদারা এই যজমানে অমৃতত্ব (অমরতা বা দেবত্ব) স্থাপন করা হয়:।

্মজের দিতীয়ার্কের জাৎপর্য্য--<sup>শ</sup>সহসন্দিৎ ···· বদগ্রিং

''সহসশ্চিৎ সহীয়ান্ দেবো জীবাতবে ক্লভঃ'' এতদারা এই যে অগ্নি, এই দেবকেই জীবনের ঔষধস্বরূপ করা হইল।

ঐ মন্ত্রভাগের অর্থ—দেবকে (স্বরিকে) স্থানাদের স্বীবনের ঔববার্থ প্রবদ হইতেও প্রবদ করা হইরাছে।

ः ठठूर्थ अक् — "रेजायात्रा · · · · नाजिः"

"ইড়ায়াস্থা পদে বয়ং নাভা পৃথিব্যা <del>স্বাধি" 'এই সন্তে এই</del>

<sup>(1) 3-139618 (7) 913318</sup> 

যে উত্তরবেদির [ অন্তর্গত ] নাভি [ নামক স্থান ], " তাহাকেই ইড়ার ( গাতীর ) পদ ( স্থান ) বদা হইল।

ঐ মন্ত্রাংশের ঐ অর্থ—[হে অগ্নি] ইড়ান্ন পদ ( গাভীন্ন স্থান ) স্বরূপ পৃথিবীর ( জুমিস্থানের ) পূর্বে নাভিনামক স্থানে তোমাকে [ স্থাপন করি ]। সোমক্রেরণী গাভীর পদধূলি ঐ স্থানে দেওয়া হয়, তজ্জ্ঞ গাভীর পদ বলা হইল।

**ভূতীয় চরণের প্রশংসা—"জাতবেদো**···ভবস্কি"

"জাতবেদো নিধীমহি" এই মন্ত্রধারা ইঁহাকে (প্রশীয়মাম জাতবেদা অগ্নিকে) [উত্তর বেদির নাভিতে] নিধান (স্থাপন) করা হয়।

চতুর্থচরণের প্রযোজ্যতা—"অগ্নে…ভবভি''

"অমে হব্যায় বোঢ়বে" এতদ্বারা [অমি] হব্যবহনে উম্মত হন।

পঞ্চম ঋকের পূর্বাদ্ধ—"অন্মে বিশ্বেডিঃ···আলাদয়তি"

"অগ্নে বিশ্বেভিঃ স্বনীক দেবৈরূর্ণাবন্তং প্রথমঃ সীদ যোনিম্" এতদ্বারা বিশ্বদেবগণ সহ ইহাকে (অগ্নিকে) [সেই নাভি নামক স্থানে] স্থাপিত করা হয়।

ঐ মন্ত্রাংশের অর্থ ে স্বনীক (শোভনসৈগ্রযুক্ত ) অগ্নি, বিশ্বদেবগণের সহিত প্রথম ( প্রধান ) হইয়া উর্ণাযুক্ত স্থানে ( মেষলোকযুক্ত নাভিস্থানে ) অধিষ্ঠিত হও। ভূতীয় ও চতুর্থ চরণের প্রযোজ্যতা "কুলায়িনং —প্রতিষ্ঠাপন্নতি"

"কুলায়িনং স্বতবন্তং সবিত্রে" এই (তৃতীয় চরণ) দারা এই যে সকল পিতৃদারু-(থদিরবৃক্ষ)-নির্মিত পরিধি, গুগ্গুল, উর্ণা (মেষলোম) এবং স্থগন্ধি তৃণ (গ্রাথস্), এই সকলকেই যক্তে

<sup>( » )</sup> প্রাচীনবংশের পূর্ব্বদিকে উত্তর বেদি। ঐ উত্তর বেদির অন্তর্গত নাঞ্চি নামক ছানে স্কুশ আন্ত্রীর্ণ করিরা ভন্নপরি আহবনীর হইতে আনীত অগ্নিকে স্থাপন করা হর।

<sup>( &</sup>gt; ) 4|>4|>

কুলায়-(পক্ষীর বাস জন্ম নির্মিত নীড়)-স্বরূপ করা হয়। এবং "যজ্ঞং নয় যজমানায় সাধু" এই (চতুর্থচরণ) দ্বারা যজ্ঞকেই সেখানে সরলভাবে স্থাপন করা হয়।

উভয় চরণের অর্থ—সবিতা ( প্রেরক অর্থাৎ যজ্ঞের অমুষ্ঠাতা ) ষজমানের জন্ত কুলায়যুক্ত ও দ্বতযুক্ত যজ্ঞকে সাধুভাবে আনমন ( সম্পাদন ) কর । এস্থলে যজ্ঞকে কুলায়যুক্ত বলা হইয়াছে। পক্ষী কাষ্ঠতৃণাদি আহরণ করিয়া কুলায় নির্মাণ করে। উত্তরবেদির নাভিতেও কাষ্ঠনির্মিত পরিধি, তৃণ, মেষলোমাদি আস্তীর্ণ করায় উহা যজ্ঞরূপী অগ্নির কুলায়স্বরূপ হইল। অগ্নিকে ঐ থানে স্থাপন করায় ঐ মন্ত্রের সার্থকতা। আহবনীয় স্থানে রক্ষিত কাষ্ঠথত্তের নাম পরিধি।

ষষ্ঠ ঋকের প্রথম চরণ—''সীদ হোতঃ…নাভিঃ''

"সীদ হোতঃ স্ব উ লোকে চিকিত্বান্" এম্বলে অগ্নিই দেবগণের হোতা, এবং এই যে উত্তর বেদির নাভি, ইহাই তাঁহার স্ব (স্বকীয়) লোক (স্থান)।

মন্ত্রাংশের অর্থ, অহে হোতা ( অগ্নি ), বিজ্ঞানৰান্ তুমি স্বকীয় লোকে অব-স্থান কর।

দ্বিতীয় চরণের যজ্ঞ শব্দের তাৎপর্য্য—''সাদয়া…আশাস্তে''

"সাদয়া যজ্ঞং স্থকৃতস্থ যোনো" এই চরণে যজমানই যজ্ঞ; যজমানের জন্মই এই আশীষ প্রার্থনা হয়।

ঐ চরণের অর্থ—যজ্ঞকে ( যজমানকে ) স্থক্তগণের (পুণ্যকর্ম্মাদের ) যোনিতে ( স্থানে ) স্থাপন কর।

মন্ত্রের উত্তরার্দ্ধে বয়ঃ শব্দের তাৎপর্য্য …"দেবাবীঃ দধাতি"

"দেবাবীদে বান্ হবিষা যজাস্তগ্নে রহদ্যজমানে বয়োধাঃ" এন্থলে প্রাণই বয়ঃ [ শব্দের লক্ষ্য ]; এতদ্বারা যজমানে প্রাণ-কেই স্থাপন করা হয়।

<sup>(</sup> २२ ) शरकाष्ट

উহার অর্থ—হে দেবপ্রিয় অনি, তুমি দেবগণকে হবিঃ দারা ফলন কর, এবং ফলমানে অধিকপরিমাণে বয়ঃ (প্রাণ) আধান (স্থাপন) কর।

সপ্তম ঋকের প্রথম চরণ—"নি হোতা…নাভিঃ"

"নি হোতা হোত্ষদনে বিদানঃ" এন্থলে অগ্নিই দেব-গণের হোতা; এবং এই যে উত্তরবোদর নাভি, ইহাই তাঁহার হোতৃ-সদন (হোতার বাসস্থান)।

দ্বিতীয় চরণের "অসদং" পদের অর্থ—

"ত্বেষো দীদিবাং অসদৎ স্থদক্ষঃ" এতদ্বারা সেই (অগ্নি) তখন (প্রণয়নকালে) [উত্তর বেদির নাভিতে] আসম (উপ-স্থিত) হন।

উভয় চরণের অর্থ (স্বয়ং) দীপ্তিমান্ ও (অন্তের) দীপক, স্থদক, হোতা (অগ্নি) হোভূসদনে (আপনার বাসস্থানে অর্থাৎ উত্তরবেদির নাভিত্তে) আসন্ন হন।

তৃতীয় চরণে বসিষ্ঠ শব্দের অর্থ—"অদক্ষত্রত· বসিষ্ঠঃ"

"অদৰূত্ৰতপ্ৰমতিৰ্বসিষ্ঠঃ" এম্বলে অগ্নিই দেবগণের বসিষ্ঠ (উৎকৃষ্ট বাসস্থান)।

আদর (হিংসারহিত) ব্রতে (কর্মো) বাঁহার মতি আছে, এবং বিনি বসিষ্ঠ— এই ছুইটি পূর্ব্বোক্ত অগ্নির বিশেষণ। বসিষ্ঠ শব্দের ব্যুৎপত্তিগত অর্থ [দেবগণের] উৎক্লষ্ট বাসস্থান।

চতুর্থ চরণের ব্যাখ্যা —''সহস্রম্ভরঃ ··বিহরস্তি''

"সহস্রম্ভরঃ শুচিজিহো অগ্নিঃ" এম্বলে ইনি ( অগ্নি ) এক হইলেও [ ঋত্বিকেরা ] ইহাকে বহুস্থলে ( বহু ধিষ্ণ্যে) লইয়া যায়, ইহাই তাঁহার সহস্রম্ভরতা (সহস্রম্পধারিতা)।

<sup>(</sup>३२) शका

<sup>( &</sup>gt;७) धिका भरमत्र वर्ष विश्वान।

ভটিজিহন ও সহস্রভার এ হইটিও অন্নির নিশেবণ। অন্ধি এক হইটোও বহ-ধিক্যে নীয়মান হওয়ায় সহস্রত্মপথর।

এই জ্ঞানের প্রশংদা—'প্র হ্- বেদ'

যে ইহা জানে, সে সহব্রসংখ্যক পুষ্টি (গোইনর্কানি ধনের লাভ ) প্রাপ্ত হয়।

অষ্টম ঋক্ বিধান — "ত্বং … পরিদধাতি"

''ত্বং দৃতস্তমু নঃ পরস্পা"' এই শেষ ঋক্ ছারা [ জমি-প্রেণয়ন ] সমাপ্ত করা হয়।

व्यविष्ठं जिन हत्र डेलिथपूर्वक मत्त्रत्र अनश्मा—"दः व्या--कृत्र्र्ड"

"ত্বং বস্তু আ ব্যত্ত প্রণেতা। অগ্রে তোকস্ক নন্তনে ভদ্নামপ্রযুদ্দশীগুদ্ বোধি গোপা" এই ছলে অগ্নিই দেবগণের গোপা (রক্ষক); এতদারা অগ্নিকেই সকলের জন্ত, আপনার জন্ত ও যজমানের জন্ত, রক্ষাকর্তা করা হয়। যেখানে ইহা জানিয়া এই মন্ত্রে [অগ্নিপ্রণয়ন] সমাপ্ত করা হয়, [সেখানে] সংবংসরব্যাপী স্বস্তি (মঙ্গল সম্পাদন) করা হয়।

ঞ সমগ্র থাকের অর্থ—হে অগ্নি, তুমি [ দেবগণের ] দৃত , তুমিই আমাদের পালরিতা ; হে ব্যভ ( শ্রেষ্ঠ ), তুমি সর্ব্বিত্র নিবাসহেতু ও [ কর্ম্মে ] প্রেরক ; আমাদের অপত্যের ও শরীরের বিস্তার বিষয়ে অপ্রমন্ত হইরা এবং প্রকাশক ও গোপা (রক্ষক ) হইরা প্রবৃদ্ধ থাক।

অগ্নিপ্রণয়নে বিহিত ঋক্ সংখ্যার প্রশংসা—"তা এডাং···অভিবদতি"

এই সেই আটটি রূপসমূদ্ধ ঋক্ পাঠ করিবে। [ যেহেছু ] যাহা রূপসমূদ্ধ, তাহা যজ্ঞের পক্ষে সমৃদ্ধ; কেননা ঐ ঋক্ ক্রিয়মাণ কর্মকে পূর্ণভাবে উল্লেখ করে।

প্রথম ও শেষ ক্ষকের তিনবার আর্ত্তি বিধান…"তাসাং—ক্ষবিশ্রংসায়"

ভাষাদের মধ্যে প্রথমটিকে তিনবার ও শেষটিকে তিনবার পাঠ করিবে। [তাহা হইলে] তাহারা বাদশটি হইবে। বাদশ মাসেই সংবৎসর; সংবৎসরই প্রজাপতি; যে ইহা জানে, সে প্রজাপতি যাহাদের আয়তন (আগ্রয়), তাহাদের (সেই ঋক্ সকলের) বারা বর্দ্ধিত হয়। প্রথমটিকে তিনবার ও শেষটিকে তিনবার পাঠ করা হয়; এতবারা হিরতার জন্ম, দৃঢ়তার জন্ম ও শিথিলতা নিবারণের জন্ম [রক্ষুরুনী] যভের ভিজন প্রান্তে ] গ্রাম্থিক করা হয়।

#### হার্মির্নান প্রারক্তন

তৎপদ্ধেত্বভিন্নি প্রবর্তন কর্ম্বের প্রৈষ মন্ত্র'—''হবির্ধানাভাগে অধ্বাঃ''
ক্ষাধ্বয়্ত্রি ়ি হোভাতেক বিলাল প্রের ক্ষাক্রকাল নিজ করে।
হোড়পাঠ্য প্রথম থক্ —''ব্জেন্দ্রিয়তি''

"যুক্তে বাং ত্রেক্স পূর্ব্যং নমোভিঃ" এই মন্ত্র পাঠ করা হয়, কেন না এই যে হবিধানদয়, দেবগণ উহাকে জ্রক্ষদারা (ত্রাক্ষণ দারা) যুক্ত করিয়াছিলেন ; এভদারা (ঐ মন্ত্রপাঠে) জ্বক্ষদারাই হবিধানদয় যুক্ত হয়, এবং জ্বন্ধাযুক্ত [কর্ম ] বিনষ্ট হয় সা।

<sup>( &</sup>gt; ) হবিধান শব্দের অর্থ বাহাতে হবিঃ সোম ও অস্তান্ত হব্য রাখা বার। ছইখানি শক্টে সোম চাপাইরা শক্ষি বার। চাকিরা প্রাচীন বংশ হইতে উত্তর বেদিতে লইরা বাওরা হর। ব শক্টব্রের-নাম হবিধান ও ঐ শক্ট বহন ক্রিরা হবিধান প্রবর্তন।

<sup>(3) 3-13013</sup> 

(ঐ মন্ত্রপাঠে) ব্রহ্মদারাই হবিধনিদয় যুক্ত হয়, এবং ব্রহ্মযুক্ত [কর্মা] বিনষ্ট হয় না।

দ্বিতীয় ভৃতীয় ও চতুর্থ শক্—"প্রেতাং…অম্বাহ"

"প্রেতাং যজ্ঞস্য শংভুবা" ইত্যাদি তিনটি ভাবাপৃথিবীর ঋকু পাঠ করিবে।

উহার মধ্যে দিতীয় ঋকে "ভাবা নঃ পৃথিবী ইমম্' এই বচন থাকায় ঐ তিন ঋকের ভাবাপৃথিবী দেবতা।

ঐ তিন পকের এইস্থলে প্রযোজ্যতা প্রদর্শন — "তদাহ: ... অম্বাহ"

এ বিষয়ে [আপত্তি] বলা হয়,—যখন, প্রোছমাণ হবির্ধানছয়ের অনুকূল মন্ত্র পাঠ কর, এই [প্রৈষ মন্ত্র] বলা হইল, তখন
[ হবির্ধানের অনুকূল মন্ত্রের পরিবর্ত্তে ] ভাবাপৃথিবীর ঋক্
তিনটি কেন পাঠ হয়? [উত্তর], ভোঃ এবং পৃথিবীই দেবগণের
হবির্ধান ছিলেন, তাঁহারাই অভাপি হবির্ধান আছেন;
কেন না [লোকে] এই যে কিছু হবিঃ [দেওয়া হয়],
ভাহা সমস্তই তাঁহাদের (ভোঃ ও পৃথিবীর) মধ্যেই বর্ত্তমান
আছে; এইজন্ম ভাবাপৃথিবীর ঋক্ তিনটিই পাঠ করা হয়।
পঞ্চম ঋক—"যমে ইব ……ইতঃ"

"যমে ইম যতমানে যদৈতম্" এই মন্ত্র পাঠে ইহারা (শকটন্বয়) পরস্পার সদৃশ যমজ কন্যান্বয়ের মত [একই কর্ম্মের উদ্দেশে] যত্নপূর্ববক চলিতে থাকে।

দ্বিতীয় চরণের ব্যাখ্যা "প্র বাং…প্রভয়স্তি"

"প্র বাং ভরশাসুষা দেবয়ন্তঃ" এই বাক্য দ্বারা দেবযজনেচ্ছু মাসুষেরা এতদ্বয়কে ( শক্টদ্বয়কে ) আনয়ন করে।

<sup>(9) 2183132-23 (8) 3-13912</sup> 

তৃতীয় ও চতুর্থ চরণের ব্যাখ্যা--"আসীদতং অচীক্>পৎ"

"আসীদতং স্বমু লোকং বিদানে স্বাসম্থে ভবতমিন্দবে নঃ" এ স্থলে সোমই রাজা ইন্দু; এতদ্বারা রাজা সোমেরই অবস্থানের জন্ম এই [শকট-] দ্বয় কল্লিত হয়।

সমস্ত ঋকের অর্থ—যে হেতু ইহারা ( এই শক্টন্বর ) যমক্ত ক্সান্বরের মন্ত [ জ্বগতের উপকারের জন্ত ] যত্ন করিতে করিতে আসিরাছেন, সেই নিমিত্ত হে হবির্ধান শক্টন্বর, দেবযজনেচছু মান্তবেরা তোমাদিগকে আনিরাছেন। তোমরা স্বকীর বাসস্থান জানিয়া সেইখানে অবস্থান কর ও আমাদের ইন্দ্র ( সোমের ) জন্ত স্থােশাভন আসনে অবস্থিত হও।

ষষ্ঠ ঋকু-- "অধি ছয়ো: নিধীয়তে"

"অধি দ্বয়োরদধা উক্থ্যং বচঃ" ' এই বাক্য দ্বারা ছুইখানি [ ছদির ] উপরে ভৃতীয় ছদিঃ স্থাপন করা হয়। "

ঐ চরণের "উকথাং বচঃ" পদের প্রযোজাতা—"উক্থাং বচঃ⋯সমর্জরতি"

'ভিক্থ্যং বচঃ'' এই যাহা বলা হইল, এস্থলে 'উক্থ্যং বচঃ' অর্থে যজ্ঞিয় কর্মা; এতদ্বারা যজ্ঞকেই সমৃদ্ধ করা হয়।

উক্থ্য-শব্দের অর্থ উক্থ্যশস্ত্র নামক মন্ত্র। উক্থ্যবচঃ অর্থে সেই শক্ত্রপাঠরূপ অন্তর্ভান।

দ্বিতীয় ও তৃতীয় চরণ—"যতক্রচা…শময়তি"

"যতক্রচা মিথুনা যা সপর্য্যতঃ। অসংযত্তো ব্রতে তে ক্ষেতি পুষ্যতি" এম্বলে [ ব্রতপদের ] পূর্বের যে যত্ত-[ শব্দ ]-যুক্ত পদ ( যুদ্ধবাচক অতএব ক্রুরতাবাচক 'সংযত্ত' পদ)

<sup>(</sup>e) 210010 I

<sup>(</sup>৬) ছবিধ'ান শকটের উপরে সোম রাখিবার জস্ত গৃহাকার আচ্ছাদন দেওরা হর, তাহার নাম ছদি:। এইরূপ ছুইথানি ছদি: স্থাপন করিরা তাহার উপর আর একথানি ভৃতীর ছদি: স্থাপন করিতে হয়।

আছে, তাহাকে এইবাক্যে ('অসংযত্তঃ পু্য্যতি' এই বচন প্রয়োগে ) শান্তি দ্বারাই শান্ত করা হয়।

চতুর্থ চরণের ব্যাখ্যা—"ভদ্রা…আশান্তে"

"ভদ্রা শক্তির্যজমানায় স্থন্বতে" এতদ্বারা আশিষ প্রার্থনা করা হয়।

সমস্ত ঋকের অর্থ—তুইথানি (ছদির) উপরে যে (তৃতীয় ছদি) রাথা হয়, ইহা উক্থ্যবাকা সদৃশ (ফলদায়ক); [এইরপে ছদিস্থাপন হইলে] হবির্ধান্দ্র [বিবাহের পর] কৃতহোম (স্ত্রী-পুরুষ) মিগুনের মত পুজিত হয়। [হে ইক্স] অসংযত্ত (অক্রুর) [অধ্বর্যু] তোমার ব্রতে (কর্মো) নিযুক্ত থাকিয়া পুষ্ট হন। সোমাভিষ্বকারী যজমানের ভদ্র (কল্যাণ্রপ) শক্তি হউক।

সপ্তম ঋক---"বিখা অশ্বাহ" 1

"বিশ্বা রূপাণি প্রতিমুঞ্চতে কবিঃ" এই বিশ্বরূপ ঋক্ পাঠ করিবে।

বিশ্ব ও রূপ এই তুই শব্দ থাকায় ঐ ঋক্ বিশ্বরূপ হইল। ঐ ঋক্ পাঠকালে হোতার কর্ত্তব্য—"ন…অমুক্রয়াও"

তিনি (হোতা) ররাটার প্রতি দৃষ্টি রাখিয়া উহা পাঠ। করিবেন।

হবির্ধান-মণ্ডপের পূর্বব্বারে যে কুশের মালা দেওয়া হয়, তাহার নাম ররাটী। তদ্বিময়ে এই মন্ত্রের উপযোগিতা—"বৈশ্বমিব…ইব চ"

ররাটীর রূপ শুক্লেরও মত, কৃষ্ণেরও মত, [অতএব] উহার বিশ্ব ( বহু ) রূপ।

কুশমালার যে থানটা শুষ্ক, দেথানটা সাদা ও যেথানটা অশুষ্ক, দেথানটা কাল দেখায়, এইজন্ম উহার বছরূপত্ব। উহা জ্ঞানের প্রশংসা—"বিশ্বং রূপং.. অশ্বাহ"

যেখানে ইহাই জানিয়া এই ররাটীতে দৃষ্টি রাখিয়া ঐ মন্ত্র

<sup>(9)</sup> ejrsiz i

পাঠ হয়, সেখানে আপনার জন্ম ও যজমানের জন্ম বিশ্ব (সকল) রূপ রক্ষা করা হয়।

অষ্টম ও শেষ ঋক্—"পরি ত্বা…পরিদধাতি"

"পরি তা গির্বণো গিরং" এই শেষ ঋক্ দারা [এই কর্মের অনুবচন পাঠ] সমাপ্ত করা হয়।

সমাপনের কালবিধান—"স…পরিদধ্যাৎ"

হবির্ধানদ্বয় যথনই [ স্বস্থানে স্থাপিত হইয়া ] সম্যক্রপে আচ্ছাদিত হইয়াছে, হোতা ইহা বুঝিতে পারিবেন, তখনই [ অনুবচন ] সমাপ্ত করিবেন।

ইহা জানার প্রশংসা "অনগ্রন্থাবুক: ...পরিদধাতি"

যে স্থলে এইরূপ জানিয়া হবির্ধানদ্বয় সম্যক্ আচ্ছাদিত হইলে ঐ মন্ত্র দারা [অনুবচন] সমাপ্ত করা হয়, [সেস্থলে] হোতার এবং যজমানের ভার্য্যা (স্ত্রী) অনগ্ন (বস্ত্র দারা আচ্ছাদিত) হইয়া থাকে।

সেই কাল কিরূপে জানিবে—"যজুষা···পরিশ্রয়ন্তি"

এই যে হবিধানদ্বয়, ইহারা যজুর্মন্ত্র দ্বারা সম্যগাচ্ছাদিত হয়; এইজন্য এম্বলে যজুর্মন্ত্র দ্বারাই [ অধ্বর্য্যগণ ] ইহা-দিগকে আচ্ছাদিত করেন ।

অধ্বর্য যজুর্ম ব্র প্রয়োগে আচ্ছাদন করিলে হোতা অন্থবচন-সমাপ্তির কাল হইয়াছে বুঝিবেন। পুনশ্চ কালবিধান—"তৌ এপরিদধ্যাৎ"

অধ্বর্যু ও প্রতিপ্রস্থাত। ইহাঁরা ছুইজনে যখন উভয়দিকে মেথী স্থাপন করিবে, তখনই [হোতা অমুবচনপাঠ] সমাপ্ত করিবে।

<sup>(</sup>ヤ) >١>・١>२। (৯) "विरका: পृष्ठेमिन" रेफ: मः ७।२।৯ ।

শকটের ঈষার অগ্রভাগ স্থাপনের কাঠকে মেথী বলে। অধ্বর্তু দক্ষিণদিকের হবির্ধান শকটে ও প্রতিপ্রস্থাভা ( অধ্বর্তুর সহকারী) উত্তর দিকের শকটে মেথী স্থাপন করেন।

এই বিধান পূর্ব্বোক্ত বিধানের বিরোধী নছে। যথা—"অত্ত হি……ভবতঃ" এই সময়েই (মেথীস্থাপনকালেই) তাহারা (শকটন্বয়) সম্যক্রপে আচ্ছাদিত হয়।

উভর অনুষ্ঠান এক সময়েই সম্পন্ন হওয়ায় সেই সময়েই অনুবচন সমাপ্ত করিবে। শ্বক সংখ্যা প্রশংসা—"তা এতা·····অবিশ্রংসায়"।

এই সেই আটটি রপসমৃদ্ধ ঋক্ পাঠ করিবে; যাহা রপসমৃদ্ধ তাহা যজ্ঞের পক্ষে সমৃদ্ধ, কেন না ঐ ঋক্ ক্রিয়মাণ কর্মনকেই পূর্ণভাবে উল্লেখ করে। তাহাদের মধ্যে প্রথমটিকে তিনবার ও শেষটিকে তিনবার পাঠ করিবে। [তাহা হইলে] তাহারা দ্বাদশটি হইবে। দ্বাদশ মাসেই সংবৎসর ও সংবৎসরই প্রজাপতি। যে ইহা জানে, সে প্রজাপতি যাহাদের আয়তন (আপ্রয়), সেই ঋক্সকলের দ্বারা সমৃদ্ধ হয়। প্রথমটিকে তিনবার ও শেষটিকে তিনবার পাঠ করা হয়; ইহাতে দ্বিরতার জন্ম, দৃঢ়তার জন্ম ও শিথিলতা নিবারণের জন্ম [রক্ষ্রেপী] যজ্ঞের [উভয় প্রান্তে ] গ্রন্থি বন্ধন হয়।

## চতুর্থ খণ্ড

#### অগ্নীষোমপ্রণয়ন

তদনস্তর স্থানীবোমপ্রণয়নের ' প্রৈষ মন্ত্র "স্থানীবোমাভ্যাং----- স্থান্ধর্য্য:"
স্থান্ধর্য্য [ হোতাকে ] বলেন, প্রণীয়মান স্থান্ধর ও সোমের
স্থান্কুল মন্ত্র পাঠ কর।

হোতৃপাঠ্য প্রথম ঋক্-"দাবী: .....অস্বাহ"

সাবীর্হি দেব প্রথমায় পিত্রে ব এই সাবিত্রী ঋক্ পাঠ করিবে।

এই ঋকের তৃতীয় চরণে "অম্মভ্যং সবিতঃ" এই বচন থাকায় উহার দেবতা সবিতা। ঐ ঋক্ প্রয়োগের আপত্তিখণ্ডন—"তদাহঃ অবাহ"

এ বিষয়ে [ ব্রহ্মবাদীরা ] বলেন, প্রণায়মান অগ্নির ও সোমের অনুকূল মন্ত্র পাঠ কর, এই ( প্রৈষমন্ত্র ) যখন বলা হইল, তখন সাবিত্রী ঋক্ কেন পাঠ করা হয় ? [ উত্তর ] সবিতাই প্রসবের [ যজ্ঞকর্মে প্রেরণের ] প্রভু; সবিভূ-প্রেরিত হইয়াই অগ্নিও সোমকে প্রণয়ন করা হয়। সেই-জন্ম সাবিত্রী ঋক্ই পাঠ করিবে।

**বিতীয় ঋকৃ—"প্রৈতু∙····অবাহ"** 

'প্রৈছু ব্রহ্মণস্পতিঃ'' এই ব্রহ্মণস্পতি দেবতার ঋক্ পাঠ করিবে।

<sup>(&</sup>gt;) প্রাচীনবংশের ছারভাগে রন্দিত আহবনীয় আয়ি হইতে অয়ি গ্রহণ করিয়া আয়াপ্র নামক থিকো সইয়া বাইতে হয়। সোমকেও সেই য়ান হইতে আয়য় সহিত আদিয়া পরে হবির্ধান-মঙপে য়াখিতে হয়। এই অসুঠানের নাম অয়ীয়োমপ্রণয়ন।

<sup>(</sup>२) जांच, (औ, ए, ८।) • जवर्क मर १।) ३।७ (७) ১।६०।७।

এ বিষয়ে আপত্তিখণ্ডন—"তদাছঃ.....রিযাতি"

এ বিষয়ে [ব্রহ্মবাদীরা] বলেন, প্রণীয়মান অগ্নির ও সোমের অমুকূল মন্ত্র পাঠ কর, এই (প্রৈষমন্ত্র) যখন বলা হইল, তখন কেন ব্রহ্মণম্পতির ঋক্ পাঠ করা হয়! [উত্তর] রহম্পতিই ব্রহ্ম (ব্রাহ্মণ); এতদ্বারা ব্রহ্মকেই (ব্রাহ্মণকেই) ইহাদের (অগ্নির ও সোমের) সহিত পুরো-গামী করা হয়, এবং ব্রাহ্মণযুক্ত কর্ম বিনষ্ট হয় না।

ঐ খকের দ্বিতীয় চরণের প্রশংসা—"প্র দেব্যেতু·····অন্বাহ"

"প্র দেব্যেতু দূনৃতা"—দূনৃতা (প্রিয়বচনরূপা) দেবী (বাগ্দেবী) [ ব্রহ্মার সহিত ] সম্মুখে যাউন—এই বাক্যে যজ্ঞকে দূনৃত-(প্রিয়বচন)-যুক্ত করা হয়; সেইজগ্ম [ ঐ ] ব্রহ্মণস্পতি দেবতার ঋক্ পাঠ করিবে।

ভূতীয় চতুর্থ ও পঞ্চম ঋক্—"হোতা দেবো .....প্রণীয়মানে"

রাজা সোম প্রণীয়সান হইবার সময় "হোতা দেবো অমর্ত্ত্যঃ" ইত্যাদি অগ্নি দেবতার গায়ত্রী তিনটি পাঠ করিবে। আগ্নেয় ঋকের প্রযোজ্যতা—"সোমং……অত্যনয়ং"

সদো (-নামক মণ্ডপ) ও হবির্ধান (-নামক মণ্ডপ)
এতদ্বয়ের মধ্যে নীয়মান রাজা সোমকে অস্থরেরা ও রাক্ষসেরা
হত্যা করিতে ইচ্ছা করিয়াছিল। অগ্নি মায়া দ্বারা তাঁহাকে
(সোমকে) [সেই পথ] অতিক্রম করিয়া লইয়া গিয়াছিলেন।

.ঐ তিন ঋকের প্রথমটির দ্বিতীয় চরণের ব্যাখ্যা—"পুরস্তাৎ…ছরস্কি"

"পুরস্তাদেতি মায়য়া"—[ অগ্নি ] মায়ার সহিত সম্মুথে

<sup>(8)</sup> ७१९११-৯ ।

যাইতেছেন—এই বাক্যের অর্থ তিনি (অগ্নি) মায়ার সহিত তাঁহাকে (সোমকে) [সেই অস্থ্যাদিভীতি স্থান] অতিক্রম করিয়া লইয়া গিয়াছিলেন; সেইজন্মই [ ঋত্বিকেরা ] অগ্নিকে ইঁহার (সোমের) সম্মুখে [ আ্মীঞ্জ দেশ পর্য্যস্ত ] লইয়া যান। '

ষষ্ঠ হইতে নবম ঋকৃ—"উপ ত্বা · · অশ্বাহ"

"উপ ত্বাগে দিবে দিবে" ইত্যাদি তিনটি ত "উপ প্রিয়ং প্নিপ্রতম্" ও এই একটি ঋক্ পাঠ করিবে।

উহাদের প্রশংসা—"ঈশ্বরৌ · অহিংসারৈ"

এই যে অমি পূর্বে উদ্বৃত (অগ্নিপ্রণয়নামুষ্ঠানে আহবনীয় হইতে আনিয়া উত্তর বেদিতে স্থাপিত) হইয়াছেন, ও এই যে অপর অগ্নিকে এখন [ আগ্নীপ্রে ] আনা হইতেছে, ইহারা উভয়ে যুদ্ধ করিয়া (পরস্পর বিরোধ করিয়া ) যজমানকে হিংদা করিতে দমর্থ। দেইজন্ম এই যে [পূর্ব্বোক্ত] তিনটি ঋক্ ও একটি ঋক্ বলা হইল, তদ্ধারা ইহাদের উভয়কে [ পরস্পরের মনোভাব ] জ্ঞাত করাইয়া [ বিরোধত্যাগ দ্বারা ] মিলিত করা হয়; ইহাদিগকে স্ব স্ব স্থানে (উত্তরবেদিতে ও আগ্নীপ্রে) স্থাপিত করা হয়; তাহা হইলে (হোতার) নিজের এবং বজমানের [ অগ্নিদ্ধয় কর্ত্বক ] হিংদা ঘটে না।

দশম ঋক্ বিধান—"অগ্নে · · · অস্বাহ"

"অগ্নে জূষস্ব প্রতিহর্ষ্য তদ্বচং" এই মন্ত্র [ আগ্নাধ্রে আগ্নি স্থাপনার পর সেই আগ্নীধ্রে ] আহুতি-হবনকালে পাঠ করিবে।

<sup>(</sup>৫) উত্তরবেদির পশ্চিমে সদোমগুপ ও ছবিধ নি:মগুপ, সদোমগুপের নিকটে আগ্নীপ্র।
(৬) ১০১৭-১১ (৭) ৯০৬৭২৯ (৮) ১০১৪৪। ।

ঐ মন্ত্রের প্রশংসা—"অগ্নরে…গমর্নতি"

["জুষস্ব" এই পদ থাকায়] এতদ্বারা আহুতিকে অগ্নির জুষ্টি (প্রাতি) লাভ করায়।

অগ্নিপ্রণয়নের পর সোমপ্রণয়নে একাদশ হইতে ত্রগ্রোদশ ঋক্—"সোমো… সমন্ধয়ভি"

রাজা সোমের প্রণীয়মান হইবার সময় "সোমো জিগাতি গাভুবিৎ" ইত্যাদি সোমদৈবত তিনটি গায়ত্রী ঋক্ পাঠ করিবে। এতদ্বারা ইহাকে (সোমকে) আপনারই দেবতা দ্বারা ও আপনারই ছন্দোদ্বারা সমৃদ্ধ করা হয়।

গায়ত্রী সোমের ছন্দ '°। তন্মধ্যে শেষ ঋকের শেষ চরণের ব্যাখ্যা— "সোমঃ···ভবতি"

"সোমঃ সধন্থমাসদং"—সোম সধন্থ (হবির্ধানদ্বয়ের সহিত অবস্থানপ্রদেশ) প্রাপ্ত হইয়াছিলেন—এই বাক্যে তিনি (সোম) সেই সময় (ঐ চরণ পাঠকালে) [হবির্ধান মণ্ড-পোর] আসম হন।

এই তিন ঋক্ কোথার পাঠ করিতে হইবে, তাহার ব্যবস্থা—"তদতিক্রমা… রুত্বা"

সেই [ আগ্রীপ্র স্থান ] অতিক্রম করিয়া আগ্রীপ্রকে পৃষ্ঠে করিয়া [ ঐ শেষ চরণ ] পাঠ করিবে।

অধ্বর্য্য যখন আগ্নীধে অগ্নিপ্রণয়নের পর আহুতি দেন, সেই সময়ে হোতা সোম প্রণয়নের এই তিন ঋক্ পাঠ আরম্ভ <sup>\*</sup>ক্রিয়া, আগ্নীধ অতিক্রমপূর্ব্বক আগ্নীধকে পশ্চাতে রাধিয়া মন্ত্রপাঠ শেষ করিবেন।

্চতুৰ্দশ ঋকৃ—"তমস্ত রাজা…..অবাহ"

<sup>(</sup>৯) ভাঙ্যা>৬->e (১০) গানুত্রীর সহিত সোমের সম্বন্ধ পূর্বে দেখান হইয়াছে।

৫ম অধ্যায় ]

"তমস্থ রাজাবরুণস্তমশ্বিনা"" এই বিষ্ণুদৈবত ঋক্ পাঠ করিবে। এই ঋকের চতুর্থ চরণে বিষ্ণুর নাম থাকার উহার দেবতা বিষ্ণু। অবশিপ্ত তিন চরণ—"ক্রতুং……বির্ণোতি"

"ক্রতুং সচন্ত মারুতস্থ বেধসঃ। দাধার দক্ষমুত্তমমহবিদং বুজং চ বিষ্ণুং স্থিবা অপোর্ণ তুঁ ইহার তাৎপর্য্য—
বিষ্ণুই দেবগণের দারপাল, তিনিই ইহার (সোমের) জন্য
ঐ মন্ত্রদারা দার খুলিয়া দেন।

সমস্ত ঋকের অর্থ—রাজা বরুণ এই ক্রতুকে (যাগকে) সমৃদ্ধ করেন;
মারুত (বায়্)ও বেধাঃ (ব্রহ্মা) ক্রতুকে সমৃদ্ধ করেন। বিষ্ণু দক্ষ (দেবগণের তৃপ্তিবিষয়ে কুশল) এবং উত্তম এবং অহর্বিৎ (দিনাভিজ্ঞ) সোমকে
[প্রণয়নকালে] ধরিয়াছিলেন; এবং [সোমরূপী] বন্ধকর্তৃক যুক্ত হইয়া ব্রজকে
(সোমের স্থান হবিধানিকে) আছোদনহীন করিয়াছিলেন (অর্থাৎ সোমের
প্রবেশের জন্ত হার খুলিয়াছিলেন)।

পঞ্চদশ ও যোড়শ ঋকৃ—"অন্তশ্চ · · আসন্নে"

"অন্তশ্চ প্রাগা আদিতির্ভবাসি" ওই মন্ত্র [সোম হবি-ধান ] প্রাপ্ত হইলে পাঠ করিবে। [সোম হবিধানে] আসন্ন (সমীপবর্ত্তী) হইলে "শ্যেনো ন যোনিং সদনং ধিয়া ক্রতম" ' । এই মন্ত্র পাঠ করিবে]।

উহার দ্বিতীয় চরণের হির্গ্ময় শব্দের অর্থ "হির্গ্ময়ং · · ক্বঞাজিনম্"

"হিরগ্রমাসদং দেব এষতি"—দেব (সোম) হিরগ্রয় আসন প্রাপ্ত হন—এই বাক্যে এই যে ক্বফাজিন (ক্বফম্বগচর্মা), যাহা দেব সোমের জন্ম [হবির্ধান শকটে] আন্তর্গি করা হয়, উহাই যেন ছিরগ্রয়।

মন্ত্রের প্রযো**জ্য**তা—"তত্মাদেতামন্বাহ"

<sup>(&</sup>gt;>) >1>6418 | (>2) 18412 | (>9) 219314 |

সেই জম্মই এই ঋক্ পাঠ করিবে। সমদদ ও শেষ ধাক্—"অগুভাঙাং.. পরিদধাতি"

"অন্তভুষ্ঠামস্থরো বিশ্ববেদাঃ" এই বরুণদৈবত ঋক্ শারা [সোমপ্রণয়নের অন্তব্যান পাঠ] সমাপ্ত করিবে। সোমের সহিত এই বরুণ-দৈবত শকের সম্বন্ধ—"বন্ধণদেবত্যো…সমর্দ্ধরতি,"

[সোম] যতক্ষণ উপনদ্ধ (বস্ত্রাবৃত্ত) ও যতক্ষণ পরি-শ্রেত (আচ্ছাদিত) থাকেন, ততক্ষণ ইহার দেবতা বরুণ; সেই ক্ষয় এতদ্বারা আপনারই দেবতা ও আপনারই ছন্দোদ্বারা ইহাকে সমৃদ্ধ করা হয়।

এইথানে নৈমিন্তিক অন্ত ঋকের বিধান—"তং যত্নপ···পরিদধ্যাৎ"

যদি [বন্ধুগণ] সেই যজমানের নিকট ধাবমান (উপস্থিত) হয় বা তাঁহার অভয় ইচ্ছা করে, তখন "এবা বন্দস্থ বরুণং রহন্তম্" " এই ঋক্ছারা সমাপ্ত করিবে।

हेश कामात कन-"यावरखा ... পরিদখাং"

যেশ্বলে ইহা জানিয়া এই মন্ত্র দ্বারা সমাপন করা হয়, ফেস্বলে যাহাদের হইতে অভয় ইচ্ছা করে এবং যাহাদের হইতে অভয় চিস্তা করে, তাহাদের হইতে অভয় হয়। সেই জন্য ইহা জানিয়া এই মন্ত্র দ্বারা সমাপ্ত করিবে।

মন্ত্রের সংখ্যা প্রশংসা—"তা এতা:·····একবিংশ:"

এই সেই সপ্তদশ রূপসমূদ্ধ মন্ত্র পাঠ করিবে; যাহা রূপসমূদ্ধ, তাহা যজ্ঞের পক্ষে সমৃদ্ধ, কেন না ঐ ঋক্ ক্রিয়মাণ কর্মকেই পূর্ণভাবে উল্লেখ করে। তাহাদের মধ্যে প্রথমটিকে তিনবার ও শেষটিকে তিনবার পাঠ করিবে। তাহা হইলে

<sup>(28)</sup> ABSIS (24) AIBSIS I

উহারা একবিংশতিসংখ্যক হইবে। প্রজাপতি একবিংশ (একুশ অবয়ববিশিষ্ট); [কেননা] মাস বারটি, ঋতু পাঁচটি, এই লোক সকল (স্বর্গ অন্তরীক্ষ ও পৃথিবী) তিনটি, এবং এই আদিত্য [একটি], ইহারা [একত্র যোগে] একবিংশতিসংখ্যক।

এতন্মধ্যে একবিংশতি সংখ্যা পুরণের জন্ত যে আদিত্যের উল্লেখ হইল, ভাঁহার গুণপ্রদর্শন—"উন্তমা···স্বারাজ্যম্"

[ এই যে আদিত্য ], তিনি উত্তমা প্রতিষ্ঠা; তিনি দেবগণের ক্ষত্রিয়; তাহাই শ্রী; তাহাই আধিপত্য; তাহাই ব্রধ্নের (আদি-ত্যের ) বিষ্টপ ( আশ্রয়স্থান ); তাহাই প্রজাপতির আয়তন ( আশ্রয়স্থান ); তাহাই স্বরাজ্য ( স্বাধীন দেশ )।

উপসংহার—"ঋধ্যোতি···একবিংশত্যা"

এই একবিংশতি ঋক্সমূহ দ্বারা ইহাকেই ( যজমানকেই ) সমৃদ্ধ করা হয়।

# ছিতীর পঞ্চিকা

## ষষ্ঠ অধ্যায়

প্রথম খণ্ড

#### যূপনিশ্মাণ

অনস্তর অগ্নিষোমীয় পশু প্রাকরণ। যুপবিষয়ে আখ্যাগ্নিকা—"যজেন····· লোকম্"

পুরাকালে ] দেবগণ যজ্জ্বারা উদ্ধৃষ্থ হইয়া স্বর্গলোক প্রাপ্ত হইয়াছিলেন। তাঁহারা ভয় করিলেন, আমাদের এই যজ্জ্ব দেখিয়া মনুষ্যগণ ও ঋষিগণ পশ্চাৎ [আমাদিগকে] জানিতে পারিবে। এই হেতু তাঁহারা যজ্জকে যুপের সহিত যোপন করিয়াছিলেন ( যুপের চিহ্নে মিশাইয়া মনুষ্যাদির ভ্রমোৎ-পাদন করিয়াছিলেন)। সেই যজ্জকে যে যুপের সহিত যোপন করিয়াছিলেন, তজ্জ্ল্যুই যুপের যুপত্ব। তাঁহারা সেই যুপকে অধােমুখে প্রোথিত করিয়া উর্দ্ধে ( স্বর্গলোকে ) চলিয়া গিয়াছিলেন। তাহার পর মনুস্যগণ ও ঋষিগণ যজ্জের কোন [চিহ্ন ] দেখিয়া [ দেবগণের অনুষ্ঠান ] জানিতে পারিব, এই অভিপ্রায়ে দেবগণের যজ্জ্ভ্নির নিকট আসিয়াছিলেন। [ সেখানে ] তাঁহারা অধােমুখে প্রোথিত যুপটিকেই [ দেখিতে ] পাই-দেন। তাহারা বৃঝিলেন, দেবগণ এই যুপ দ্বারা যজ্ঞকে

গোপন করিয়াছেন। তখন তাঁহারা সেই যূপকে উৎপাটন করিয়া উদ্ধ মুখে প্রোথিত করিলেন। তদনন্তর তাঁহারা যজ্ঞকে বিশেষরূপে জানিলেন ও স্বর্গ লোককেও বিশেষরূপে জানিলেন।

উত্তরবেদির সম্মুখে প্রোথিত পশুবদ্ধনস্তন্তের নাম যুপ। এস্থলে যোপন ক্রিয়াসম্পাদক বলিয়া উহার নাম যুপ। এ বিষয় শাথাস্তরেও উক্ত হইয়াছে।' যুপ-নিধননের ব্যবস্থা—"তদ্যদ্•••অমুখ্যাতৈত্য"

এই কারণেই যজ্ঞকে বিশেষরূপে জানিবার জন্ম ও স্বর্গ-লোক দেখিবার জন্ম যুপ উদ্ধিমুখে প্রোথিত হয়।

যুপ-গঠনের ব্যবস্থা---"বজ্রো বা…স্তর্তবৈ"

এই যে যুপ, ইহা বজ্রস্বরূপ। ইহাকে অফকোণ করিবে; কেননা বজ্রও অফকোণ। শত্রুর ও দ্বেষকর্তার বধের জন্ম সেই বজ্র ও সেই যুপ প্রহার করা হয়। যে ব্যক্তি এই যজমানের হিংসাযোগ্য, ইহাদারা তাহার হিংসা হয়।

পুনশ্চ---"বজ্বো...দৃষ্ট্যা"

যুপ বজ্রস্বরূপ; ইহা শক্রর বধে উন্নত হইয়া অব-স্থিত; সেই জন্ম এখনও যে ব্যক্তি [ যজমানকে ] দ্বেষ করে, এই যুপ অমুকের, ঐ যুপ অমুকের, ইহা দেখিয়া [ সেই যুপ-দর্শনে ] সেই ব্যক্তির অপ্রিয় ঘটে।

যুপনির্দাণের জন্ম বিবিধ কাষ্টের বিধান—"থাদিরং...জয়তি"

স্বর্গকাম ব্যক্তি খদিরনির্শ্মিত যূপ করিবে। দেবগণ খদিরের

<sup>(</sup>১) "যজ্ঞেন বৈ দেবাঃ স্থবৰ্গং লোকমায়ংস্তেখমন্যস্ত মন্মুব্যা নোখ্যাভবিব্যস্তীতি তে বুপেন যোপগিতা স্থৰ্গং লোকমায়ংস্তম্বরঃ বুপেনৈবাকু প্রাজানংস্তদ্ যুপন্ত যুপন্তম্ ।

<sup>(</sup>২) শাখান্তরে "ইল্রো বৃত্তার বজ্ঞং প্রাহরৎ স ত্রেখা ব্যভবৎ ক্যান্ত্তীরং রথক্তীরং ব পড়ভীরন্।"

ষ্প ৰারা স্বর্গলোক জয় করিয়াছিলেন। সেইরূপ যজমানও খদিরের যূপ দারা স্বর্গ লোক জয় করে।

পুন-চ---"বৈৰং...পুষ্টেঃ"

অন্ধকাম ও পুষ্টিকাম ব্যক্তি বিল্বের যুপ করিবে। বিল্ব [রক্ষ] বৎসর বৎসর ফল ধারণ করে; ঐ ফলধারণ ভক্ষ-গীয় অন্নের স্বরূপ; এবং [ঐ রক্ষ] মূল হইতে শাখা পর্যান্ত ক্রমশঃ বৃদ্ধি পায়, এই জন্য উহা পুষ্টির স্বরূপ।

ইহা জানার ফল---"পু্যাতি · · কুরুতে"

যে ইহা জানিয়া বিল্বের যুপ করে, সে প্রজাকে ও পশু-গণকে পুষ্ট করে।

অক্তরূপে বিষের প্রশংসা—"যদেব...বেদ"

[ আছে অধ্বর্মু ] বিল্বের যুপ কেন ? না, [ব্রহ্মবাদীরা] বিশ্বকে জ্যোতিঃস্বরূপ বলেন। যে ইহা জানে, সে স্বজন মধ্যে জ্যোতিস্বরূপ হয় ও স্বজন মধ্যে শ্রেষ্ঠ হয়।

অক্স বৃক্ষের বিধান—"পালাশং…পলাশমিতি"

তেজস্কাম ও ব্রহ্মবর্চ্চসকাম পলাশের যুপ করিবে। [কেননা] পলাশই বনস্পতিগণের মধ্যে তেজঃস্বরূপ ও ব্রহ্মবর্চ্চস্বরূপ। যে ইহা জানিয়া পলাশের যুপ করে, সেতেজস্বী ও ব্রহ্মবর্চস্বস্তুক হয়। [অহে অধ্বর্যু ] এই পলাশের যুপ কেন ? না, এই যে পলাশ, ইহা সকল বনস্পতির যোনিস্বরূপ। সেই জন্ম অমুক রক্ষের পলাশ (পত্র), অমুক রক্ষের পলাশ (পত্র), বলিয়া [সকল রক্ষের পত্রকেই ] পলাশ রক্ষের পলাশ নামে অভিহিত করা হয়। যে ইহা জানে, সকল বনস্পতিরই ফল তৎকর্তুক লক্ষ হয়।

পলাশ শব্দে পলাশ গাছ বুঝার, জাবার পলাশ শব্দে সকল গাছেরই পাতা বুঝার। পলাশের নামে অঞ্চান্ত বুক্ষের পাভার নামকরণ হওয়ার পলাশকে সর্বা বুক্ষের যোনিস্থরূপ বলা হইল।

## দ্বিতীয় খণ্ড

#### যু পসংস্কার

ষ্পকে শ্বতাক করিবার প্রৈযমন্ত্র—"অঞ্নো...অধ্বযুর্তঃ"

অধ্বযুর্য বলিবেন, যৃপের অঞ্জন করিব, [তদসুযায়ী] মন্ত্র পাঠ কর।

হোভূপাঠ্য প্রথম ঋক্ — "অঞ্জম্ভি · · অঞ্জম্ভি"

"অঞ্জন্তি ত্বামধ্বরে দেবয়ন্তঃ" এই মন্ত্র পাঠ করিবে; [কেননা] দেবপূজেচ্ছুরা অধ্বরে (যজ্ঞে) ইহাকে (এই যুপকে) অঞ্জন করে (য়তাক্ত করে)।

ষিতীয় চরণ---"বনস্পতে...আজান্"

"বনস্পতে মধুনা দৈব্যেন" এই চরণে এই যে আজ্য (ছভ), ইহাকেই মধু ( মধুর ) ও দৈব্য ( দেবযোগ্য ) বলা হইল। ভুতীয় ও চ্ছুৰ্থ চরণ—"বদুৰ্ছ:...ভদাহ"

"যদূর্দ্ধন্তিষ্ঠা দ্রবিণেহ ধন্তাদ্ যদ্বা করো মাতৃরস্থা উপস্থঃ" এতদ্বারা, [হে যুপ] যদিও তুমি স্থিরভাবে আছ ও শুইরা আছ, [ তথাপি ] আমাদিগের দ্রবিণ (ধনসম্পত্তি) সম্পাদন কর, ইহাই বলা হইল। সমস্ত ঋকের অর্থ, হে বনস্পতি (যুপ), দেবযজনেচছুরা তোমাকে যজে দেবযোগ্য মধুর [আজ্য] দারা অঞ্জন করে। তুমি যদি উর্জমুথে স্থির থাক, অথবা এই মাতা পৃথিবীর উপরে তোমার ক্ষয় (শয়ন) হয়, তুমি তথাপি আমাদিগকে দ্রবিণ (ধনসম্পত্তি) দান কর।

विजीय श्रक्—"উচ্ছ युष्य ... সমৃদ্ধ म्"

"উচ্ছ্রিয়স্ব বনস্পতে" এই মন্ত্র উচ্ছ্রীয়মাণ (উত্তোল্যমান) যুপের পক্ষে অভিরূপ, এবং যাহা যজ্ঞে অভিরূপ, তাহাই সমুদ্ধ।

ঐ ঋকের দ্বিতীয় চরণ—"বন্ম নৃ…উন্মিন্বস্তি"

"বন্ধ নৃ পৃথিব্যা অধি" এই চরণে যেখানে যুপকে উদ্ধ মুখ করিয়া প্রোথিত করা হয়, সেই স্থানকেই পৃথিবীর বন্ধ (শরীর) বলা হইল।

বেদি ও তাহার পূর্বদেশের মধ্যে যুপ বসান হয়। সেই স্থানকেই পৃথিবীর শরীর বলা হইল।

ভূতীয় চরণ—"স্থমিতী···আশান্তে''

"স্থমিতী মীয়মানো বর্চ্চোধা যজ্ঞবাহদে" এতদ্বারা [ যজ্ঞসম্পাদক যজমানের প্রতি বর্চ্চঃস্বরূপ (দীপ্তিস্বরূপ)] আশিষ প্রার্থনা করা হয়।

তৃতীয় ঋক্—"সমিদ্ধশু…শ্রয়তে"

"সমিদ্ধস্ত প্রায়াণঃ পুরস্তাৎ" এতদারা যুপকে সমিদ্ধ (প্রদীপ্ত) আহবনীয়ামির ] পূর্বাদিক্ আশ্রয় করান হয়।

🕆 🕒 দ্বিতীয় চরণ—"ব্রহ্ম•••আশান্ডে"

"ব্রহ্ম বয়ানো অজরং স্থবীরম্" এতদ্বারা [অজরত্বাদিরূপ ] আশিষ প্রার্থনা হয়

( २ ) ७। । । ( ७ ) ७। । २

তৃতীয় চরণ---"আরে · · যজমানাচ্চ"

"আরে অম্মদমতিং বাধমানঃ" এস্থলে অমতি শব্দে ক্ষুধা অথবা পাপ ; এতদ্বারা যজ্ঞ হইতে ও যজমান হইতে সেই অমতিকে দূরে নিরাক্বত করা হয়।

অমতি অর্থে বৃদ্ধিলংশ; ক্ষ্ধা ও পাপ উভয়ই বৃদ্ধিলংশের কারণ। এই মন্ত্রে তাহা দুরীকৃত হয়।

চতুর্থ চরণ---"উচ্ছু মুস্ব...আশান্তে"

"উচ্ছু য়স্ব মহতে সৌভগায়" এতদ্বারা [সৌভাগ্যরূপ] আশিষ প্রার্থনা হয়।

সমন্ত ঋকের অর্থ—সমিদ্ধ (প্রাদিসমৃদ্ধিকারণ) ও ব্রহ্ম (বৃহৎ) কর্ম্মের সম্পাদন-কারী, আমাদের অমতির (কুধার বা পাপের) দূরে অপসারণকারী, অহে যুপ, ভূমি মহৎ সৌভাগোর জন্ম উচ্ছিত (উর্দ্ধে উত্তোলিত) হও।

চতুৰ্থ ঋক্—"উদ্ধ ...তদাহ"

"উদ্ধি উষুণ উতয়ে তিষ্ঠা দেবো ন সবিতা" এস্থলে ('দেবো ন সবিতা' এই মন্ত্রাংশে) দেবগণের (দেবপ্রতিপাদক বেদবাক্যের) যে "ন" [শব্দ] আছে, তাহা ঐ স্থলে "ওঁ" এই অর্থবাচক। এতদ্বারা দেব সবিতারই মত অবস্থিত হও, ইহাই বলা হইল।

বেদে ন শব্দ কথন কথন অঙ্গীকারার্থক ওঁ অর্থে ব্যবস্থাত হয়, তজ্জ্ম "দেবো ন সবিতা" ইহার অর্থ "দেব: সবিতা ইব।" এ স্থলে যুপকে বলা হইতেছে, তুমি সবিতাদেবের মত উর্দ্ধে অবস্থান কর।"

ভৃতীয় চরণ—**"উর্দ্ধো**…সনোতি"

<sup>(</sup> ह ) अंकिश्व (

न मत्मन এইत्रण चार्थ धात्रात्मन छेगारत्र पृथ्व ७० गृष्ठ त्मथ ।

[ 37 40

"উর্দ্ধো বাজস্থ সনিতা" এই চরণ দারা এই যুপকে বাজ-সনি (অমদাতা ) করিয়া ধনদাতাও করা হয়।

চতুর্থ চরণ---"যদঞ্জিভি:----যজ্জমিভি"

"যদঞ্জিভির্বাঘন্তির্বিহ্বয়ামহে" এন্থলে "অঞ্জি" শব্দে ও "বাঘং"শব্দে ছন্দ সকলকে বুঝাইতেছে। এই চরণে যজমান-গণ, আমার যজ্ঞে আইস, আমার যজ্ঞে [আইস], এই বলিয়া সেই ছন্দঃসকল (মন্ত্রসকল) দ্বারা দেবগণকে বিশেষরূপে আহ্বান করেন।

অঞ্জি শব্দের অর্থ ক্রতুর অভিব্যক্তিকারী, বাঘং শব্দের অর্থ যজ্ঞভার বহনকারী; উভয় বিশেষণ দারা এন্থলে ছন্দ বা মন্ত্র বুঝাইতেছে। উক্ত অর্থজ্ঞানের প্রশংসা— "যদি হ.....অধাহ"।

যন্তপি বহু জনেই [ একসঙ্গে ] যাগ করে, তথাপি যেখানে ইহা জানিয়া এই মন্ত্র পাঠ করা হয়, সেখানে দেবগণ এই ( মন্ত্রার্থজ্ঞ ) যজমানের যজ্ঞেই গমন করেন।

भक्षम **अक—"উर्জा नः**…… जनार"

"উর্দ্ধোনঃ পাহুংহসো নি কেতুনা বিশ্বং সমত্রিণং দহ" । এশ্বলে (দ্বিতীয় চরণে) অত্রি শব্দের লক্ষ্য রাক্ষসগণ এবং পাপ; এতদ্বারা, রাক্ষসগণকে ও পাপকে দহন কর, ইহাই বলাহয়।

ভূতীয় চরণ—"ক্ল্মী ন···ভদাহ"

"ক্ষণী ন উদ্ধাং চরথায় জীবদে" এই যাহা বলা হয়, এত-দ্বারা "কৃষী ন উদ্ধাং চরণায় জীবদে" ইহাই কথিত হয়। উহার অর্থ.—[হে যূপ] তুমি চরণের (আচারের) জন্ম ও জীবনের জন্ম আমাদিগকে উদ্ধাত কর। মন্ত্রের "চরণ" শব্দ "চরণ" বাচক, তাহাই বলা হইল। "চরধার" পদের তাৎপর্য্য বুঝাইয়া "জীবনে" ( অর্থাৎ 'জীবনার') পদের তাৎ-পর্য্য বুঝান হইতেছে যথা—"যদি হ-----দ্বাতি"

যদিও এই যজমান [মৃত্যু কর্ত্ব ] নীত এইরূপই হয়, তথাপি এতদ্বারা (ঐ মন্ত্রাংশপাঠে) তাহাকে [ আয়ুঃপ্রদাতা কালরূপী] সংবৎসরের নিকট অর্পণ করা হয়।

চতুর্থ চরণ—"বিদা-----আশাস্তে"

"বিদা দেবেষু নো তুবঃ" ( আমাদের পরিচর্য্যা দেবগণে নিবেদন কর ) এতদ্মারা [ দেবগণের নিকট ] আশিষ প্রার্থনাই হয়।

ষষ্ঠ ঋকৃ—"জাতো · · · · · জায়তে"

"জাতো জায়তে স্থাদিনত্বে অহ্ণাম্" এই চরণ পাঠে এই যূপ জাত (সর্ববদা প্রাত্নভূতি) থাকিয়া [যজ্ঞাদিবসের স্থাদিনতার জন্ম] জাত (অবস্থিত) হয়।

দ্বিতীয় চরণ—"সমর্যে...তৎ"

"সমর্য্য আ বিদথে বর্জমানঃ" এই চরণ দারা ইহাকে ( যুপকে ) বর্জন করা হয়।

ভৃতীয় চরণ—"পুনস্তি···তৎ"

"পুনন্তি ধীরা অপসো মনীষা" এতদ্বারা ইহাকে পবিত্র করা হয়।

**ठ**ञ्थं ठत्रण—"त्नवग्रा···नित्वनग्रिं®"

"দেবয়া বিপ্র উদিয়র্ত্তি বাচম্" এই চরণ দারা ইহাকে দেবগণের নিকটেই নিবেদিত (বিজ্ঞাপিত) করা হয়।

সমত্ত ঋকের অর্থ, [ এই যূপ ] জাত ( নিভ্য প্রাহন্ত্ ভ ) থাকিয়া এবং সকল

দিনের মধ্যে যজ্ঞ দিনের স্থাদিনতা (মঙ্গলজনকতা) সম্পাদনের জন্ত সমর্য্য (মন্থ্যস্ক্র) বিদথে (যজ্ঞদেশে) বর্জমান থাকিরা জাত হয় (বর্ত্তমান থাকে); ধীর (ধীমান্) ব্যক্তিরা ইহাকে (কর্ম্মের নিমিত্তভূত এই যূপকে) মনীষা (বৃদ্ধি) ছারা পবিত্র করেন এবং বিপ্রগণ (ব্রাহ্মণ ঋত্বিকেরা) দেবোদ্দিষ্ট বাক্য উচ্চারণ করেন।

সপ্তম ঋক্ দ্বারা অমুবচন সমাপ্তি—"যুবা……পরিদধাতি"

"যুবা স্থবাসাঃ পরিবীত আগাৎ" এই শেষ ঋক্ দ্বারা [অমুবচন পাঠ] সমাপ্ত করা হয়।

এই প্রথম চরণে যুপকে যুবা ও স্থবাসাঃ বলা হইল, তাহার তাৎপর্য্য শ্প্রাণো বৈ·····পরিবৃতঃ

প্রাণই যুবা ও [প্রাণই ] স্থন্দর-বস্ত্রধারী; কেননা এই সেই প্রাণ শরীর দ্বারা পরিবৃত (বেষ্টিত)।

প্রাণের বার্দ্ধকা নাই, এইজন্ম প্রাণ যুবা; এবং শরীর বস্ত্রের মত উহাকে বেষ্টন করিয়া আছে, এইজন্ম উহা বস্ত্রধারী। ঐ মস্ত্রে যুপের ঐ তুই বিশেষণ থাকায় যুপকে প্রাণস্বরূপ বলা হইল। দ্বিতীয় চরণ—"স উ···জায়মানঃ"

"দ উ শ্রেয়ান্ ভবতি জায়মানঃ" এতদ্বারা সেই যূপ জাত (স্থাপিত) হইয়া ক্রমশঃ উৎকৃষ্ট হয়।

অর্থাৎ ম্বতাঞ্চনাদি দারা ক্রমশঃ কর্মামুষ্ঠানপক্ষে উৎকর্ম লাভ করে। তৃতীয় ও চতুর্থ চরণ—"তং ধীরাসঃ……উন্নয়ন্তি"

"তং ধীরাসঃ কবয় উন্নয়ন্তি স্বাধ্যো মনসা দেবয়ন্তঃ" এই স্থলে যাহারা অনূচান( পণ্ডিত ), তাঁহারাই কবি; তাঁহারাই এই যুপের উন্নয়ন করেন।

সমন্ত ঋকের অর্থ—এই যুপ পরিবীত (রশনা বেষ্টিত হইয়া) স্থানর বস্ত্রধারী যুবার মত আসিয়াছেন। তিনি জাত হইয়া ক্রমশঃ (কর্ম্ম সাধন বিষরে) উৎকৃষ্ট হইয়াছেন। মনের দ্বারা দেবযজনেচছু স্থবী ও ধীর কবিগণ তাঁহাকে উন্নয়ন করেন। উক্ত সাতটি মন্ত্রের প্রথম মন্ত্র যুগকে ত্বত মাথাইবার সমর, পরের পাঁচটি বুপকে উত্তোলনের সময় ও শেষ মন্ত্রটি যুগে রশনাবেষ্টনের সময় পাঠ করা হয়। উক্ত মন্ত্রসংখ্যার প্রশংসা—"তা এতাঃ…অবিশ্রংসায়"

এই সেই রপসমৃদ্ধ সাতটি ঋক্ পাঠ করিবে। যাহা রপসমৃদ্ধ, তাহা যজ্ঞের পক্ষে সমৃদ্ধ, কেননা ঐ ঋক্ ক্রিয়মাণ কর্মকেই পূর্ণভাবে উল্লেখ করে। তন্মধ্যে প্রথম ঋক্ তিনবার পাঠ করিবে। তাহা হইলে তাহারা এগারটি হইবে। ত্রিফুভের অক্রর এগারটি এবং ত্রিফুপ্ই ইন্দ্রের বজ্ঞ। যে ইহা জানে, সে ইন্দ্র যাহাদের আশ্রয়, সেই ঋক্ সকলের দ্বারা সমৃদ্ধ হয়। প্রথমটিকে তিনবার ও শেষটিকে তিনবার পাঠ করা হয়; তদ্ধারা যজ্ঞের [উভয়প্রান্থে ] স্থিরতার জন্ম, দৃঢ়তার জন্ম ও শিথিলতা নিবারণের জন্ম গ্রন্থি বন্ধন হয়।

# তৃতীয় খণ্ড

#### অগ্নীষোমীয় পশু

ষ্পসন্ধৰে প্ৰশ্ন—"তিষ্ঠেদ্…আহ:"

[ ব্রহ্মবাদীরা ] প্রশ্ন করেন, [ কর্মসমাপ্তির পর ] যৃপ [ স্বস্থানে ] থাকিবে, না উহাকে [ অগ্নিতে ] নিক্ষেপ করিবে ? তাহার উত্তর—"ভিঠেৎ...তিঠতি"

পশুকামী যজমানের যূপ [ সম্থানে ] থাকিবে। [ পুরা-কালে] পশুগণ অন্নভক্ষণের নিমিত্ত ও আলম্ভনের (বধের) নিমিত্ত দেবগণের নিকট উপস্থিত হয় নাই। তাহারা দুরে সরিয়া গিয়া পুনঃপুনঃ বলিতে লাগিল, তোমরা আমাদিগকে বধ করিতে পাইবে না,আমাদিগকে বিধ করিতে পাইবে না]। তদনন্তর দেব-গণ সেই বজ্রস্বরূপ যুপকে দেখিতে পাইলেন। সেই যুপকে ইহাদের জন্য উত্থাপিত করিলেন।সেই যুপ হইতে [ পশুগণ] ভয় পাইল ও [ দেবগণের ] সমীপে ফিরিয়া আসিল। অন্যাপি [ সেইজন্য পশুগণ ] সেই যুপের নিকটই ফিরিয়া আইসে। তদবধি পশুগণ অন্ধভক্ষণ নিমিত্ত ও বধনিমিত্ত দেবগণের নিকট উপন্থিত হয়। যে যজমান ইহা জানে, এবং যে ইহা জানিয়া যুপ স্থাপন করে, তাহার নিকট পশুগণ অন্ধভক্ষণ নিমিত্ত ও বধের নিমিত্ত উপন্থিত থাকে।

অস্তবিধ উত্তর—"অমু প্রহরেৎ……এষ্যতীতি"

স্থাকানী [যুপকে অগ্নিতে] নিক্ষেপ করিবে।
পুরাকালীন যজমানগণ সেই যুপকে [কর্মামাপ্তির]
পরে [অগ্নিতেই] নিক্রেপ করিয়াছিলেন। [কেননা] যজনান যুপস্বরূপ, যজমানই প্রস্তরন্বরূপ; 'অগ্নি আবার দেব-যোনি। [অতএব যুপকে অগ্নিতে নিক্রেপ করিলে] সেই যজমান আহুতির সহিত দেবযোনি অগ্নি হইতে [দেবতা-রূপে] উৎপন্ন হইয়া হিরগ্নয় শরীর লাভ করিয়া উদ্ধন্ম্থে স্থালোকে গমন করিবে।

্ ইদানীন্তন বজমানের পক্ষে যৃপের পরিবর্ত্তে স্ক্রনিক্ষেপ ব্যবস্থা— "অথ…স্থানে"

<sup>( )</sup> এতর--বেদির উপরে উত্তরমূবী ছইগাছি কুশের উপর পূর্বামূবী করিয়া বে কুশমূচি রাধা হয়, তাহার নাম এতর। এতভিন্ন পাঞাদি রাধিবার লক্ত বেদির উপর আরও তিনটি কুশমূচি বাকে, তাহার নাম বহিঃ।

কিন্তু যে যজমানেরা সেই [পুরাকালীন ] যজমানগণের অপেক্ষা অর্বাচীন (আধুনিক), তাঁহারা যৃপের খণ্ডস্বরূপ স্বরু (তমামক কার্চ) দেখিয়াছিলেন; তাঁহারা সেই সময়ে [যৃপ নিক্ষেপ পরিবর্তে] সেই স্বরু নিক্ষেপ করিবেন। [যৃপের] নিক্ষেপে যে ফল হয়, তদ্বারা (স্বরু নিক্ষেপেও) সেই ফল লব্ধ হয়; সেই স্থানে (যৃপের স্থানে) [পশুপ্রাপ্তিরূপ] যে ফল হয়, তদ্বারা সেই ফলও লব্ধ হয়।

অনস্তর অগ্নি ও সোমের উদ্দেশে পশুবধের বিধান— "সর্ব্বাভো বা····-নিক্ষীণীতে"

যে ( যজমান ) [ সোমযাগে ] দীক্ষিত হয়, সে দকল দেবতার নিকটে আপনাকে [ পশুরূপে ] আলম্ভনে প্রবৃত্ত হয়।
অগ্নিই দকল দেবতা, সোমও দকল দেবতা; সেই যজমান যে
অগ্নির ও সোমের উদ্দিষ্ট পশু আলম্ভন করে, তদ্বারা সে দকল
দেবতার নিকটেই আপনাকে নিজ্জয় করে।

এতদ্বারা আত্মপ্রতিনিধিরূপে বা মৃল্যত্বরূপে পশু আলম্ভনের ব্যবস্থা হইল। পশু ধূল হওরা আবশ্যক যথা—"তদাহঃ… সমর্জয়তি''

এ বিষয়ে [ ব্রহ্মবাদীরা ] বলেন, এই অগ্নিষোমীয় পশু ছই-রূপ-যুক্ত (বর্ণদ্বরবিশিষ্ট) কর্ত্তব্য; কেননা, ইহা ছই দেবতার উদ্দিষ্ট। কিন্তু ইহা (ব্রহ্মবাদীদের এই উক্তি) আদরণীয় নহে। [তবে পশু ] পীবর (স্থুল) হওয়া কর্ত্তব্য। কেননা, পশুগণ [ মেদোর্দ্ধি হেডু ] স্থুলই হইয়া থাকে, আর

<sup>(</sup>২) বঙ্গ-ন্প পঠনের সময় বে কাঠখণ্ড পতিত হয়, তাহার নাম বক।

<sup>( ॰ )</sup> এ বিবরে পাথান্তরে অনাণ--"পুরা থলু বাবৈব বেধারামান্তান্যারভ্য চরতি বো শীক্তে ব্যক্তিবানীয়ং পশুনালভ্ড আথানিভূত্তব্যেতাত।"

যজমানও [ যজ্ঞদিনে স্বল্লাহার হেতু ] রুশ হইয়াই থাকেন। সেইজন্য পশু যদি সুল হয়, তাহা হইলে সে নিজের পুষ্টিদারা যজমানকেই সমৃদ্ধ করে।

সে বিষয়ে পুনরায় বিচার—"তদাছ: …শীপিতব্যং"

[ব্রহ্মবাদীরা আবার] এ বিষয়ে বলেন, অগ্নীষোমীয় পশুর মাংস বিজ্ঞান করিবে না : যে অগ্নীষোমীয় পশুর [মাংস ] ভক্ষণ করে, সে পুরুষের (মনুষ্যের) [ মাংসই ] ভক্ষণ করে; কেননা যজমানই ঐ পশুদারা আপনাকে নিক্রায় (প্রতিনিধি রূপে অর্পণ ) করে। কিন্তু [ ত্রহ্মবাদীদের ] এই মত আদরণীয় নহে। এই যে অগ্নীষোমীয় [ পশু ], ইহা বুত্রহত্যানিমিত্তক আহুতিমাত্র। কেননা ইন্দ্র অগ্নির ও সোমের সাহায্যেই বৃত্রকে বধ করিয়াছিলেন। তাঁহারা (অগ্নি ও সোম) ইন্দ্রকে বলিয়াছিলেন, আমাদের সাহায্যেই তুমি র্ত্তকে বধ করিয়াছ: তোমার নিকট বর প্রার্থনা করিতেছি। ইিন্দ্র বলিলেন ] প্রার্থনা কর। তাঁহারা স্থত্যার ( সোম্যাগের শেষ কর্ম সোমাভিষবের) পূর্ব্ব দিনে [প্রদত্ত ] সেই পশুকেই বর প্রার্থনা করিয়াছিলেন। [এই কারণে] সেই পশু ইঁহা-দের ( অগ্নি ও সোমের ) বর স্বরূপে প্রার্থিত হওয়ায় ইহাদের উদ্দেশেই দত্ত হয়। সেইজন্ম ইহার মাংস বিক্ষণ করা কর্ত্তব্য এবং [ সেই মাংস ] লাভের ইচ্ছাও কর্ত্তব্য ।°

<sup>(</sup>a) শাধান্তরে প্রমাণ—"তত্মান্নাতাং পুরুষনিভূরণমধাে ধবাকঃ অগ্নীবােমান্ডাাং বা ইক্সোব্যাবহ নিতি বদরীবােমীরং পশুমালভতে বার্তার এবাতা স তত্মাবাল্ডব্।"

## চতুৰ্থ, খণ্ড

## ় আগ্রীসূক্ত

অগ্নীবোমীয় পশুযাগে একাদশটি প্রযাজ বিহিত হয়; সেই একাদশ প্রযাজের যাজ্যামন্ত্রসমূহের নাম আগ্রীস্কু; ' যথা — "আগ্রীভিরাপ্রীণাতি"

আপ্রীসমূহের দ্বারা [ দেবতাগণের ] প্রীতি জন্মান হয়। আপ্রীমন্ত্রের প্রশংসা—"তেজো বৈ……সমর্দ্ধরিত"

আপ্রীসমূহই তেজ ও ব্রহ্মবর্চ্চস; তদ্বারা যজমানকে তেজ দ্বারা ও ব্রহ্মবর্চ্চস দ্বারা সমৃদ্ধ করা হয়।

প্রথম প্রযাজ — "সমিধো · · · যজতি"

সমিধের (তন্ধামক দেবতার) যজন হয় (সমিধের উদ্দেশে যাজ্যাপাঠ হয়)।

সমিৎ বলিতে অগ্নি ইন্ধনের কাষ্ঠ বুঝার; এ স্থলে এই যাগের দেবতাই সমিৎ অথবা সমিদ্ধ অগ্নি। এই অন্নষ্ঠানে অধ্বর্য্য সমিদ্ভাঃ প্রেষা এই মন্ত্রে মৈত্রাবরুণ নামক ঋতিকৃকে আহ্বান করেন। অধ্বর্যুপ্রেষিত মৈত্রাবরুণ "হোতা-

চাতুর্মান্ত ইপ্তিতে নর্মটি প্রথাদের বিধান আছে। পশুবাণে পাঁচটির স্থানে এগার্রটি প্রবাদের বিধান হর। ইহার বাজামস্রগুলি ধক্মস্র। বে বে হড়ে ঐ সকল ধক্মস্র আছে, তাহাদের নাম আপ্রীহন্ত। বজমানের গোত্রভেদে ভিন্ন ভিন্ন আপ্রীহন্তের ব্যবস্থা আছে। ধক্ সংহিতার সম্পরে দশটি আপ্রীহন্ত আছে। আবলায়নমতে শুনকগোত্রে আপ্রীহন্ত "সমিদ্ধো অগ্নিনিহিতঃ পৃথিব্যান্" ইত্যাদি; বসিষ্ঠ গোত্রের আপ্রীহন্ত "ক্ষম্ম নঃ সমিধন্য" ইত্যাদি; অন্ত সকলের আপ্রীহন্ত "সমিদ্ধো অগ্ন মন্থা হুরোশে" (আবি প্রো হং বাং)। আবলারনোভ মন্ত ব্যক্তি আন্ত

<sup>(</sup>১) দশপূর্ণমাসাদি সাধারণ প্রকৃতি যজ্ঞে পাঁচটি প্রযাজ প্রধান যাগের পূর্ব্বে বিহিত হয়। প্রত্যেক্ষার হোমের সময় যাজ্যামন্ত্র পঠিত হয়। এই যাজ্যামন্ত্র সাধারণতঃ যজুম্নত্র।

<sup>&</sup>quot;বে যজামতে" বলিরা আরভ করিরা যাজ্যাপাঠের পর ব্যট্কার উচ্চারণ সমুদ্রে আছতি দেন।

যক্ষদগ্নিং সমিধা" ইত্যাদি মন্ত্রে হোতাকে আহ্বান করিলে পর হোতা সমিৎ দেবতার উদ্দেশে আপ্রীস্থক্তের প্রথম মন্ত্র ("সমিদ্ধো অন্ত মমুষো" এই মন্ত্র) যাজ্যাস্বরূপ পাঠ করেন।

সমিং দেবতার প্রশংসা—"প্রাণা বৈ ... দধাতি"

সমিৎ-সকলই প্রাণ; এই যাহা কিছু আছে, প্রাণই সেই সকলকে (শরীরজাত পদার্থকে) সমিন্ধন (প্রকাশ) করে। [সেই হেড়] এতদ্বারা (সমিধের যজন দ্বারা) প্রাণসকলকেই প্রীত করা হয় ও যজমানে প্রাণেরই স্থাপনা হয়।

দিতীয় প্রযাজের যাজ্যাবিধান—"তন্নপাতং .....দ্ধাতি"

তন্নপাতের (তন্নামক দেবতার উদ্দেশে যাজ্যাপাঠ দারা) যজন হয়। প্রাণই তন্নপাৎ; সে (প্রাণ) তন্তু সকলকে (শরীরকে) পালন করে। এতদ্বারা (এই যাজ্যা-দারা) প্রাণকেই প্রীত করা হয় ও যজমানে প্রাণেরই দ্বাপনা হয়।

এবার ও পূর্বের মত অধ্বর্য্যপ্রেষিত মৈত্রাবরুণ "হোতা ফক্ষৎ তন্দপাতম্" ইত্যাদি প্রৈষমন্ত্রণ পাঠ করিলে হোতা আপ্রীস্তেক্তর দ্বিতীয় মন্ত্রণ যাজ্যাস্বরূপে পাঠ

- (২) মৈত্রাবরণপাঠা দৃশ্পূর্ণ প্রেশময় ''হোতা যক্ষণগ্রিং সমিধা স্থমিধা সমিদ্ধং নাভা পৃথিবাাঃ সঙ্গথোমপ্ত বর্মান্ দিব ইড়ম্পদে বেতু আছাস্ত হোত্যজ্য।
- ্রে) এই মন্ত্রটি ক্ষেদ্রসংহিতার ১০ মণ্ডলের ১১০ স্তেক্তর প্রথম মন্ত্র। উহার ক্ষরি জমদ্বি বা তৎপুত্র রাম। আফলায়নমতে শৌনক ও বাদিঠ এই ছই গোতা বাতীত অক্সাসকলের পক্ষে এই স্কেই আপ্রীস্কে। ইহাতে যে এগারটি মন্ত্র আছে, তাহাই ক্রমান্থরে এগার প্রণাজের বাজা। হইবে। এ স্কের প্রথম মন্ত্রটি এই—
  - "সমিদ্ধো অবা মনুষো ভরোণে দেবো দেবান্ যজনি জাভবেদ:।
    আচ বহ মিত্রমহশ্চিকিছান্ জং দূত: কবিরনি প্রচেতা:॥" (১০।১১০।১)
  - ( ৪ ) সম্পূর্ণ প্রেষমগু---

"হোতা যক্তব্নপাতমদিতের্গর্ভং ভূবনক্ত গোপাষ্।

মধ্বাদ্য দেবে দেবেভাগ দেববানান পণো অনক্ত বেতু আত্মস্য হোতর্বক ॥"
এইরূপ অক্সান্ত পরবর্তী প্রবাজের ও প্রৈষমন্ত আছে। বাহুলাভরে যে সকল চীকার দেওরা
ছইল না। বক্বল সাধারণ পকে প্রযোজ্য আপ্রীমন্ত্র (যাজ্যামন্ত্র) গুলি নিয়ে দেওরা গেল।

( ৫) আপ্রীক্তের বিভীর মন্ত্র---

করেন। কিন্তু এই দ্বিতীয় যাজ্যা বিষয়ে যজমানভেদে মতভেদ আছে। বসিষ্ঠ, শুনক, অত্রি, বঙাশ্ব, এই চারি গোত্রে উৎপন্ন যজমানের পক্ষে ও ক্ষত্রিয় যজমানের পক্ষে দ্বিতীয় প্রথাজের দেবতা নরাশংস ও তজ্জ্য তাঁহাদের যাজ্যামন্ত্রও ভিন্ন; অন্য সকলের পক্ষে দেবতা তন্নপাং। এক্ষণে সেই মতাস্তরের উল্লেখ হইতেছে— "নরাশংসং……দধাতি"

নরাশংশের যজন হয়। প্রজাই নর ও বাক্যই শংস (প্রশংসা বা স্তুতি); এতদ্বারা প্রজাকে ও বাক্যকে প্রীত করা হয় ও যজসানে প্রজার ও বাক্যের স্থাপনা হয়।

নরাশংস যজনপক্ষে প্রৈষমন্ত্র ও যাজ্যামন্ত্র <sup>৯</sup> ভিন্ন। তৃতীয় প্রযাজের দেবতা— \*ইড়ো-----দ্বাতি

ইড়ের যজন হয়। অন্নই ইড়ঃ; এতদ্বারা অন্নকেই প্রীত করা হয় ও যজমানে অন্নের স্থাপনা হয়।

চতুর্থ প্রয়াজের দেবতা—"বহিঃ…দধাতি"

বহির যজন হয়। পশুগণই বহির স্বরূপ; এতদ্বারা পশু-গণকে প্রীত করা হয় ও যজমানে পশুগণের স্থাপনা হয়।

পঞ্চম প্রযাজের দেবতা—"হুরো…দংগতি''

ছুরে:-(দ্বার)-দেবতার যজন হয়। রৃষ্টিই ছুরঃ-স্বরূপ; এত-

তন্নপাৎ পথ ঋতদা যানান্ মধ্বা দমঞ্জন্ খদলা হ'জিহব। মন্মানি ধীভিক্ত যজ্ঞমুক্ষন্ দেবতা চ কুণ্ছধনেং নং ॥ (১০।১১০।২)

- (৬) বাসিঠাদির পক্ষে বিহিত দ্বিতীয় যাজ্যামস্ত্র—
   "নরাশংসামিহ প্রিয়মন্মিন্ যজ্ঞ উপহয়ে।
   মধুজিহবং হবিক্তৃতয়॥" (১।১৩।৬)
- ( ৭ ) যাজ্যার উদাহরণ—

"আজুস্থান ঈড্যো বন্দ্যণ্চ আয়াহি অত্যে বস্তুত্তিঃ সজোষাঃ। ত্বং দেবানামদি যস্ত্ৰ হোতা স এনান্ যক্ষীষিতো যজীয়ান্॥" ( ১০০১১০)৩ )

(৮) "প্রাচীনং বর্হিঃ প্রদিশা পৃথিবাা বস্তোরস্তা বুজাতে অত্যে অক্লাম্।
ব্য প্রথতে বিভরং বরীয়ো দেবেন্ডো অদিতয়ে স্যোনমূ॥" ( > > > > > । 8 )

দ্বারা রৃষ্টিকে প্রীত করা হয় এবং যজমানে রৃষ্টির ও অন্নের স্থাপনা হয়।

ষষ্ঠ প্রায়াজর দেবতা—"উষাসানক্তা···দধাতি"

উষাসানক্তার যজন হয়। অহোরাত্রই উষাসানক্তা (উষা ও নক্ত অর্থাৎ রাত্রি); এতদ্বারা অহোরাত্রকে প্রীত করা হয় ও যজমানকে অহোরাত্রে স্থাপন করা হয়।"

সপ্তম প্রযান্ত্রের দেবতা—"দৈব্যা হোতারা…...দধাতি"

দৈব্য হোতার নামক দেবদ্বয়ের যজন হয়। প্রাণ ও ষ্মপানই দৈব্য হোতার; এতদ্বারা প্রাণকে ও অপানকেই প্রীত করা হয় ও যজমানে প্রাণের ও অপানের স্থাপনা হয়।"

অগ্নি, বরুণ, আদিত্য এই তিনের মধ্যে কোন ছইজন দৈব্য হোতার। অষ্টম প্রযাক্তের দেবতা—"তিল্রো দেবীঃ……দধাতি"

তিন দেবীর যজন হয়। প্রাণ, অপান এবং ব্যানই তিন দেবী; এতদ্বারা তাহাদিগকেই প্রীত করা হয় ও যজমানে তাহাদেরই স্থাপনা হয়।

ইড়া, সরস্বতী ও ভারতী এই তিন দেবী। নবম প্রযান্তের দেবতা—"ছষ্টারং ...দধাতি"

ঘটার যজন হয়। বাক্যই ঘটা; বাক্যই এই সমস্ত

<sup>( &</sup>gt; ) "ব্যচৰতীক্ষবিদ্যা বিশ্রমন্তাং পতিভোগ ন জনদঃ গুভমানা:। দেবীদ্যানো বৃহতীবিদ্যান্য দেবেভোগ ভবত স্থান্যণা: ॥" (১০)১১০।৫)

<sup>(</sup>১০) "আ স্বরন্তী বজতে উপাকে উবাসানকা সদতাং নি বোনো। দিলে বোবণে বৃহতী স্করের সধিশ্রিরং শুক্রপিলং দধানে।" (১০।১১০।৬)

<sup>( &</sup>gt;> ) ''দৈব্যা হোতারা প্রথমা স্থবাচা মিমানা বজ্ঞং মনুষো বজ্ঞ । প্রচোদরস্থা বিদ্যোধ্য কার প্রাচীনং জ্যোতিঃ প্রদিশা দিশস্থা ॥" ( > • !>> । )

<sup>(</sup> ১২ ) "আ নো বজং ভারতী ত্রমেতু ইড়ামমুখদিছ চেডমন্তী। ভিয়ো দেবীর্বছিরেদং স্যোকং সরবভী বশসং সদস্ভ ১" (১০:১১১।৮)

[জগৎ] গঠন করে; এতদ্বারা বাক্যকেই প্রীত করা হয় এবং যজমানে বাক্যেরই স্থাপনা হয় <sup>'°</sup>।

দশম প্রযাজের দেবতা—"বনস্পতিং…দধাতি"

বনস্পতির যজন হয়। প্রাণই বনস্পতি; এতদ্বারা প্রাণকেই প্রীত করা হয় ও যজমানে প্রাণেরই স্থাপনা হয়। " একাদশ প্রযাজের দেবতা "বাহাক্কতী:....প্রতিষ্ঠাপয়তি"

স্বাহাকৃতিগণের যজন হয়। প্রতিষ্ঠাই স্বাহাকৃতি; এতদ্বারা যজ্ঞকে শেষকালে প্রতিষ্ঠায় প্রতিষ্ঠিত করা হয়।'

শেষ প্রযাজের আহুতিসমাপ্তির পর সকল প্রথাজের উদ্দিষ্ট দেবগণের নাম করিয়া স্বাহাকার (স্বাহা উচ্চারণ) হয়। এই হেতু স্বাহাকৃতিগণ বলিতে বিশ্ব-দেবগণ ব্যাইতে পারে। এতদ্বারা যজ্ঞের শেষকালে প্রতিষ্ঠা সম্পাদিত হয়। অধিকারিভেদে অন্ত আপ্রীসক্তেরও বিধান আছে যথা "তাভিঃ…নোৎস্ক্জিত"

[ গোত্রপ্রবর্ত্তক ] ঋষি অনুসারে সেই সকল ( আপ্রী-মন্ত্র ) দ্বারা প্রীত করিবে। ঋষি অনুসারে যে আপ্রী পাঠ হয়, এতদ্বারা যজমানকে [ সেই সেই ঋষির ] বন্ধৃতা ( গোত্রগত্ত সম্বন্ধ ) হইতে বাহির করা হয় না।

যজ্ঞমান আপন গোত্রপ্রবর্ত্তক ঋষিভেদে বিভিন্ন আশ্রী ব্যবহার করিতে পারেন; এক্নপ করিলে সেই ঋষির সহিত তাঁহার সম্বন্ধ অবিচ্ছিন্ন থাকে। <sup>১৬</sup>

<sup>্</sup>ব (১৩) "ৰ ইমে দ্যাবাপৃথিবী জনিত্ৰী ক্ষপৈরপিংশদ্ ভূবনানি বিখা। ভ্ৰমদ্য হোভরিবিতো যজীয়ান্ দেবং ছষ্টারমিহ যক্ষি বিঘান্ ॥" ( ১০।১১০।৯ )

<sup>( &</sup>gt;a ) "উপাৰ্যজ স্বান্তা সমঞ্জন্ দেবানাং পাথ খতুথা হ্ৰীংবি। বনস্পতিঃ শমিতা দেবো অগ্নিঃ বদস্ত হ্বাং মধুনা স্বতেন।" ( ১০।১১০।১০ )

<sup>( &</sup>gt;৫ ) "म्रामा बार्ड। वामिमील वक्तमधिर्पवीनांमलवर भूरतांशाः।

ষদ্য হোতু: এদিশি খতদ্য বাচি স্বাহাকৃতং হবিরদন্ত দেবা:।" ( ১০।১১০।১১ )

<sup>(</sup> ১৬ ) আখলায়নোক্ত উক্ত মত ব্যতীত বন্ধমানের গোত্রপ্রবর্ত্তক শ্ববিভেদে অক্তাক্ত আপ্রীস্ক্ত-প্রমাগের বিধান আছে। বধা কণুণকে "হসমিছো ন আবহ" (১।১৩), অন্ধিরার পক্ষে "সমিছো

## পঞ্চম খণ্ড

### প্যাগ্রিকরণ

আপ্রী মন্ত্র দ্বারা প্রযাজবিধানের পর পর্যাগ্রিকরণ। এই কর্ম্মে আগ্নীঞ্জ নামক ঋত্বিক্ আহবনীয় হইতে অগ্নি লইয়া তিনবার অগ্নীষোমীয় পশুকে প্রদক্ষিণ করেন। তদ্বিষয়ে প্রৈষমন্ত্র—"পর্যাগ্নয়ে……অধ্বর্য্যঃ"

পরিক্রিয়মাণ অগ্নির অনুকূল মন্ত্র পাঠ কর, অধ্বর্য্যু [মৈত্রাবরুণকে] এই প্রৈয়মন্ত্র বলেন।

হোতার সহকারী মৈত্রাবরুণ পর্যাগ্রিকরণের অনুবচন পাঠ করেন। মৈত্রাবরুণ পাঠ্য ঋক্ত্রয়—"অগ্নির্হোতা……সমর্দ্ধয়তি"

"অগ্নির্হোতা নো অধ্যরত" ইত্যাদি অগ্নিদৈবত গায়ত্রী ঋক্ তিনটি পর্য্যগ্রিকরণ কর্মে (পশুর চারিদিকে অগ্নিভ্রামণ কালে) পাঠ করিবে। এতদ্বারা আপনারই দেবতা ও আপ-নারই ছন্দ দ্বারা ইহাকে সমৃদ্ধ করা হয়।

গায়ত্রী অগ্নির ছন্দ, এ বিষয়ে পূর্দ্বে দেখ। প্রথম ঋকের দিতীয় চরণের ব্যাখ্যা—"বাজী… ..পরিণয়স্কি"

"বাজী সন্ পরিণীয়তে"—এতদ্বারা ইহাকে (অগ্লিকে) বাজী (অম্বযুক্ত) করিয়া পরিণয়ন (পশুর চতুর্দ্দিকে ভ্রমণ করান) হয়। দিতীয় ঋকের পূর্বার্দ্ধের ব্যাথ্যা—"পরিত্রিষ্ঠ্যিধ্বরং……পরিয়াতি"

জগ্ন জাবহ" ( ১১১৪২ ), অগন্তাপকে "সমিদ্ধো অদ্য রাজসি" ( ১১১৮৮ ), শুনকপকে "সমিদ্ধো অগ্নিনিহিতঃ" ( ২০০ ), বিশ্বামিত্রপকে "সমিদ্ধাদ্ধ শোচিবে" (৩০৪ ), অত্তিপকে "হুসমিদ্ধাদ্ধ শোচিবে" (৩০৫), বিশ্বতিক "জুন্ত্ব নঃ সমিধন্" (৭০২), কণ্ঠপপকে "সমিদ্ধো বিশ্বতক্তাতিঃ" (৯০৫), বঞ্জাবপকে "ইমাং নে অগ্নে সমিধং জুন্ত্ব" (১০০১) জমদগ্নিপকে "সমিদ্ধো অদ্য মনুৰো ক্রোবে" (১০১১); ( গার্গানারায়ণ-কৃত জাঃ শ্রেইছি )।

<sup>( ) 813413---01</sup> 

"পরিত্রিবিষ্ট্যধ্বরং যাত্যগ্রী রথীরিব"—ইহার অর্থ এই যে
অগ্নি রথীর মত অধ্বরের ( যজের ) চতুর্দ্দিকে গমন করেন।
তৃতীয় ঋকের প্রথম চরণের ব্যাখ্যা—"পরি বাজপত্তিঃ—পতিঃ"

"পরি বাজপতিঃ কবিঃ" এ স্থলে এই অগ্নিই বাজপতি (অমপতি)।

তংপরে অধ্বর্য্য পুনরায় মৈত্রাবরুণকে প্রৈয়মন্ত্র দারা আহ্বান করিবেন এবং অধ্বর্যুপ্রেষিত মৈত্রাবরুণ হোতাকে প্রৈয়মন্ত্র দারা আহ্বান করিবেন। অধ্বর্য্যুপঠিত মৈত্রাবরুণোদ্দিষ্ট প্রৈয়মন্ত্র—"অতঃ……অধ্বর্য্যুঃ"

অনন্তর (পর্য্যগ্রিকরণে অনুবচন পাঠের পর), অহে হোতা, তুমি দেবগণের উদ্দেশে হবিব প্রেরণ কর,—এই [ প্রৈযমন্ত্র ] অধ্বর্য্য [ মৈত্রাবরুণকে ] বলিবেন।

মৈত্রবিরুণ হোতার সহকারী; এজন্ম এস্থলে তাঁহাকে হোতা বলিয়া সম্বোধনে দোষ হইল না। এ বিষয়ে ব্রহ্মবাদীদের আপত্তি পরে দেখ। অনস্তর অধ্বর্যু-প্রেষিত মৈত্রবিরুণ হোতাকে লক্ষ্য করিয়া যে প্রৈষমন্ত্র বলিবেন, তাহার নাম উপপ্রৈষ, যথা—"অজৈং……প্রতিপ্রততে"

"অজৈদগ্নিরসনদ্বাজম্"—অগ্নির জয় হউক, তিনি বাজ (অয়)
দান করুন—মৈত্রাবরুণ [ হোতাকে ] এই উপপ্রৈয় বলিবেন।
অধ্বর্গু পঠিত মন্ত্রে হোতাকেই সম্বোধন হইয়াছে; এ বিষয়ে ব্রহ্মবাদীদের
আপত্তি—"তদাহঃ……ইতি"

এ বিষয়ে [ ব্রহ্মবাদীরা ] বলেন, যথন অধ্বর্যু হোতাকেই উপপ্রেষণ করেন, তবে মৈত্রাবরুণকে কেন উপপ্রেষ মন্ত্র বলিতে হয় ?

ইহার উত্তর--- "মনো বৈ-----সম্পাদয়তি"

মৈত্রাবরুণই যজ্ঞের মনের স্বরূপ; হোতা যজ্ঞের বাক্ [-ইন্দ্রিয়-] স্বরূপ; বাগিন্দ্রিয় মন কর্ত্তৃক প্রেষিত (প্রেরিত) হই- য়াই কথা কহে। [লোকে] অশুমনক্ষ হইয়া যে বাক্য বলে, সেই বাক্য অশুরগণের প্রিয়, দেবগণের প্রিয় নহে। সেই নিমিত্ত মৈত্রাবরুণ যে উপপ্রৈষ পাঠ করেন, তাহাতে মনের দ্বারা [প্রেরিত হইয়াই] বাক্য বলা হয়; মন কর্তৃক প্রেরিত সেই বাক্যদারা দেবগণের উদ্দেশে আহুতি সম্পাদন করা হয়।

#### খণ্ড

#### অধিগুপ্রৈষ

অধ্বর্যা,-প্রেষিত মৈত্রাবরুণ উক্ত প্রৈষমন্ত হারা হোডাকে অহজা করিলে, মৈত্রাবরুণ-প্রেষিত হোডা আবার অধিগু-প্রৈষহারা পশুবধকর্তাকে অনুজ্ঞা করেন। অধিগু শব্দের অর্থ পশুবিশসন-(বধ)-কর্ত্তা দেবতা। এছলে পশু-হত্যাকারী মন্থব্যের প্রতি উক্ত প্রৈষমন্ত্র প্রযুক্ত হয়। উক্ত অধিগু-প্রৈষমন্ত্রের প্রথমাংশ, বথা—"দৈবাাঃ……ইত্যাহ"

"অহে দেবরূপী শমিতৃগণ (পশুহত্যাকারিগণ), পশু-বধ ] আরম্ভ কর; আর মনুষ্যরূপী [শমিতৃগণ, তোমরাও আরম্ভ কর]"—এই মন্ত্র [হোতা] পাঠ করিবেন।

ঐ মন্ত্রের ব্যাখ্যা—"যে চৈব.....সংশাস্তি"

বাঁহারা দেবগণমধ্যে শমিতা (পশুঘাতক) ও বাঁহারা মনুষ্যগণ মধ্যে শমিতা, তাঁহাদের উভয়কেই এতদ্বারা [ব্য কর্ম্মে] প্রেরণ করা হয়।

ঐ মন্ত্রের পরবর্ত্তী অংশ—"উপনরত · · · সমর্বরতি"

মেধপতিশ্বয়ের ( যজ্ঞস্বামী যজ্ঞমানের ও তৎপত্নীর ) জন্য যজ্ঞকে প্রার্থনা করিয়া "মেধ্য ( যজ্ঞে ব্যবহার্য্য ) দ্বার ( উপার অর্থাৎ পশুহত্যার অস্ত্রাদি [ যূপের নিকট ] লইয়া আইস"— এই বাক্যে পশুই মেধ্ ও যজ্ঞমানই মেধপতি; এতদ্বারা যজ্ঞমানকেই আপনার মেধ্বারা ( যজ্ঞভাগ দ্বারা ) সমৃদ্ধ করা হয়।

এস্থলে মেধপতি শব্দে যজমানকে না বুঝাইয়া যজ্ঞপতি দেবতাকেও বুঝাইতে পারে, যথা—"অথো থলু·····ফ্তম্"

এ বিষয়ে [ ব্রহ্মবাদীরা ] বলেন, যে দেবতার উদ্দেশে পশুর হত্যা হয়, তিনিই মেধপতি। তাহা হইলে সেই পশু যদি এক দেবতার উদ্দিষ্ট হয়, তাহা হইলে [ ঐ মস্ত্রে "মেধ-পতিভ্যাং" না বলিয়া ] "মেধপতয়ে" ইহাই বলিবে; যদি ছই দেবতার উদ্দিষ্ট হয়, তাহা হইলে "মেধপতিভ্যাং" বলিবে; যদি বহুদেবতার উদ্দিষ্ট হয়, তবে "মেধপতিভ্যাং" বলিবে; ইহাই স্থির।

মন্ত্রের পরবর্ত্তী অংশ বিষয়ে আখ্যায়িকা—"প্রাশ্মা……পুরস্তাদ্ধরন্তি"

["হে শমিত্গণ] এই পশুর জন্ম অগ্নিকে প্রথমে লইয়া
যাও"—এই বাক্যের তাৎপর্য্য—[পুরাকালে বধদেশে] নীয়মান
পশু মৃত্যু সন্মুখে দেখিয়াছিল; সেই পশু দেবগণের পশ্চাৎ
যাইতে চাহে নাই; [তখন] দেবগণ তাহাকে বলিলেন,
আইস, তোমার সহিত আমরা স্বর্গেই যাইব; সে বলিয়াছিল,
তাহাই হউক, (তবে) তোমাদের মধ্যে একজন আমার সন্মুখে
(অগ্রে) চল; তাহাই হউক, বলিয়া অগ্নি তাহার অগ্রে গ্রমন
করিয়াছিলেন; সেও তাঁহার পশ্চাৎ চলিয়াছিল। এইজ্লা

বলা হয়, পশুগণ অগ্নিসম্বন্ধী, কেন না পশু অগ্নির পশ্চাৎই চলিয়াছিল। এইজন্ম [এইকর্ম্মে] ইহার (বধ্য পশুর) সম্মুখে অগ্নিকে লইয়া যাওয়া হয়।

মন্ত্রের পরবর্ত্তী অংশের ব্যাখ্যা—"স্থৃণীত……করোডি"

["বধস্থানে নীত পশুর নিম্নে] বহিঃ (কুশ) আস্তীর্ণ কর"— এই বাক্যে পশুকে সমস্ত-ওর্ষধ-আত্মক করা হয়, কেন না পশু ওষধি-আত্মক।

ওষধি ( কুশাদি তৃণ ) থাইয়া বর্দ্ধিত হয় বলিয়া, পশু ওষধি-আত্মক। মন্ত্রের পরবর্ত্তী অংশের ব্যাখ্যা—"অন্বেনং……আলভস্তে'

"এই পশুকে (ইহার বধে) [ইহার ] মাতা অনুমতি
দিক, পিতা অনুমতি দিক, সহোদর ভ্রাতা অনুমতি দিক, সথা
ও একযৃথবর্তী [অন্য পশু] অনুমতি দিক"—এই বাক্যে
তাহার জন্মসম্পর্কযুক্ত-[অন্য পশু]-গণেরও অনুমতি লইয়া
ইহার আলম্ভন (বধ) হয়।

তৎপরবর্ত্তী ভাগের ব্যাখ্যা—"উদীচীনাঁ অশু......আদধাতি"

"ইহার পা উত্তরদিক্ আশ্রয় করুক, চক্ষু সূর্য্যকে প্রাপ্ত হউক, প্রাণ বায়ুকে, জীবন অন্তরিক্ষকে, শ্রোত্র দিক্সমূহকে, ও শরীর পৃথিবীকে আশ্রয় করুক"—এই বাক্যে ইহাকে ঐ সকল স্থানে স্থাপন করা হয়।

তৎপরভাগের ব্যাখ্যা—''একধা..... দধাতি''

"ইহার ত্বক্ একভাবে [ অবিচ্ছিন্নভাবে ] ছিন্ন কর, ছেদ-নের পূর্ব্বে নাভি হইতে বপা (মেদ) পৃথক্ কর, প্রস্থাসকে ভিত্রেই নিবারণ কর (শ্বাসরোধ করিয়া বধ কর)"—এই বাক্যে পশুসমূহেই প্রাণসকলের স্থাপনা হয়। তৎপরভাগের ব্যাখ্যা—''শ্রেনমস্থ……প্রীণাতি"

"ইহার বক্ষ শ্রেনের (পক্ষীর) আকৃতিযুক্ত কর ( সেইরূপে ছিন্ন কর ), বাহুদ্বর উত্তমরূপে ছিন্ন কর, প্রকোষ্ঠদ্বর শলাকাকার কর, অংসদ্বর কচ্ছপাকার কর, শ্রোণিদ্বর অচ্ছিদ্র কর, উরুদ্বর কবষের ( ঢালের ) মত, ও উরুমূল করবীর পত্রের মত কর; ইহার পার্শান্থি ছাব্বিশখানি, সে গুলি পর পর পৃথক্ কর; সমস্ত গাত্র অবিকল [ ছিন্ন ] কর"—এই বাক্যে ইহার সমস্ত অঙ্গ ও গাত্রকে প্রীত করা হয়।

শেষভাগের ব্যাখ্যা—"উবধ্যগোহং…..প্রতিষ্ঠাপয়তি"

"ইহার পুরীষ গোপনের জন্ম স্থান (গর্ত্ত) পৃথিবীতে (ভূমিতে) খনন কর"—এই বাক্যে এই ঊবধ্য (পুরীষ) ওষধি-সম্বন্ধী (ভক্ষিত ভূণাদির বিকার), এবং এই পৃথিবী ওষধি-সকলের স্থান; অতএব এতদ্বারা এই পুরীষকে শেষে (পশু-বধান্তে) আপনার স্থানেই স্থাপিত করা হয়।

#### সপ্তম থণ্ড

## **অ**ধ্রিগু-প্রৈষমন্ত্র

শ্বিশু-প্রৈষমন্ত্রের পরবর্ত্তিভাগের ব্যাখ্যা—"অন্না রক্ষ: নিরবদয়তে"
"রুধিরের সহিত রাক্ষসগণের যোজনা কর"—ইহা [হোতা]
বলিবেন। [পুরাকালে] দেবগণ তুষ দ্বারা ও তণ্ডুলাংশ দ্বারা
(ক্ষুদ দ্বারা) [তৃপ্ত করিয়া] রাক্ষসগণকে [দশপূর্ণমাসাদি]
যজ্জসমূহ হইতে (যজ্জের হবির্ভাগ হইতে) ও রুধির দ্বারা

মহাযজ্ঞ (জ্যোতিষ্টোম) হইতে বঞ্চিত করিয়াছিলেন; সেই হোতা যখন "রুধিরের সহিত রাক্ষসগণের যোজনা কর" এই [মন্ত্রাংশ] পাঠ করেন, তখন রাক্ষসদিগকে তাহাদের নিজো-চিত যজ্ঞভাগ দ্বারাই যজ্ঞ হইতে অপসারিত করা হয়।

রাক্ষসেরা তুষ ও কুন এবং পশুরক্ত পাইয়াই চলিয়া গিয়াছিল, পুরোডাশের বা পশুমাংসের অপেকা করে নাই। সেইজগ্র ঐ মন্ত্র পাঠ করিলে রাক্ষসেরা এস্থলেও ক্ষধিরভৃপ্ত হইয়াই চলিয়া বাইবে; পশুমাংসের লোভে যজ্ঞের বিদ্ন জন্মাইবে না।

ঐ মন্ত্র সম্বন্ধে আপত্তি ও তাহার থণ্ডন—''তদান্তঃ……এনমিতি"

এ বিষয়ে [ ব্রহ্মবাদীরা ] বলেন ( আপত্তি করেন ), যজে রাক্ষসের নাম করিবে না, কোন রাক্ষসেরই ( রাক্ষসজাতীয় অন্তর-পিশাচাদিরও) নাম করিবে না; কেন না যজে রাক্ষসেরা বর্জ্জিত (রাক্ষসাদির যজে ভাগ নাই, দেবতাদেরই ভাগ আছে)। সেই [আপত্তি] সম্বন্ধে [ অন্ত ব্রহ্মবাদীরা ] বলেন, [ এ স্থলে রাক্ষসের ] নাম করিতেই হইবে; কেন না যে ব্যক্তি ভাগীকে ভাগ হইতে বঞ্চিত করে, সেই [ বঞ্চিত ব্যক্তি ] তাহাকে ( বঞ্চনাকারীকে ) বিনাশ করে; যদি বা তাহাকে বিনাশ না করিতে পারে, তবে পরে তাহার পুত্রকে বিনাশ করে, অথবা [ পুত্রকে না পারিলে ] পৌত্রকে বিনাশ করে; [ কোন না কোনরূপে ] তাহাকে নক্ট করেই।

মৃত্তস্বরে ঐ মন্ত্রাংশ উচ্চারণ করা উচিত যথা—"স যদি · এবং বেদ"

সেই [হোতাকে ] যদি [রাক্ষসের ] নাম করিতেই হয়, তবে উপাংশুভাবেই (মৃত্যুরেই ) নাম করিবে; কেন না যে বাক্য উপাংশু (মৃত্যু উচ্চারিত), তাহা প্রচ্ছন্ন (অন্সের অঞ্চত) থাকে; আর এই যে [ যজ্ঞস্থলবিহারী ] রাক্ষসগণ, ইহারাও প্রচ্ছন্ম [ -বিচরণশীল ]। অপিচ যদি উচ্চৈঃস্বরে নাম করা হয়, তাহা হইলে যে ব্যক্তি এই রাক্ষসোচিত (উচ্চেঃস্বরে উচ্চারিত) বাক্য বলে, সে রাক্ষসী ভাষা উৎপাদনে সমর্থ হয়; কেন না দৃপ্ত লোকে যে [ উচ্চ ] বাক্য বলে, উন্মন্ত লোকে যে [ উচ্চ ] বাক্য বলে, তাহা রাক্ষসোচিত বাক্য। যে ইহা জানে, সে স্বয়ং দৃপ্ত হয় না, এবং তাহার পুত্রাদিও কেহ দৃপ্ত হয় না।

মন্ত্রের পরবর্ত্তী ভাগ—"বনিষ্টু মস্ত - - - পরিদদাভি"

"অহে শমিতৃগণ, বপার সমীপবর্তা মাংসথগুকে উলুকাকৃতি (পেচকাকৃতি) জানিয়া [ অহ্য আকারে ] ছেদন করিও না
( উলুকাকারেই ছেদন কর ); [ এরূপ করিলে ] তোমার পুত্র
পৌত্র কাহাকেও রোদন করিতে হইবে না"—এই বাক্যে
দেবগণ মধ্যে ও মনুষ্যগণ মধ্যে যাহারা শমিতা ( পশুহন্তা ),
তাহাদের উদ্দেশেই সেই মাংসখণ্ড দান করা হয়।

মন্ত্রের শেষভাগ—"অধ্রিগো·····সংপ্রযক্ষতি"

"অধিগু, তোমরা পশুকে হনন কর—হুষ্ঠু ভাবে (যথাশাস্ত্র) হনন কর,—অহে অধিগু, হনন কর"—এই বাক্য তিন-বার বলিবে। [তৎপরে তিনবার] "অপাপ" বলিবে। যিনি দেবগণের মধ্যে শমিতা (পশুহন্তা), তিনিই অধিগু; ও যিনি নিগ্রহকর্ত্তা, তিনি অপাপ। এই বাক্যে শমিত্গণের উদ্দেশে ও নিগ্রহকর্তাদের উদ্দেশে সেই পশুকে (হননের জন্য) দেওয়া হয়।

**অঞ্জিন্ত লৈবলাঠান্তর জপমন্ত্রপাঠ—"শমিতারো**·····য এবং বেদ"

"হে শমিতৃগণ, এই কর্মে যে স্কৃত হইল, তাহা আমাদিগের উপরে ও যে তুক্কত হইল, তাহা অন্সের উপরে
[অর্পিত হউক]" এই মন্ত্র বলিবে। অগ্নিই দেবগণের
হোতা ছিলেন—তিনি এই বাক্য (অপ্রিপ্ত-প্রৈষমন্ত্র) দ্বারা
এই পশুকে বধ করিয়াছিলেন, এইজন্য হোতাও সেই বাক্যদ্বারা ইহাকে বধ করেন। এতদ্বারা [পশুর] সন্মুখভাগে
যে ছেদন করা হয় ও পশ্চাদ্রাগে যে ছেদন করা হয়, যাহা
[শাস্ত্রবিধান অপেক্ষা] অতিরিক্ত করা হয় বা যাহা [তদপেক্ষা] অল্প করা হয়, তাহা সমস্তই শমিতাদিগকে ও নিগ্রহকর্ত্তাদিগকেই জানান হয়। [এই মন্ত্রপাঠে] হোতাও
মঙ্গল দ্বারা [পাপ হইতে] মুক্ত হন ও পূর্ণ আয়ুং লাভ করেন,
ও [যজমানেরও] পূর্ণায়ুক্কতালাভ ঘটে। যে ইহা জানে,
সে পূর্ণ আয়ু লাভ করে।

## অফ্টম থগু

## পশুসম্বন্ধে আখ্যায়িকা

অধিগুপ্রৈবের পর পুরোডাশবিধানের পূর্ব্বে আখ্যায়িকা—''পুরুষং বৈ·····নাশীয়াৎ"

[পুরাকালে] দেবগণ পুরুষকে (মনুষ্যকে) পশুরূপে আলম্ভন (যজ্ঞে হনন) করিতে উন্নত হইয়াছিলেন। পেই হননোত্যক্ত পুরুষ হইতে যজ্ঞভাগ পলায়ন করিল ও অখে প্রবেশ করিল। সেইজন্য অশ্ব যজ্ঞযোগ্য হইল। অনন্তর যজ্ঞভাগ কর্ত্ত্বক পরিত্যক্ত সেই পুরুষকে দেবগণ সম্পূর্ণরূপে বর্জ্জন করিলেন; সেই পুরুষ [ তথন ] কিম্পুরুষ হইল।

তাঁহারা অশ্বের আলম্ভনে উন্মত হইলেন। সেই হননোছুক্তে অশ্ব হইতে যজ্ঞভাগ পলায়ন করিল ও গরুতে প্রবেশ
করিল। সেই হইতে গরু যজ্ঞের যোগ্য হইল। দেবগণ
সেই যজ্ঞভাগ কর্তৃক পরিত্যক্ত অশ্বকে বর্জ্জন করিলেন; সেই
অশ্ব [ তথন ] গৌর-মুগ হইল।

তাঁহারা গরুর আলম্ভনে উন্মত হইলেন। সেই বধোছ্যক্ত গরু হইতে যজ্ঞভাগ পলায়ন করিল ও অবিতে (মেষে)
প্রবেশ করিল। সেই হইতে অবি যজ্ঞের যোগ্য হইল।
তথন দেবগণ যজ্ঞভাগ কর্তৃক পরিত্যক্ত গরুকে বর্জ্জন করিলেন; সে গবয় হইল।

তাঁহারা অবির আলম্ভনে উন্মত হইলেন। সেই বধো-হ্যক্ত অবি হইতে যজ্ঞভাগ পলায়ন করিল ও অজে (ছাগে) প্রবেশ করিল। সেই হইতে অজ যজ্ঞের যোগ্য হইল। দেবগণ যজ্ঞভাগ কর্ত্ত্ব পরিত্যক্ত অবিকে বর্জ্জন করিলেন; সে উষ্ট্র হইল।

এই যজ্ঞভাগ অজে বহুকাল ধরিয়া ক্রীড়া করিয়াছিল। সেই হেতু এই যে অজ, সে পশুগণ মধ্যে [ যজ্ঞে ] সর্বাপেক্ষা উপযুক্ত।

তাঁহারা অজের আলম্ভনে উগত হইলেন। সেই বধো-ছ্যক্ত অজ হইতে যজ্ঞভাগ পলায়ন করিল ও এই [পৃথিবীতে] প্রবেশ করিল। সেই হইতে এই [পৃথিবী] যজ্ঞের যোগ্য হইল। তথন দেবগণ যজ্ঞভাগ কর্জ্বল পরিত্যক্ত অজকে বর্জ্জন করিলেন; সে শরভ হইল।

এই সেই পশুগণ (যজ্ঞভাগ) মেধ কর্তৃক পরিত্যক্ত হওয়ায় অমেধ্য ( যজ্ঞের অনুপযুক্ত বা অপবিত্র ); সেইজন্য ইহাদের শ্বাংস ] ভোজন করিবে না।

পরে পুরোডাশের বিধান—''তমস্তাং…য এবং বেদ"

এই পৃথিবীতে [ প্রবিষ্ট ] যজ্ঞভাগকে দেবগণ অনুগমন করিয়াছিলেন। অনুস্ত হইয়া সে ত্রীহি (ধান্ম) হইল। সেইজ্বন্য যথন পশুর (হননের) পর [ ধান্য হইতে প্রস্তত ] পুরোডাশ নির্বপণ ( আহুতিদান ) করা হয়, তথন আমাদিগের যজ্ঞভাগযুক্ত পশু দারাই ইফ ঘটে, কেবল পশু দারাই ইফ ঘটে। যে ইহা জানে, তাহারও যজ্ঞভাগযুক্ত পশু দারাই ইফ ঘটে।

#### নবম খণ্ড

## পুরোডাশহোম—বপাহোম

পুরোডাশের প্রশংসা—"স বা এষঃ .... লোক্যমিতি"

এই যে পুরোডাশ [ প্রদান ] এতদ্বারা পশুরই আলম্ভন হয়। তাহার (পুরোডাশের অর্থাৎ তাহার উপকরণরূপ ধান্সের) যে কিংশারু (থড়), তাহাই [পশুর] লোম; যে তুষ, তাহাই চর্ম্ম; যে কুদ, তাহাই রক্ত, যে (তণ্ডুল হইতে এস্তত)

<sup>(</sup> ১°) অর্থাৎ বজ্ঞভাগ কর্ত্ক পরিত্যাগের পর মসুযাদি বে যে মুর্ত্তি গ্রহণ করিয়াছিল, সেই ক্লিন্দু ক্রাদি পরতপর্যান্ত পশুস্থৰ অমেধ্য ও উহাদের মাংস বর্জনীয়।

পিষ্টক ও পিষ্টকের অবয়বসকল, তাহাই মাংস; আর যে কিছু সার (তণ্ডুলের কঠিন ভাগ), তাহাই অস্থি। [অতএব] যে পুরোডাশ দ্বারা যাগ করে, সে পশুগণের সকল যজ্ঞভাগ দ্বারাই যাগ করে। সেইজন্য [ব্রহ্মবাদীরা] বলেন, পুরোডাশ যাগ [সকলের] দর্শনীয়।

তৎপরে বপাহোমের যাজ্ঞা—"যুবমেতানি……ভবতীতি"

''যুবমেতানি দিবি রোচনানি অগ্নিশ্চ সোম সক্রতৃ অধত্তম্। যুবং দিন্ধু রভিশস্তেরবভাদ্ অগ্নীষোমাবমুঞ্তং গৃভীতান্"॥'— হে সোম, তুমি এবং অগ্নি, তোমরা উভয়ে স্বর্গে প্রকাশমান [ এই নক্ষত্রগণকে ] ধরিয়া আছ ; হে অগ্নি ও সোম, সক্রতু ( সমানকর্মা ) তোমরা তোমাদের আপনার সিন্ধুগণকে (সমুদ্রবৎ প্রোঢ় যুক্তমানদিগকে) অপবাদ হইতে ও পাপ হইতে মুক্ত কর—এই মন্ত্রকে বপার জন্য (বপা-হোমের জন্য) যাজ্যা করিবে। যে ব্যক্তি দীক্ষিত হয়, সে সকল দেবতাকর্তৃকই আলব্ধ (আহুতিরূপে স্বীকৃত) হয়; সেই-জন্য [ব্রেক্সাবাদীরা কেহ কেহ] বলেন, দীক্ষিতের [গৃছে] ভোজন করিবে না। [ইহার উত্তর ] সেই হোতা যথন "অগ্নীষোমাবমুঞ্ত: গৃভীতান্" বলিয়া বপার যাগ করেন, তথন যজমানকে সকল দেবতার নিকটেই মুক্ত করেন। সেইজন্য [অন্য ব্রহ্মবাদীরা] বলেন, [দীক্ষিতের গৃছে] ভোজন করিবে, কেন না বপাহোমের পর সেই দীঞ্চিত [ দেবগণের নিকট মুক্ত হইয়া ] যজমানে পরিণত হয়।

অনস্তর পুরোডাশহোমের বাজ্ঞা—"আন্তং…বজ্ঞতি"

"আন্তং দিবো মাতরিশ্বা জভার" এই মন্ত্র পুরোডাশ-দানের যাজ্যা করিবে।

মন্ত্রের দ্বিতীয় চরণ—"অমণ্যাৎ…ভবতি"

"অমথাদন্যং পরি শ্রেনো অদ্রেং" এতদ্বারা এই যজ্ঞভাগ (পুরোডাশ) এখান হইতে (মনুষ্য হইতে) লব্ধ, ওখান হইতে (অশ্বাদি হইতে) লব্ধ, ইহাই বুঝায়।

উভর চরণের অর্থ—মাতরিশা (বায়ু) [উভয় দেবতার মধ্যে ] অগুতরকে (সোমকে) শ্বর্গ হইতে আনিরাছিলেন; খেন (পক্ষী) অগু দেবকে (অগ্নিকে) অদ্ধি (পর্বাত) হইতে মন্থন করিয়াছিলেন। সেইরূপ প্রোডাশও মন্থ্যা, অশ্ব, গো, অবি প্রভৃতি পশু হইতে লব্ধ বলিয়া ঐ মন্ত্রের এই কর্ম্মে প্রযোজ্যতা।

পুরোডাশহোমের পর তাহার স্বিষ্টক্রতের যাজ্ঞা—"স্বদস্ব হব্যা……যজ্জিতি"

"স্বদস্ব হব্যা সমিয়ো দিদীহি"—[হে অমি] হব্যসকল স্বাদ্ধ কর ও অন্নসকল সম্প্রদান কর— এই মন্ত্রকে পুরোডাশ-হোমে স্বিষ্টকৃতের যাজ্যা করিবে।

ঐ যাজ্যার প্রশংসা—"হবিরেবান্দা…ধত্তে"

ঐ মন্ত্রদারা এই কর্ম্মে (স্বিফক্তে) আহুতিকেই স্বান্ত্র্ করা হয় এবং অমকে ও উর্জ্জকে (ক্ষীরাদিকে) আপনাতে স্থাপন করা হয়।

তৎপরে স্বিষ্টকুৎযাগের পর পশুসুরোডাশসম্বনী ইড়ার আহ্বান— "ইড়াং…দধাতি"

ইড়াদেবতাকে " আহ্বান করা হয়। পশুগণই ইড়া;

<sup>( 2) &</sup>gt;| 4|06| ( 3 ) 9|68|22 |

<sup>(</sup>৪°) ইড়া শব্দের অর্থ বাগের পর পুরোডাশের বে অংশ বন্ধমান ও ঋষিকেরা ভক্ষণ করেন। ইড়াভক্ষণের পুর্কে ইড়ার আহ্বান হয়। পুর্কে দেও।

এতদ্বারা পশুগণকেই আহ্বান করা হয় ও যজমানে পশু-গণেরই স্থাপনা হয়।

#### দশম থও

#### পত্মাঙ্গুহোম

পশুর হৃদয়াদি একাদশ অঙ্গ আহতির জন্ম মৈত্রাবর্ত্বণের প্রতি প্রেষবিধান— "মনোতারৈ—অধ্বর্যুঃ"

"মনোতার (তন্ধামক দেবতার) উদ্দেশে অবদীয়মান (খণ্ডশঃ গৃহীত) আহুতির (পশ্বাঙ্গের) অনুকৃল মন্ত্র পাঠ কর"—অধ্বর্য এই প্রৈষমন্ত্র বলিবেন।

ভৎপরে পশার্মহোমকালে মৈত্রাবরুণপাঠ্য স্ক্র—"বং হয়ে…অব্যাহ"

"হং হুগ্নে প্রথমো মনোতা" ইত্যাদি সূক্ত '-[মৈত্রাবরুণ] পাঠ করিবে।

ঐ স্ক সম্বন্ধে আপত্তি ও তাহার খণ্ডন—"তদাহ…অম্বাহ"

এ বিষয়ে [ ব্রহ্মবাদীরা ] আপত্তি করেন, পশু যথন অন্য দেবতার (অগ্লি ও সোম এতত্বভয়ের) উদ্দিষ্ট, তবে কেন মনো-তার উদ্দেশে অবদীয়মান আহুতির অনুকূলে কেবল একমাত্র অগ্লিদেবতার উদ্দিষ্ট মন্ত্র পাঠ করা হয় ? [ উত্তর ] তিনজ্জন দেবতা ( বাক্য, গাভী এবং অগ্লি ) দেবগণের মনোতা ( মনে প্রবিষ্ট দেবতা); সেই তিন দেবতাতেই দেবগণের মন আসক্ত রহিয়াছে। বাক্যই দেবগণের মনোতা, তাঁহাতেই তাঁহাদের মন আদক্ত রহিয়াছে। গাভীই দেবগণের মনোতা, তাঁহাতেই তাঁহাদের মন আদক্ত রহিয়াছে। অগ্নিই দেবগণের মনোতা; তাঁহাতেই তাঁহাদের মন আদক্ত রহিয়াছে। অগ্নিই দকল মনোতার স্বরূপ, অগ্নিতেই দকল মনোতা মিলিত আছেন, দেইজন্ম অগ্নির উদ্দিষ্ট ঋক্দকলকেই মনোতার উদ্দেশে অব-দীয়মান আহুতির অনুকূল মন্ত্ররূপে পাঠ করিবে।

তৎপরে হৃদয়াদি একাদশ অঙ্গহোমের যাজ্ঞ্যা ও তাহার প্রশংসা—"অগ্নীষোমা •••য এবং বেদ"

"অ্যাষোমা হবিষঃ প্রস্থিতস্থা" এই মন্ত্রকে প্রধান ] আহুতির হাজ্যা করিবে। ঐ মন্ত্রে "হবিষঃ" এই পদ রূপসমূদ্ধ ও "প্রস্থিতত্ত" ইহাও রূপসমূদ্ধ। যে ইহা জানে, তাহার প্রদত্ত আহুতি সকলসমৃদ্ধি দ্বারা সমৃদ্ধ হইয়া দেবগণকে প্রাপ্ত হয়।

অনস্তর বনস্পতিযাগ—"বনস্পতিং…যজতি"

বনস্পতির যাগ করিবে। কেন না প্রাণই বনস্পতি। যে কর্ম্মে ইহা জানিয়া বনস্পতির যাগ হয়, সেখানে তদ্দত্ত এই আহুতি জীবনম্বরূপ হইয়া দেবগণকে প্রাপ্ত হয়।

পরে সিষ্টকৃতের যাগ—"বিষ্টকৃতং শপ্রতিষ্ঠাপয়তি"

স্বিফ্রকতের যাগ করিবে। প্রতিষ্ঠাই স্বিফ্রক্রং। এতদ্বারা যজ্ঞান্তে যজ্ঞকে প্রতিষ্ঠাতেই প্রতিষ্ঠিত করা হয়।

পরে ইড়ার আহ্বান—"ইড়াম্ · · দধাতি"

ইড়ার আহ্বান হয়। পশুগণই ইড়া, এতদ্বারা পশুগণ-

কৈই আহ্বান করা হয় এবং পশুগণকেই যজমানে স্থাপিত করা হয়।

পূর্ব্বে পুরোডাশহোমের পর ইড়াহ্বান হইয়াছে। এখন পশ্বাঙ্গহোমের পর ইড়াহ্বান।

# সপ্তম অধ্যায়

# প্রথম খণ্ড

#### পশুযাগ

পর্যাগ্রিকরণবিষয়ে ' আখ্যাগ্রিকা-"দেবা বৈ · · · পশ্চাৎ"।

পুরাকালে দেবগণ যজ্ঞ বিস্তার করিয়াছিলেন। ইঁহাদের যজ্ঞের বিল্ল করিব, এই অভিপ্রায়ে অস্তরেরা তাঁহাদের নিকট আদিয়াছিল। পশু আপ্রীত হইলে পর (পশুযাগের অন্তর্গত প্রযাজ-যজনের পর) ও পর্যাগ্রিকরণের পূর্বেব যুপের অভিমুখে পূর্ববিদকে তাহারা আদিয়াছিল। সেই দেবগণ তাহা বুঝিতে পারিয়া যজ্ঞরক্ষার্থ ও আত্মরক্ষার্থ ি পশুর দন্মুখে পর পর তিনটি অগ্রিময় প্রাকার নির্মাণ করিয়াছিলেন। তাঁহাদের সেই অগ্রিময় প্রাকারগুলি [পশুর ] দন্মুখে দীপ্যমান থাকিয়া উচ্ছলভাবে অবস্থিত ছিল। অস্তরেরা সেই প্রাকার আক্রমণ না

(১) আগ্নীপ্র নামক ঋষিক্ আংবনীর হইতে অগ্নি গ্রহণ করিরা "পরি বাজপতিঃ কবিঃ" (৪।১৫।৬) এই মস্ত্রে তিনবার পশুর চারিদিকে সেই অগ্নিকে প্রদানণ করান। এই পুর্যায়িকরণঅফ্রান পূর্বে বিবৃত হইরাছে, বট অধ্যায় পঞ্চম থগু দেখ।

করিয়াই পলায়ন করিয়াছিল। তখন দেবগণ [ প্রাকারগত ] আমি দারাই পূর্ববিদিকে ও[সেই] অমি দারাই পশ্চিমদিকে অস্তর গণকে ও রাক্ষসগণকে বধ করিয়াছিলেন।

পর্যান্নিকরণের তাৎপর্য্য—"তথৈব·····অবাহ"

যজমানেরা এই যে পর্যায়িকরণ [ কর্ম ] করেন, তদ্বারাও সেইরূপই (দেবগণকৃত কর্মের মত ) যজ্ঞরক্ষার্থ ও আত্মরক্ষার্থ তিনটি অমিময় প্রাকার নির্মাণই করা হয়। সেই জন্মই পর্যায়িকরণ অমুষ্ঠিত হয় ও সেই জন্মই পর্যায়িকরণের অমুকূল মন্ত্র পাঠ হয় ।

পর্যায়িকরণের পর সেই অগ্নি অগ্রবর্ত্তী করিয়া পশুকে বধস্থানে আনিতে হর, ষথা—"ভং·····লাকমেতি"।

সেই পশুকে আপ্রীত হইলে পর ( অর্থাৎ প্রযাজের পর ) ও পর্যামিকরণের পর উত্তরমুখে লইয়া যাওয়া হয়। তাহার সম্মুখে [আমীএ] উল্মাক (আহবনীয় হইতে গৃহীত অগ্রির উল্কা) বহন করেন। এই যে পশু, ইনি মূলতঃ যজমানের স্বরূপ। ঐ [ সম্মুখে নীয়মান ] অগ্রি ছারা যজমান সম্মুখে আলোক রাখিয়া স্বর্গলোকে গমন করিবেন, এই অভিপ্রায়হেতু, সেই অগ্রি ছারা যজমান সম্মুখে আলোক রাখিয়াই স্বর্গলোকে গমন করেন।

শামিত্রদেশে উপস্থিত হইরা বহিঃ প্রক্ষেপ করিবে, বথা—"তং—কুর্বস্থি" সেই পশুকে যেখানে হত্যা করিতে ইচ্ছা করা হয়, সেই

<sup>(</sup>२) वर्गविकत्रत्व-अञ्चल्क तञ्ज—"व्यक्तिका लोश्यादा" ( ३।३०१३ ) भूदर्स तथ ।

<sup>( ॰ )</sup> গণ্ড বজনাবের প্রাচিনিধি, গণ্ডকে বজনাব জান্মনিচ্নরদে অর্থণ করেন। ইহা পূর্বে বলা হইরাছে।

খানে অধোভূমিতে অধ্বর্যু বহিঃ (কুশ) নিক্ষেপ করিবেন। [প্রযাজ যজন দারা] আপ্রীত হইলে পর ও পর্য্যগ্রিকরণের পর, এই পশুকে [হননার্থ] বেদির বাহিরে (শাসিত্রদেশে) এই যে আনা হয়, এতদ্বারা সেই পশুকে বর্হিষদ (কুশাসনে উপবিষ্ট) করা হয়।

গভর পুরীষ কেলাইবার জন্ত গর্জ খনন, ° যথা—"ভন্ত……প্রতিষ্ঠাপরন্তি"।
তাহার পুরীষগোপনের স্থান খনন করা হয়। পুরীষ
ওষধি হইতে উৎপন্ন; এই [ ভূমি ] ওষধিগণের স্থান; এই
হৈতু ইহাকে স্বস্থানেই শেষ পর্যান্ত স্থাপন করা হয়।

পশু-পুরোডাশের প্রশংসা '--"ভদাহ:···বেদ"।

এ বিষয়ে [ব্রহ্মবাদীরা] বলেন, এই যে পশু, ইহা
[সমস্তই] আছতিরূপে দেয়; কিন্তু ইহার লোম, চর্মা, রক্ত,
অন্ত্রগত তৃণাদি, খুর, শৃঙ্গদ্বয় এবং যে কিছু মাংস [ভূমিতে]
পড়িয়া যায় তাহা, ইত্যাদি ইহার বহু অবয়ব [আছতি] দেওয়া
হয় না; তবে ঐ সকলের অভাব কিরূপে পূর্ণ করা হয় ?
[উত্তর] পশুর [আলন্তনের] পরে ঐ যে পুরোডাশ দেওয়া
হয়, এতদ্বারাই সেই সকলের অভাবের পূরণ হয়। [কেন
না] [পূর্ব্বোক্ত মন্স্যাখাদি] পশুগণের নিকট হইতে যজ্জভাগ চিয়া গিয়াছিল; তাহাই [ভূমিপ্রবেশ করিয়া] ব্রীহি ও
যব রূপে উৎপন্ন হইয়াছিল। সেইজন্য এই যে পশুর [আলজ্বনের] পর পুরোডাশ দেওয়া হয়, ইহাতে আমাদের যজ্জভাগযুক্ত পশু ঘারাই ইউ লাভ হয়, কেবল পশু ঘারাই

<sup>(</sup>३) भूर्व्स तय। (१) भूर्व्स तय।

আমাদের ইফ লাভ হয়। যে ইহা জানে, তাহার যজ্ঞভাগযুক্ত পশু দারাই ইফ লাভ হয়—কেবল পশু দারাই তাহার
ইফ লাভ হয়।

পুরোডাশদানে পশুদানেরই ফল পাওরা যায়। পর্যায়িকরণ হইতে পুরোডাশ-দান পর্যান্ত কর্ম ষষ্ঠ অধ্যায়েই পুর্বে বিবৃত হইয়াছে।

# দ্বিতীয় খণ্ড বপাস্তোক-হোম

বপাতোকহোমের প্রৈষ মন্ত্র—"তম্ম বপাং · · · গচ্চানিতি"

সেই পশুর বপা ' [ উদরের উপর হইতে ] ছিয় করিয়া [ অগ্নিতে পাকার্থ ] আনা হয়। অধ্বর্যু তাহার উপর ক্রব ' হইতে মৃতধারা নিক্রেপ করিয়া, "স্তোকের (বপা হইতে ক্ররিত জলবিন্দুর ) অনুকূল মন্ত্র পাঠ কর" [ হোতাকে ] এই [ প্রৈষ্ মন্ত্র ] বলেন। [ বপা হইতে ] এই যে বিন্দুসকল ক্ররিত হয়, ঐ বিন্দুসকল সকল দেবতার প্রিয়; ইহারা অসন্তুফ হইয়া যেন দেবগণের নিকট না যায়, এই উদ্দেশেই [ উহাদের অনুকূল মন্ত্রপাঠার্থ মৈত্রাবরুণকে আহ্বান হয় ]।

মৈত্রাবরুণপাঠ্য অমুবচন—"জু্যস্ব…জুহোতি"

🔭 "জুষস্ব সপ্রথস্তম্" ওই মন্ত্র পাঠ করিবে। "বচো

<sup>(</sup> ১ ) উদরের উপরে খেতবর্ণ যে মেদ, তাহার নাম বপা। ঘৃতাক্ত ও অগ্নিতপ্ত বপা হইতে ক্ষরিত বিন্দুসকলের শ্বারা হোম বপান্ডোকহোম।

<sup>(</sup>২') আজ্যাদির হোমে ব্যবহৃত খদিরকাঠের হীতাকে শ্রুব বলে।

<sup>(0) 3194131</sup> 

দেবপ্দরস্তমম্। হব্যা জুহ্বান আসনি" এতদ্বারা [ দ্বিতীয় ও তৃতীয় চরণ পাঠ দ্বারা ] ঐ বিন্দুসকলকে অগ্নির মুখেই আহুতি দেওয়া হয়।

মস্ত্রের অর্থ—অহে অগ্নি, এই হব্য আস্তে (মুখে) নিক্ষেপ করিয়া অতিশয় বিস্তৃত ও দেবগণের প্রীতিজনক এই স্তৃতিবাক্যে প্রীত হও।

তৎপরে পঞ্চধাগ্যুক্ত স্থক্তের বিধান—"ইমং…অস্বাহ"

"ইমং নো যজ্ঞময়তেয়ু ধেহি" ইত্যাদি দূক্ত পাঠ করিবে।

ঐ অগ্নিস্থক্তের প্রথম ঋকের ব্যাথ্যা—"ইমা...তদাহ"

"ইমা হব্যা জাতবেদো জুষস্ব"—এই [দ্বিতীয় চরণে]
হব্য দারা [জাতবেদা অগ্নির] প্রীতি প্রার্থনা হয়। "স্তোকানামগ্নে মেদমো দ্বতস্থ" এই [তৃতীয়] চরণে [ঐ বিন্দুসকলকে]
মেদের (বপার) ও দ্বতের [বিন্দুই] বলা হইল। "হোতঃ
প্রাশান প্রথমো নিষ্য" এই [চতুর্থ] চরণে অগ্নিই দেবগণের
হোতা; সেই অগ্নি, তুমিই প্রথমে উপবিষ্ট হইয়া [বিন্দুসকল] ভক্ষণ কর—ইহাই বলা হইল।

সমস্ত মন্ত্রের অর্থ—অহে জাতবেদা অগ্নি, তুমি আমাদের যজ্ঞকে অমরগণের নিকট রাথ; এই হবাসকলে প্রীত হও; অহে হোতা, প্রথমে উপবিষ্ঠ হইয়া মেদের ও ম্বতের এই বিন্দুসকলকে ভক্ষণ কর।

স্ক্রগত দ্বিতীয় ঋক্ —' দ্বতবন্তঃ… আশান্তে"

"মৃতবন্তঃ পাবক তে স্তোকাশ্চোতন্তি মেদসঃ" —এই বাক্যে উহাদিগকে মেদেরই (বপার) এবং মৃতেরই [বিন্দু]

<sup>(</sup>৪) ৩।২১।১। ভৃতীয় মণ্ডলের একঁবিংশ স্ক্রের বিধান হইল।

<sup>( ( )</sup> ७ | २১ | २ |

বলা হইল। "স্বধর্মাং দেববীতয়ে শ্রেষ্ঠাং নো ধেহি বার্য্যম্"— এতদ্বারা [ স্বধর্মে নিধানরূপ ] আশিষ প্রার্থনাই হইল।

ঋকের অর্থ—হে পাবক, তোমার জন্ম মেদের বিন্দুসকল স্বতযুক্ত হইরা ক্ষরিত হইতেছে, দেবগণের ভক্ষণার্থ তুমি আমাদিগকে শ্রেষ্ঠ স্বধর্মে নিধান কর। তৃতীয় ঋক্—" "তুভাং—আশাস্তে"

"তুভ্যং স্তোকা মৃতশ্চু তোহমে বিপ্রায় সন্ত্য"—এই বাক্যেও উহাদিগকে মৃতশ্চু ত (মৃতপ্রাবী) বলা হইল। "ঋষিঃ প্রেষ্ঠঃ সমিধ্যসে যজ্ঞস্থ প্রাবিতা ভব"—এতদ্বারা যজ্ঞের সমৃদ্ধি প্রার্থনা হইল।

ঋকের অর্থ—হে দানকুশল অগ্নি, এই দ্বতপ্রাবী বিন্দুসকল বিপ্রারূপী ভোমার জ্বন্থই বর্ত্তমান। তুমি ঋষি ও শ্রেষ্ঠ, ভোমাকে প্রজ্ঞলিত করিতেছি, তুমি যজ্ঞের রক্ষক হও।

চতুর্থ ঋক্—¹ "তুভ্যং শ্চোতস্তি…আশাস্তে"

"তুভাং শ্চোতন্ত্যপ্রিগো শচীব স্তোকাসো অগ্নে মেদসো দ্বতস্থা"—এতদ্বারা উহাদিগকে মেদেরই এবং দ্বতেরই [বিন্দু] বলা হইল। "কবিশস্তো রহতা ভামুনাগা হব্যা জুষম্ব মেধির" এতদ্বারাও হব্যে শ্রীতি প্রার্থনা হইল।

ঋকের অর্থ—অহে অধিগু, অহে শক্তিমান্ অগ্নি, বপাবিন্দুসকল ও ম্বত-বিন্দুসকল তোমার জন্ম করিত হইতেছে। তুমি কবিগণ কর্ত্বক স্বত হইয়া মহৎ তেজের সহিত আগমন কর। যে মেধাবী, তুমি আমাদের হব্যে প্রীত হও।

পঞ্চম ঋক্— "ওজিষ্ঠং ··· বীহীতি"

"ওজিষ্ঠং তে মধ্যতো মেদ উদ্ধৃতং প্র তে বয়ং দদামহে। শ্চোতন্তি তে বদো স্তোকা শ্বধিস্বচি প্রতি তান্ দেবশো বিহি"—এতদ্বারা যেমন "সোমস্থ অগ্নে বীহি"—অগ্নি তুমি সোম ভক্ষণ কর—[ইহা বলিয়া বষট্কার উচ্চারণ হয়], সেই-রূপ ঐ মন্ত্রের পর ইহাদের (ঐ বিন্দুসকলের) উদ্দেশে বষট্-কার উচ্চারণ হয়।

ঋকের অর্থ—অহে অগ্নি, পশুর মধ্য হইতে বলিষ্ঠ মেদ উদ্ধৃত করিয়া আমরা তোমার জন্ম প্রদান করিতেছি; অহে বস্থা, বপার উপরিস্থিত বিন্দুসকল তোমার জন্ম ক্ষরিত হইতেছে; দেবগণের তুট্টির জন্ম সেই প্রত্যেক বিন্দু ভক্ষণ কর। এই শেষ মন্ত্রের পর বষট্কার উচ্চারণ করিয়া আছতি দেওয়া হয়। তৎপরে বিন্দুসকলের প্রশংসা—"তদ যদ্—উপাচরতি"

এই যে বিন্দুসকল বপা হইতে ক্ষরিত হয়, ঐ বিন্দুসকল সকল দেবতারই প্রিয়; এই হেতু র্প্তিও (মেঘ হইতে জল-র্প্তিও) বিন্দু বিন্দু বিভক্ত হইয়া [ভূমিতে] পতিত হয়।

# তৃতীয় খণ্ড

#### বপাহোম

বপাহোম শব্দে কতিপর প্রশ্ন ও উত্তর, যথা—"তদাহঃ…যজন্তীতি"
এ বিষয়ে [ব্রহ্মবাদীরা] বলেন, [এ স্থলে] স্বাহাকৃতিগণের
(অন্তিম প্রযাজ দেবতাগণের) পুরোহসুবাক্যা কি হইবে ? প্রৈষ কি হইবে ও যাজ্যাই বা কি হইবে ? [উত্তর]
[বপাবিন্দুর অনুকূলে মৈত্রাবরুণ] যে যে [অনুবচন] পাঠ
করেন, 'তাহাই [স্বাহাকৃতি-যাগের] পুরোহসুবাক্যা হয়;

<sup>(</sup>১) "जूरव मधावस्य (১।१६। 🕏)--भूद्ध ३६२ भृष्ठ (पर

[প্রৈষসূক্তে] যে [পশুপ্রযাজের অন্তিম] প্রৈষ, ' তাহাই [স্বাহা-কৃতিযাগে] প্রৈষ হয় ; [ আপ্রীসূক্তে ] যে [ অন্তিম ] যাজ্যা, " তাহাই [ স্বাহাকৃতির ] যাজ্যা হয়।

আবার [ব্রহ্মবাদীরা] বলেন, স্বাহাক্বতির দেবতা কাহারা?
[উত্তর ] বিশ্বদেবগণই [স্বাহাক্বতির দেবতা], ইহাই বলিবে।
সেই জন্মই "স্বাহাক্বতং হবিরদন্ত দেবাঃ"—দেবগণ স্বাহাকারসংস্কৃত হব্য ভক্ষণ করুন—এতদ্বারা [এই মন্ত্রাংশ দ্বারা]
যাগ করা হয় (অর্থাৎ উহাই যাজ্যারূপে পাঠ করা হয়)।

বপাহোম-প্রশংসার্থ আখ্যায়িকা—"দেবা বৈ…বপা"

দেবগণ যজ্ঞবারা, শ্রমদ্বারা, তপস্থাদ্বারা ও আহুতিসমূহদ্বারা স্বর্গলোক জয় করিয়াছিলেন। বপাহোমের পরই তাঁহাদের নিকট স্বর্গলোক আবিভূত হইল। তাঁহারা বপাহোম করিয়াই অন্য কর্মদকল সম্পন্ন না করিয়াও উদ্ধ্ মুথে স্বর্গলোকে গিয়াছিলেন। তদনন্তর মনুষ্যগণ ও ঋষিগণ যজ্ঞ জানিবার উদ্দেশে যজ্ঞের কোন চিহ্ন দেখিব বলিয়া দেবগণের যজ্ঞভূমিতে আসিয়াছিলেন। তাঁহারা [ যজ্ঞভূমির ] নিকটে বিচরণ করিতে করিতে অঙ্গহীন (বপাহীন) পশুকে শয়ান (যজ্ঞভূমিতে পতিত) অবস্থায় প্রাপ্ত হইলেন ও বুঝিলেন, এই যে বপাটুকু, তাহাই পশু। সেই জন্য এই যে বপাটুকু, তাহাই পশু।

দেবগণ পশুর বপামাত্র আছতি দিয়া পশুর অন্থ অঙ্গ পরিত্যাগ করিয়াও স্বর্গলোকে গিয়াছেন, অতএব বপাই পশুর প্রধান অঙ্গ, বপাহোমেই পশুহোম দিদ্ধ হয়। স্থত্যাদিনে (সোমাভিষবের শেষদিনে)প্রাতঃসবনে পশুর বপা-

<sup>(</sup>২) ''হোতা যক্ষদশ্নিং স্বাহাজ্যন্ত'' ইত্যাদি একাদশ প্রযাজ যাগের প্রৈষ। পূর্বের দেখ।

<sup>(</sup>৩) "সদ্যোজাতঃ" ইত্যাদি একাদশ প্রযাজের যাজা।। পূর্বে ১৩৩ পৃষ্ঠ দেখ।

হোম হয় ও তৃতীয় সবনে পশুর হৃদয়াদি অগু অঙ্গের হোম হয়। বপাহোমেই বদি সমস্ত পশুর হোম সিদ্ধ হইল, তবে ঐ তৃতীয় সবনে অগ্রাগ্ত অঙ্গের হোমের প্রায়েজন কি, এই প্রায়ের মীমাংসা—"অথ বদেনং…বেদ"

অনন্তর, তৃতীয় সবনে এই পশুকে পাক করিয়া যে আহুতি দেওয়া হয়, তাহার উদ্দেশ্য এই যে, বহুল আহুতিদারাই আমাদের ইফ লাভ হউক, কেবলমাত্র পশুদারাই আমাদের ইফ লাভ হউক। যে ইহা জানে, তাহার বহুল আহুতিদারাই ইফ লাভ হয়; কেবল পশুদারাই তাহার ইফ লাভ হয়।

বপাহোমের পর অন্ত অঙ্গের হোম স্বর্গলাভপক্ষে আবশ্রক না হইলেও স্মান্ততির বাহুল্যে কোন দোষ হয় না। "অধিকং নৈব দোবায়"

# চতুৰ্থ খণ্ড

#### বপাহোমপ্র**শং**সা

বপাহোমপ্রশংসা—"সা বা · · · জয়তি"

এই যে বপাহুতি, ইহা বস্তুতঃ অমৃতাহুতি। [সেইরূপ]
অগ্ন্যাহুতিও অমৃতাহুতি; মৃতাহুতিও অমৃতাহুতি; সোমাহুতিও অমৃতাহুতি। এ সকলই অশরীর (অমরত্ব দান করে
বলিয়া শরীরনাশক) আহুতি। যে কিছু অশরীর আহুতি
আছে, তদ্বারা যজমান অমৃতত্ব (অমরত্ব বা অশরীরিত্ব) লাভ
করে।

<sup>(</sup>১) অগ্নিও কখন কখন আহুতিবরূপে ব্যবহৃত হয়, যথা—অগ্নিমন্থনে মধিত অগ্নিকে আহ্বনীয়ে আহুতি দেওয়া হয়। পূর্ব্বে ৬২ পৃষ্ঠ দেখ।

পুনঃপ্রশংসা---"সা বা···পরিবাসয়েতি"

এই যে বপা, ইহা রেডঃম্বরপ। রেডঃ যেমন [নিষেকান্ডে] লীন হয়, বপাও সেইরূপ [আহুতির পর] লীন হয়; রেডঃ শুক্লবর্ণ; রেডঃ অশরীর; বপাও শুক্লবর্ণ; রেডঃ অশরীর; বপাও শুক্লবর্ণ; রেডঃ অশরীর; সেই শুলীর। এই যে রক্ত ও যে মাংদ, তাহাই শরীর; সেই জ্যুই [ঋত্বিক্ পশুর অঙ্গচ্ছেদনকর্তাকে] বলেন, যতক্ষণ অলোহিত (রক্তশ্যু) না হয়, ততক্ষণ বপা ছেদন কর।

হোমের জন্ম বপাকে কর্মট অবদানে বা ভাগে বিভক্ত করিতে হইবে, তাহার বিশ্বন—"সা—লাকমেতি"

বপা পাঁচ অবদানে বিভক্ত হয়। যদি যজমান চতুরবন্তী হয়, ' তাহা হইলেও বপা পাঁচ অবদানে ভাগ করিবে। প্রথমে মৃত [জুহ,ূর] উপরে রাখিবে,[তাহার উপর] হিরণ্যথশু, [ তাহার উপর ] বপা, [ তাহার উপর ] হিরণ্যথশু, পরে [ সকলের উপর ] মৃতধারা দিবে।

(২) বিকল্পত (বৈঁচি) কাঠের পাত্র বাহাতে হোমার্থ ঘৃত রক্ষিত হন, উহার নাম প্রবা। যে পলাশনির্দ্ধিত হাতাতে হব্য প্রহণ করিয়া অধ্বর্যু হোম করেন, তাহার নাম জুত্র। ডানি হাতে জুত্র ধরিয়া বাম হাতে অথপ কাঠের আর একথান হাতা ধরা থাকে, তাহার নাম উপভৃৎ। আর ঘৃতহোমের জফ্র থদিরকাঠের ছোট একথানি হাতা থাকে, তাহার নাম ক্রব। হোমের পূর্বের ক্রবারা প্রবা হইতে ঘৃত প্রহণ করিয়া জুত্রতে রাখিয়া পরে অধ্বর্যু হোতাকে অনুবাকা। পাঠার্থ প্রেষ দ্বারা আহ্লান করে। পরে আবার তিনবার এক্রপ ঘৃত গ্রহণ করেন। এইরপে চারিবারে হোমার্থ ঘৃত গ্রহণের নাম চতুরবন্ত। যে বজমানের পক্ষে এই ব্যবস্থা, সেই যজমান চতুরবন্তী। গোত্রতেদে কোন কোন যজমানের পক্ষে পাঁচবারে ঘৃত গ্রহণ বিহিত। সেই যজমান পঞ্চাবন্তী। সমন্ত হব্য হইতে এক একবার হোমের লক্ষ্ক কিয়দংশ গ্রহণের নাম অবদান। এহলে বথাক্রমে ঘৃত, মূর্ণথত, বৃপা, স্বর্ণথত ও ঘৃত এই পাঁচটি বথাক্রমে আহতিরপে গৃহীত হওরায় গাঁচ অবদান হইল। হিরণ্য-থতের পরিবর্ত্তে ঘৃত বারা হোমেও সেই কল হয়।

এ বিষয়ে [ ব্রহ্মবাদীরা ] বলেন, যদি হিরণ্য না পাকে, তবে কি হইবে ? [ উত্তর ] হুইবার মৃত রাখিয়া তৎপরে বপা অবদান করিয়া উপরে আর হুইবার মৃতধারা দিবে। মৃতই অমৃত ও হিরণ্যও অমৃত। সেই হেড় মৃতে যে ফল, তাহা তাহাতেই লব্ধ হয়। হিরণ্যে যে ফল, তাহাও তাহাতেই লব্ধ হয়। হিরণ্যযুক্ত ও মৃতযুক্ত হইয়া ) সেই বপা পাঁচ-অবদানযুক্ত হয়।

এই পুরুষও (মনুষ্যদেহও) লোম, ত্বক্, মাংস, অছি ও
মজ্জা এই পাঁচভাগে বিভক্ত হইয়া পঞ্চ [-অবয়ব-] বিশিষ্ট।
সেই পুরুষ যেরূপ (পঞ্চ-অবয়ববিশিষ্ট), যজমানকেও সেইরূপ
[পাঁচ অবদানে ] সংস্কৃত করিয়া [বপাহোমদারা ] দেবযোনি
অমিতে আহুতি দেওয়া হয়। অমিই দেবযোনি। সেই
যজমান দেবযোনি অমি হইতে আহুতিসমূহের সহিত মিলিত
হইয়া হিরণ্যশরীর হইয়া উদ্ধৃন্থে স্বর্গলোকে গমন করে।

# পঞ্চম খণ্ড

প্রাতরসুবাক

প্রাতরম্বাক ' বিষয়ে প্রৈয় মন্ত্র — "দেবেভাঃ...... অধ্বর্য়ঃ''
অহে হোভা, [ স্থত্যাদিনের ] প্রাতঃকালে আগমনকারী

<sup>( &</sup>gt; ) সোমবাগের শেবদিনকে হত্যাদিন বলে। সেই দিন সোমের অভিবৰ হয়। ঐ দিন ইন্টোদরের পূর্বে অন্তি, উবা ও অধিবরের উদ্দেশে হোতা অধ্যব্যুগ্রেষিত চইয়া স্কর্নত্ত পাঠ করেল। এই অনুষ্ঠানের নাম প্রাতরজ্ববাক। পূর্বেগ্রেষ পূর্বেগ্রেষ্ট্রেষ্ট্রেষ্ট্রেষ্ট্রেষ্ট্রেষ্ট্র কারণ করে দেখান হইতেছে।

দেবগণের অমুকূল মন্ত্র পাঠ কর—অধ্বযু্ত্য এই [ প্রৈষমন্ত্র ] বলেন।

উহার ব্যাখ্যা—"এতে বাব…এবং বেদ"

এই যে অগ্নি, উষা ও অশ্বিদ্বয়, এই দেবতারাই [সেই দিন]
প্রাতঃকালে আগমন করেন। ইহাঁরা প্রত্যেকে সাত সাত
ছেন্দোযুক্ত মন্ত্রদারা আগমন করেন। বৈ ইহা জানে, ঐ
প্রাতঃকালে আগমনকারী দেবতাগণ তাহার যজ্ঞে আগমন
করেন।

্প্রাতরম্ববাকের দেবসম্বন্ধবিচার—প্রজাপত্যে…এবং বেদ"্

পুরাকালে [কোন যজে ] প্রজাপতি স্বয়ং হোতা হইয়া প্রাতরন্থাক পাঠে উন্নত হইলে দেবগণ ও অস্তরগণ, উনি আমাদের উদ্দেশে [অনুবচন পাঠ করিতেছেন], উনি আমাদের উদ্দেশে অনুবচন পাঠ করিতেছেন, এই বলিয়া যজের সমীপে উপস্থিত হইয়াছিলেন। তিনি (প্রজাপতি) কিস্ত দেবগণের উদ্দেশেই অনুবচন পাঠ করিয়াছিলেন। তাহাতে দেবগণেরই জয় হইল; অস্তরেরা পরাভূত হইল। যে ইহা জানে, দে স্বয়ং জয় লাভ করে; তাহার দ্বেষকর্তা পাপী শক্রও পরাভূত হয়।

প্রাতরম্বাক শব্দের ব্যুৎপত্তি—"প্রাতবৈ · · · প্রাতরম্বাকত্বম্"

সেই প্রজাপতি প্রাতঃকালেই দেবগণের উদ্দেশে অমুবচন পঠি করিয়াছিলেন ; তাহাই প্রাতরত্ববাকের প্রাতরত্ববাকত্ব।

<sup>া (</sup> ২) প্রত্যেকের পক্ষে বধাক্রমে এই সাত ছন্দের ঋক্ পঠিত হর ;—গারত্রী, জম্মন্ট ুপ্, বিষ্টি ুপ্, বৃহতী, উন্ধিন্ধ, রগতী ও পঙ্জি । প্রত্যেকের পক্ষে ছন্দ এক; কিন্তু হয় পত্ত ; মন্ত্রগুলির জ্ঞা জাখলারন ভৌতক্তা দেখ।

প্রাতরন্থবাকের কালনির্দ্দেশ—"মহতি রাত্র্যা…ব্রহ্মণি চ"

রাত্রির ব্রথিক [ অবশিষ্ট ] থাকিতে ( অর্থাৎ সূর্য্যোদয়ের অধিক পূর্বেই) অনুবচন পাঠ কর্ত্তব্য; তাহা হইলে সমস্ত [লোকিক] বাক্যের ও সমস্ত ব্রহ্মবাক্যের (েল্ফাক্রের) পরিগ্রহ ঘটে। যে ব্যক্তি [লোকসমাজে] উৎকৃষ্ট<sup>শই</sup> সকল ঠেতা লাভ করে, সে পূর্বের কথা কহিলে [ অন্য ইতরলোকে ] ইইার পরে কথা কহে। এই জন্ম রাত্রি অধিক থাকিতেই অনুবচন পাঠ কর্ত্তব্য। [নিদ্রিত লোকে জাগরণের পর] কথা কহিবার পূর্ব্বেই অনুবচন পাঠ কর্ত্তব্য। যদি [ সেই সকল লোক ] পূর্ব্বে কথা কহিলে, তৎপরে অনুবচন পাঠ করা হয়, তাহা হইলে এত-দারা অন্য লোকের (ইতর লোকের বা নীচ লোকের) কথার পর কথা কহা হয়। 'দেই জন্ম রাত্রি অধিক থাকিতেই অনু-বচন পাঠ কর্ত্তব্য। পাখী ডাকিবার পূর্বেব অনুবচন পাঠ করিবে। এই যে গদ্দিসকল ও এই যে শকুনিসকল, ইহারা [মৃত্যুদেবতা ] নিখাতির মুখস্বরূপ। সেই জন্ম পাথী ডাকি-বার পূর্বের অনুবচন পাঠ করিবে; ইহার উদ্দেশ্য এই যে, অয-জ্ঞিয় বাক্য (পক্ষ্যাদির ধ্বনি ) পূর্বেব কথিত হওয়ার পরে যেন

<sup>(</sup>৩) স্বত্যাদিনের পূর্বাদিবদে অগ্নীযোমীয় পশু অনুষ্ঠান বিহিত হইরাছে। সেই দিনের নাম উপবদথ। ঐ দিবদ শেষরাত্রিতে স্বত্যাদিনের স্বর্যোদয়ের পূর্বের প্রাতরন্থ্বাক পাঠ বিহিত। অপর লোক জাগিবার পূর্বের ও পাথী ভাকিবার পূর্বেই যেন পাঠ সমাপ্ত হয়, এমন সময়ে পাঠ আরম্ভ করিবে।

<sup>(</sup>৪) বড় লোকে কথা কহিলে পরে নীচ লোকে কথা কহিবে, ইহাই সামাজিক নিয়ম। প্রাতরমুবাক পাঠ বড়লোকের কথার শক্ষ। অন্ত লোকে যেন তৎপুর্বের্ব কথা কহিতে না পান্ন, ইহাই তাৎপর্যা।

<sup>(</sup>৫) শকুনি শব্দে অশুভ-নিমিত্ত-সচক পক্ষী বুঝাইতেছে ( দায়ণ )।

[প্রাতরমুবাক] পঠিত না হয়। সেই জন্ম রাত্রি অধিক থাকিতেই অমুবচন পাঠ কর্ত্তব্য।

অথবা যথনই অধ্বর্যু প্রৈষমন্ত্র বলিবেন, তখনই অমুবচন পাঠ ক্রি আ আ উ ঠি করেন; [পরে ] হোতাও [ বৈদিক ] বাক্যদ্ব লি ্ত চন পাঠ করেন। এই বাক্যই ব্রহ্ম (বেদ-স্বরূপ); সেই জন্ম বাক্যেও ব্রহ্মে যে ফল, এতদ্বারা সেই ফলই লব্ধ হয়।

## ষষ্ঠ খণ্ড

### প্রাতরমুবাক

প্রাতরম্বাকের প্রথম ঋক্ সম্বন্ধে আখ্যায়িকা—"প্রজাপতী নার এবং বেদ" প্রজাপতি স্বয়ং হোতা হইয়া প্রাতরমুবাক পাঠে উন্নত হইলে সকল দেবতাই, আমার উদ্দেশেই [উনি] প্রথমে অমুবচন আরম্ভ করিবেন, আমার উদ্দেশেই [করিবেন], এই রূপ আশা করিয়াছিলেন। সেই প্রজাপতি দেখিলেন, যদি [ইহাদের মধ্যে কোন] একজন দেবতাকে উদ্দেশ করিয় প্রথমে আরম্ভ করি, তাহা হইলে অন্য দেবতাগণ কিরূপ ক্রমানু-সারে আমার লব্ধ হইবেন;—ইহা ভাবিয়া (অর্থাৎ অপক্ষপাত

<sup>(</sup>৬) অধ্বর্গ হোতাকে প্রতিরমুবাক পাঠার্থ ও অস্ত ঋতিক্গণকে অস্ত কর্ম্বের জক্ষ অনুত করেন।

দেখাইবার জন্য ) তিনি "আপো রেবতীঃ" এই ঋক্ দর্শন বির্বানেন। কেন না, অপ্সমূহই (জলই) সকল দেবতার স্বরূপ; রেবতীসমূহও সকল দেবতার স্বরূপ। তিনি এই ঋক্দারা প্রাতরন্থবাক আরম্ভ করিলেন; তাহাতে সেই সকল দেবতাই আমার উদ্দেশেই আরম্ভ হইয়াছে, আমার উদ্দেশেই হইয়াছে, ভাবিয়া আনন্দিত হইলেন। সেই জন্য এই ঋকে প্রাতরন্থবাক আরম্ভ করিলে সকল দেবতাই আনন্দিত হন। যে ইহা জানে, তাহার প্রাতরন্থবাক সকল দেবতার উদ্দেশেই আরম্ভ হয়। এই ঋকের আখ্যায়িকা দ্বারা প্রশংসা—"তেলবাঃ"

সেই দেবগণ ভয় করিয়াছিলেন, যেমন ওজম্বী (দৈহিক সামর্থ্যুক্ত) ও বলবান্ (সৈল্যসহায়) ব্যক্তিরা [ হুর্বলের ধন হরণ করে ], সেইরূপ এই অস্তরেরা আমাদের এই প্রাতঃকালের যজ্ঞ (প্রাতরন্থবাক) অপহরণ করিবে। তথন ইন্দ্র তাঁহাদিগকে বলিলেন, তোমরা ভয় করিও না, আমি প্রাতঃকালেই উহাদের (অস্তরদের) প্রতি তিন কারণে সমৃদ্ধ বজ্ঞ প্রহার করিব। ইহা বলিয়া সেই ["আপো রেবতীঃ" ইত্যাদি] ঋক্ পাঠ করিয়াছিলেন। এ ঋকের দেবতা 'অপো নপ্তা',— সেই কারণে উহা বজ্রস্বরূপ; উহার ছন্দ ত্রিফুপ্, সেই [দ্বিতীয়] কারণে উহা বজ্রস্বরূপ; উহা বাক্য, এই [ তৃতীয় ]

<sup>(</sup>১) আপো রেবতী: ক্ষমণা হি বস্ব: ক্রড়ং চ'ভদ্রং বিভ্গাস্তক। রায়ণ্ট স্থ স্থপত্যন্ত পদ্ধী: সরস্বতী তদ গুণতে বরোধাং॥ (১০।৩৮।১২) ঐ মদ্রে প্রাতরমূবাক আরম্ভ করিতে হর। তার পর বিভিন্ন দেবতার উদ্দিষ্ট বিহিত ছন্দের মন্ত্র পাঠ হয়। রায়ো ধনানি যাসাং মন্ত্রীভিরেবতা: (সায়ণ)। ধনবভাহেতু সকল দেবতাই রেবভী।

<sup>(</sup>२) প্রজাপতি শ্বরংও বৈদিক মন্ত্রের ডাট্রা। কেন না বেদ অপৌরুবের।

কারণে উহা বজ্রস্বরূপ। [তৎপরে ইন্দ্র] উহাদের প্রতি তাহা প্রহার করিলেন ও তদ্বারা উহাদিগকে হত্যা করিলেন। তাহাতে দেবগণ জয়লাভ করিল ও অস্তরেরা পরাভূত হইল। যে ইহা জানে, সে স্বয়ং জয়লাভ করে ও তাহার দ্বেফর্ত্তা পাণী শত্রু পরাভূত হয়।

দেই সন্ত ঐ ঋক তিনবার পাঠ করিবে—"তদাছঃ···প্রজাতিঃ"

এ বিষয়ে [ ব্রহ্মবাদীরা ] বলেন, যে এই ঋকে সকল ছন্দ জন্মাইতে পারে, সেই [উৎকৃষ্ট] হোতা হয়। ইহা তিনবার পঠিত হইলেই সকল ছন্দের স্বরূপ হয়; এইরূপেই সকল ছন্দ জন্মে।

# সপ্তম খণ্ড

## প্রাতরমুবাক

বিশিষ্ট ফলকামনায় প্রাতরম্বাকে অন্তবিধ ঋক্সংখ্যার বিধান—"শতমন্চ্যং… অপরিমিতমেবান্চ্যম্"

আয়ুক্ষামীর জন্ম শত মন্ত্র পাঠ করিবে। পুরুষ শতায়ুঃ, শতবীর্ঘ্য, শতেন্দ্রিয়; এতদ্বারা তাহাকে আয়ুতে, বীর্ঘ্যে ও ইন্দ্রিয়ে স্থাপন করা হয়।

যজ্ঞকামীর জন্ম তিনশত ষাটি মন্ত্র পাঠ করিবে। সংবৎ-সরের দিন তিনশত ষাটি; তাহা লইয়াই সংবৎসর; সংবৎসরই প্রজাপতি, প্রজাপতিই যজ্ঞ। ইহা জানিয়া যাহার জন্ম তিন-শত যাটি মন্ত্র [হোতা] পাঠ করেন, যজ্ঞ তাঁহার নিকট প্রণত হয়। প্রজাকামীর ও পশুকামীর জন্ম সাত শত বিশ মন্ত্র পাঠ করিবে। সংবৎসরে সাত শত বিশ অহোরাত্র; তাহাদের লইয়া সংবৎসর; সংবৎসরই প্রজাপতি; আর যিনি অত্রে জাত হইলে তৎপরে এই বিশ্বরূপ (প্রজাপশ্বাদিযুক্ত অথিল বস্তু) জন্মগ্রহণ করে, এতদ্বারা (উক্ত-সংখ্যক মন্ত্র পাঠে) [যজমান] সেই অগ্রজন্মা প্রজাপতির পরই প্রজাদ্বারা ও পশুদ্বারা [সমৃদ্ধ হইয়া] জাত (উৎপন্ন) হয়। যে ইহা জানে, সে প্রজাদ্বারা ও পশুদ্বারা [সমৃদ্ধ হইয়া] জাত হয়।

অত্রাহ্মণরপে কথিতের জন্য, বা যে ছুরুক্ত (অপবাদগ্রস্ত)
রূপে কথিত ও মলিনরূপে স্বীকৃত হইয়া যাগ করে, তাহার
জন্ম, আট শত মন্ত্র পাঠ করিবে। গায়ত্রী অফাক্ষরা; দেবগণ
গায়ত্রীদ্বারাই মলিন পাপকে বিনাশ করিয়াছিলেন। এতদ্বারা
গায়ত্রীদ্বারাই যজমানের মলিন পাপকে বিনাশ করা হয়।
যে ইহা জানে, সে পাপকে বিনাশ করে।

স্বর্গকামীর জন্ম সহস্র মন্ত্র পাঠ করিবে। একদিনে অশ্ব যতদূর যায়, স্বর্গলোক এখান হইতে তাহার সহস্র গুণ দূরে; এতদ্বারা স্বর্গলোকপ্রাপ্তি, [ সেখানে ] সম্পত্তি (ঐশ্বর্যালাভ) ও [ দেবগণসহ ] সঙ্গতি (মিলন) ঘটে।

[ সর্বকামসিদ্ধির জন্ম ] অপরিমিত (শেষ রাত্রিতে সূর্যেরা দিয়ের পূর্বের যত পারা যায় তত ) মন্ত্র পাঠ করিবে। প্রজা-পতি অপরিমিত; এই যে প্রাতরত্বাক, তাহা প্রজাপতির উক্থ (প্রিয় স্তুতি); সেই [হোতা] যদি সর্বকামপ্রাপ্তির জন্ম অপরিমিত মন্ত্র পাঠ করে, তবে সেই [ যজমানের ] সর্ব্ব-

কামনা লব্ধ হয়। যে ইহা জানে, সে সকল কামনা লাভ করে। সেই জন্ম অপরিমিত মন্ত্র পাঠ করিবে।

প্রাতরম্বাকের উদিষ্ট দেবতা তিন; অগ্নি, উবা ও অধিষয়; তদমুসারে উহার তিন ভাগ। প্রত্যেক ভাগে পাঠ্য অমুবচন মন্ত্রের ছন্দের সংখ্যা বিধান— "সপ্তাগ্নেয়ানি…অভিজ্ঞিতৈয়"

সাতটি ছন্দে অগ্নির উদ্দিস্ট মন্ত্র পাঠ করিবে। 'কেন না, দেবলোকের সংখ্যা সাতটি। যে ইহা জানে, সে সকল দেব-লোকেই সমৃদ্ধ হয়। সাতটি ছন্দে উষার উদ্দিস্ট মন্ত্র পাঠ করিবে; কেন না গ্রাম্য পশুর সংখ্যা সাতটি। ' যে ইহা জানে, সে গ্রাম্য পশুসকল লাভ করে। সাতটি ছন্দে অথি-ছয়ের উদ্দিস্ট মন্ত্র পাঠ করিবে; কেন না, [লোকিক সপ্ত-স্বরযুক্ত গানরূপ] বাক্য সাত প্রকারে (সাত স্বরে) কথিত হয়; [বৈদিক সামরূপী] বাক্যও তত প্রকারেই কথিত হয়। ইহাতে সমস্ত লোকিক] বাক্যের ও সমস্ত লক্ষের (বৈদিক বাক্যের) পরিগ্রহ ঘটে।

তিন দেবতার উদ্দেশেই মন্ত্র পাঠ করিবে। এই লোক-ত্রয় (স্বর্গ, অন্তরিক্ষ ও ভূমি) ত্রির্ত (তিনগাছি সূত্রে প্রস্তুত রজ্জুর মত মিলিত); ইহাতে এই লোকসকলের জয় ঘটে।

<sup>( &</sup>gt; ) তিন দেবতার পক্ষেই সাতটি ছন্দ বধাক্রমে—গারত্রী, অনুষ্টুপ্, ত্রিষ্টুপ্, বৃহতী, উঞ্চিক্, জগতী ও পঙ্জি। (পূর্বে দেখ)

<sup>(</sup>২.) গ্রীম্য পশু সাতটি বৌধায়ন মতে—অজ, অস, গো, মহিধী, বরাহ, হন্তী, অস্বভরী। আপস্তস্থ মতে—অজ, অবি ( মেব ), গো, অস, গর্ম্মন্ত, উষ্ট্র, নর।

# অফ্টম খণ্ড প্রাতরমুবাক

প্রাতরম্বাকে মন্ত্রপাঠের নিয়ম নির্দেশ—"তদাহঃ...তেনেতি"

এ বিষয়ে [ব্রহ্মবাদীরা] প্রশ্ন করেন, প্রাতরমুবাক কিরূপে পাঠ করিবে ! [উত্তর ] প্রাতরমুবাক ছন্দের ক্রমানুসারে পাঠ করিবে। ' এই যে ছন্দ সকল, ইহারা প্রজাপতির অঙ্গ-স্বরূপ; এবং এই যিনি যাগ করেন, তিনিও প্রজাপতির স্বরূপ। এই জন্ম এরূপ পাঠ যজমানের পক্ষে হিতকর।

[ কাহারও মতে ] প্রাতরন্থবাক [ প্রতি মন্ত্রে ] পাদশঃ (প্রত্যেক চরণের পর ) [ বিরাম দিয়া ] পাঠ করিবে। কেন না পশুগণ চতুম্পাদ; ইহাতে পশুলাভ ঘটে।

প্রিমতের খণ্ডন] অর্জ ঋক্ ক্রমেই প্রেতি চরণে বিরাম না দিয়া অর্জঋক্ পাঠান্তে বিরাম দিয়া)পাঠ করিবে। যেমন [অধ্যয়ন কালে]পাঠ করা হয়, সেইরূপেই পাঠ করিলে প্রতিষ্ঠা ঘটিবে। কেন না পুরুষ (মনুষ্য) দ্বিপ্রতিষ্ঠ (ছই পায়ে প্রতিষ্ঠিত); আর পশুগণ চতুষ্পাদ। এতদ্বারা যজমানকে দ্বিপ্রতিষ্ঠ করিয়া চতুষ্পাদ পশুতে স্থাপনা করা হয়। এই জন্য অর্জ ঋক্ ক্রমেই পাঠ করিবে।

এ বিষয়ে আবার [ব্রহ্মবাদীরা] প্রশ্ন করেন, এই যে [পূর্ব্বোক্ত ক্রমান্সুসারে ছন্দ পাঠ] ইহা [ অক্ষরসংখ্যানুযায়ী ক্রমের] বিপরীত হইয়াও কেন বিপরীত হইল না ?

<sup>( &</sup>gt; ) ছন্দের ক্রম পূর্বে দেখান হইয়াছে। ১৬৩ পৃষ্টে পাদটীকা (১) দেখ।

[ উত্তর ] উহার মধ্য হইতে বৃহতী ছন্দ অপগত হয় নাই; তজ্জ্য সেই মতেই ( উক্ত ক্রমান্সুসারেই ) পাঠ করিবে।

প্রাতরত্বাকের মন্ত্র কয়টিতে অক্ষর সংখ্যাত্মসারে ছন্দের ক্রম এইরূপ হওয়া উচিত; গায়ত্রী, উদ্ধিক্, অন্তর্হুপ, বৃহতী, পঙ্কি, ত্রিষ্টুপ, জগতী। তাহা হইলে গায়ত্রীতে চির্নিশ অক্ষর হয় ও পরের ছন্দগুলিতে অক্ষরসংখ্যা ক্রমশঃ চারিটি করিয়া বাড়ে। কিন্তু প্রাতরত্বাকে বিহিত ছন্দের ক্রম বিপরীত, অর্থাৎ ঠিক্ ঐরপ নহে; যথা—গায়ত্রী, অন্তর্হুপ, ত্রিষ্টুপ, বৃহতী, উদ্ধিক্, জগতী, পঙ্কি উভয়ত্রই বৃহতী ছন্দ মধ্যে অর্থাৎ চতুর্থ স্থানে থাকাতে এই ক্রমবিপর্যায়ে দোষ হইল না, ইহাই তাৎপর্য্য। (সায়ণ)

প্রাতরত্মবাকের প্রশংসা—"আহুতিভাগা · · · · · এবং বেদ"

কোন কোন দেবতা [ যজুর্বেদবিহিত ] আহুতির ভাগী, অন্য দেবতারা [ সামবেদগত ] স্তোমের ভাগী অথবা [ ঋঙ্-মন্ত্রময় ] ছন্দের ভাগী; অগ্লিতে যে সকল আহুতি দেওয়া হয়, তাহাতে আহুতিভাগীরা প্রীত হন, আর [ স্তোম দ্বারা ] যে স্তব করা হয় এবং [ ঋক্ দ্বারা ] যে প্রশংসা করা হয়, তাহাতে স্তোমভাগীরা ও ছন্দোভাগীরা প্রীত হন। যে ইহা দ্বানে, তাহার প্রতি এই উভয়বিধ ( আহুতিভাগী এবং স্তোম-ছন্দোভাগী ) দেবতারা প্রীত হইয়া অভীউপ্রদ হন।

তেত্রিশজন দেবতা সোমপায়ী, আর তেত্রিশজন সোমপায়ী নহেন। অফ বস্তু, একাদশ রুদ্র, দ্বাদশ আদিত্য,
প্রজাপতি, বষট্কার, ইঁহারা সোমপায়ী; আর একাদশ
প্রযাজ, একাদশ অনুযাজ, একাদশ উপযাজ, ইঁহারা সোমপায়ী
নহেন, ইহারা পশুভাগী। অতএব সোমদ্বারা সোমপায়ীদিগকে
ও পশু দ্বারা অসোমপদিগকে প্রীত করা হয়। যে ইহা জানে
তাহার প্রতি উভয়বিধ দেবতা প্রীত ও অভীষ্টপ্রদ হন।

এন্থলে প্রধান্ত অনুযান্ত ও উপযান্ত বলিতে পশুকর্মে বিহিত তত্তৎ যাগের উদ্দিষ্ট দেবতাকে বুঝাইতেছে।

প্রাতরত্বাক সমাপ্তির জন্ত শেষ ঋক্,—"অভূহ্যা···ভবস্তি"।

"অভূত্যা রুশৎপশুঃ বই অন্তিম ঋকে [প্রাতর্নুবাক পাঠ ] সমাপ্ত করিবে। এ বিষয়ে [ ত্রহ্মবাদীরা ] প্রশ্ন করেন, এই যে অগ্নির উষার ও অশ্বিদ্বয়ের উদ্দিষ্ট ক্রতুর (প্রাতরনু-বাকের ভাগত্রয়ের ) পাঠ হইল, কিরূপে একটি ঋকে [ প্রাত-রকুবাক ] সমাপ্ত করায় ইহাতে তিনটি ক্রতুর সমাপ্তি হয় ? [ উত্তর ] "অভূত্যা রুশৎপশুঃ" — উষাতে পশুগণ পরস্পারের প্রতি চাহিয়া শব্দ করে—এই [ প্রথম চরণ ] উষার অনুকূল। ''আগ্নিরধায়ি ঋত্বিয়ঃ''—ঋতুতে উৎপন্ন অগ্নির আধান হইল— এই [দ্বিতীয় চরণ] অগ্নির অনুকূল। ''অযোজি বাং র্ষণ্যসূ রথো দত্রাবমর্ত্ত্যো মাধ্বা মম শ্রুতং হবম্"—অহে বহু-ধনশালী অশ্বিদ্বয়, তোমাদের অমর্ত্ত্য রথ যোজিত হইয়াছে, আমার মধুর আহ্বান শ্রবণ কর—এই [ শেষার্দ্ধ ] অশ্বিদ্ধরের অনুকূল। এইজন্য এই একমাত্র ঋকে সমাপ্ত করিলেও সেই তিন ক্রতু সমস্তই সমাপ্ত হয়।

# অফ্টম অধ্যায়

#### প্রথম খণ্ড

### অপোনপ্ত্রীয় সূক্ত

পশুষাগের পর বসতীবরী নামক জল নদী বা অন্ত জলাশয় হইতে আনিয়া রাখা হয়। পরদিন উহার সহিত একধনা নামক জল কলসে করিয়া আনিয়া উভয় জল মিশান হয়। এই জল সোমাভিষবের জন্ম অর্থাৎ সোম ছেঁচিয়া রস নিক্ষাশনের জন্ম ব্যবহৃত হয়। একধনা আনিয়া বসতীবরীর সহিত মিশাইবার সময় অপোনপ্ত্রীয় স্কু পাঠ করিতে হয়। ঐ স্কু সম্বন্ধে আখ্যায়িকা—"ঋষয়ো বৈ……কু কতে"

পুরাকালে ঋষিগণ সরস্বতীতীরে সত্ত্রে 'উপস্থিত হইয়া-ছিলেন। তাঁহারা ইল্মপুত্র কব্যকে, এই দাসীপুত্র কিতব

( > ) দাদশদিনের অধিকদিনব্যাপী বহু যজমানের পক্ষে অমুষ্ঠিত বাগকে সত্র বলে। কৌবীতকিব্রাদ্ধণে উক্ত সত্রসম্বন্ধে নিম্নোক্ত অধ্যায়িকা আছে—

"মাধ্যমা: সরস্বত্যাং সত্রমাসত তদ্ধাপি কববো মধ্যে নিবসাদ। তং হেম উপোত্রল'কো বৈ দং পুত্রোহসি ন বরং দ্বরা সহ ওক্ষরিব্যাম ইতি। স হ কুদ্ধঃ প্রস্তবন্ সরস্বতীমেতেন পুতেনে তুষ্টাব। তং হেরমবেরার। ত উ হেনে নিরাপা ইব মনিরে তং হাধাবৃত্যোচুক'বে নমন্তে আন্ত মানো হিংসীলং বৈ নঃ প্রেচিঃহসি বং দেরমবেরতীতি। তং হ যজপেরাং চকুন্তক্ত হ কোধং বিনিম্যাঃ। স এব কববস্যের মহিমা প্রস্তুস্য চাকুবেদিতা।" (কোবীত্রিক ব্রাহ্মণ ১২।৩)

মধ্যম ঋষিগণ ( গৃৎসমদ, বিশামিত্র, বামদেব, অতি, ভরদ্বাজ, বশিষ্ঠ [ আখ-পৃঞ্-স্-৩।৪ ])
সরস্বতীতীরে সত্রানুষ্ঠান করিয়াছিলেন। তাঁহাদের মধ্যে কবৰ আসীন ছিলেন। সেই ঋষিগণ
ভাঁহাকে তিরস্কার করিলেন, "তুমি ত দাসীর পুত্র, আমরা তোমার সহিত ভোজন করিব না"।
তিনি কুদ্ধ হইরা চলিয়া গেলেন এবং ঐ স্কু দ্বারা সরস্বতীকে তুষ্ট করিলেন। সেই সরস্বতী ওাহার
অনুগ্রমন,করিলেন। তথন তাঁহারা (ঋষিগণ) তাঁহাকে নির্দ্ধোব বলিয়া বৃষিলেন ও তাঁহার
পশ্চাতে গমন করিয়া বলিলেন, অহে ঋষি, তোমাকে প্রণাম; তুমি আমাদের হিংসা করিও না;

(দৃতোসক্ত) অব্রাহ্মণ কিরূপে আমাদের মধ্যে দীফা গ্রহণ করিল, এই বলিয়া সোম্যাগ হইতে অপসারিত করিয়াছিলেন; এবং পিপাসা ইহাকে বিনাশ করুক, সরস্বতীর জল যেন এ পান করিতে না পায়, ইহা বলিয়া তাঁহাকে [সরস্বতীর] বাহিরে জলহীন দেশে তাড়াইয়া দিয়াছিলেন। সেই কবষ বাহিরে জলহীনদেশে অপসারিত হইয়া পিপাসায় আক্রান্ত হইয়া প্রে দেবত্রা ব্রহ্মণে গাতুরেতু" ইত্যাদি অপোনপ্ত্রীয় (অপোনপ্ত্দেবতা ব্রহ্মণে করিয়াছিলেন। তদ্বারা (ঐ স্কুজপে) তিনি অপ্দেবতার প্রিয় ধাম প্রাপ্ত হইয়াছিলেন; সরস্বতী নিদীও ] তাঁহার চারিদিকে আসিয়া ধাবিত (প্রবাহিত) হইয়াছিলেন। সেই হেতু, সরস্বতী যেখানে ইহার চারিদিকে পরিস্বত (প্রবাহিত) হইয়াছিলেন, সেই স্থানকে এখনও পরিসারক' [এই নামে ] ডাকা হয়।

সেই ঋষিগণ তথন [পরস্পার ] বলিলেন, দেবগণ এই কবষকে জানিয়াছেন, [অতএব ] ইহাকে আমরা নিকটে

ভূমি জামাদের মধ্যে শ্রেষ্ঠ, যেতে ভূ এই সরস্বতী তোমার অনুগমন করিতেছেন।" তথন তাঁহার। তাঁহাকে বজ্ঞের অধ্যক্ষ করিয়া তাঁহার ক্রোধ অপনোদন করিলেন। ইহাই কববের মহিমা এবং তিনিই সেই হজের প্রকাশক। পুনশ্চ---

"ভদ্ধ শ্ব পূরা বজ্ঞমুহো রক্ষাংসি ভীর্থেরপো গোপারন্তি। তদেকেহপোহচ্ছ জগাঁ, তত এব তান্
সর্কান্ জন্ম এব তৎ কবব: স্ক্রমপশ্রুৎ পঞ্চদশর্চং প্র দেবতা ব্রহ্মণে গাড়ুরেডু ইতি তদৰববীতেন
বজ্ঞমুহো রক্ষাংসি তীর্থেভ্যোহপাহন্" (কোবীতকিব্রাহ্মণ ১২।১)।

পুরাকালে যজ্জবিত্মকারী রাক্ষসেরা তীর্থ সকলের জল রক্ষা করিত। তথন কেই কেই জল লইতে জাসিলে সেই রাক্ষসেরা তাহাদের সকলকে হত্যা করিত। তথন কবব "প্র দেবতা বন্ধণে গাতুরেতু" ইত্যাদি পঞ্চদশ ঋক্যুক্ত স্কু দর্শন করিলেন ও সেই স্কু পাঠ করিলেন। তদারা তিনি সেই বক্সবিত্মকারী রাক্ষসদিগকে তীর্থ হইতে অপসারিত করিলেন।

(২) দশমমঞ্চল, ৩০ প্তে। ঐ প্ডেক ঋষি কবৰ ঐলুব। দেবতা আপা: অথবা অপা: নপাং।

আহ্বান করিব। তাহাই হউক, বলিয়া তাঁহারা তাঁহাকে সমীপে আহ্বান করিয়াছিলেন। তাঁহাকে সমীপে আহ্বান করিয়া "প্র দেবত্রা ব্রহ্মণে গাভুরেভু" ইত্যাদি অপোনপ্রীয় সূক্ত প্রয়োগ করিয়াছিলেন। তদ্বারা তাঁহারা অপ্দেবতাগণের প্রিয় ধামের ও দেবগণের সামীপ্য প্রাপ্ত হইয়াছিলেন।

যে ইহা জানে ও যে ইহা জানিয়া এই অপোনপ্ত্রীয় সূক্ত প্রয়োগ করে, সে অপ্দেবতাগণের প্রিয় ধামের ও দেবগণের সামীপ্য প্রাপ্ত হয় ও পরম লোক জয় করে।

ঐ স্কুপাঠের নিয়ম—"তৎ সম্ভতং—ভবতি"।

ঐ সূক্ত অবিচ্ছেদে (বিনা বিরামে ) পাঠ করিবে।
যে স্থানে ইহা জানিয়া এই সূক্ত অবিচ্ছেদে পাঠ করা
হয়, সেখানে পর্জ্জন্য (মেঘ) প্রজাগণের উদ্দেশে অবিচ্ছেদে বর্ষণ করেন। যদি [প্রত্যেক চরণের পর বা অর্দ্ধ
ঋকের পর ] বিরাম দিয়া পাঠ করা হয়, তাহা হইলে পর্জ্জন্য
প্রজাদিগের উদ্দেশে [ভূমিতে বর্ষণ না করিয়া ] পর্বতে বর্ষণ
করেন। সেই জন্য অবিচ্ছেদেই পাঠ করিবে। এই সূক্তের
প্রথম মন্ত্র তিনবার অবিচ্ছেদে পাঠ করিবে। তাহা হইলে
ঐ সমস্ত সূক্তই অবিচ্ছেদে পাঠ করা হইবে।

<sup>(</sup>৩) পূর্বোক্ত প্রাতরমূবাক অর্জ ধকের পর অবসান দিয়া পাঠ করিতে হয়। এ**ছলে সেইরুপ** অধুসানের বা বিরামের নিবেধ হইল

### দ্বিতীয় খণ্ড

### অপোনপ্ত্ৰীয় সূক্ত

স্কুগত মন্ত্রপাঠের নিয়ম—"তা এতা · · · দশমীম্"

এই সেই (সূক্তমধ্যে প্রথম হইতে নবম পর্য্যস্ত ) নয়টি ঋক্ অবিচ্ছেদে (কোন ছুই মন্ত্রের মধ্যে বিরাম না দিয়া) পাঠ করিবে। "হিনোতা নো অধ্বরং দেবযজ্ঞা" ওই মন্ত্রকে দশম করিবে।

অর্থাৎ নবম ঋক্ পাঠের পর "আবর্ততীরধ" ইত্যাদি দশম ঋক্টিকে পরিত্যাগ করিয়া তৎপরবর্তী "হিনোতা নো অধ্বরং" ইত্যাদি একাদশ ঋক্কেই দশমের স্থানে পড়িবে। পরিত্যক্ত ঋক্পাঠের সময়-বিধান "আবর্ততীঃ… একধনাস্থ"।

"আবর্ততীরধ মু দিধারা" ওই [ পরিত্যক্ত দশম ] ঋক্ একধনা [ জল ] লইয়া আসিবার সময়ে [ পাঠ করিবে ]।

হোতা প্রাতরন্থবাক পাঠ করিলে পর অধ্বর্যু হোম করেন ও হোতাকৈ অপোনপ্রীয় স্কুপাঠার্থ অমুক্তা করেন। হোতা ঐ স্বক্তের প্রথম নয় ময় ও একাদশ ময় পাঠ করিলে কয়েকজন লোকে অধ্বর্যুর আদেশে নদী বা পৃষ্করিশী ইইতে কলসে করিয়া জল আনয়ন করেন। ঐ জলের নাম একধনা। যাহারা একধনা লইয়া আসে, তাহাদের নাম একধনী। একধনা লইয়া আসিবার সময়ে হোতা ঐ স্বক্তের দশম ঋক্ ("আবর্ততীরধ" ইত্যাদি ) পাঠ করেন। তৎপরে ঐ জল লইয়া নিকটে আসিলে হোতা যথন তাহা দেখিতে পান, তথন ঐ স্বক্তের ব্রেয়েদশ ময় পাঠ করেন, যথা—"প্রতি ষদাপো……প্রতিদৃশ্রমানাম্ম"

"প্রতি যদাপো অদৃশ্রমায়তীঃ" এই মন্ত্র হোতা যখন [ ঐ একধনা ] দেখিতে পান, তখন পাঠ করিবে।

<sup>( ) ) ) ) ) | ) | ( ) ) | ( ) ) | ( ) ) | ( ) ) | ( ) ) | ( ) ) | ( ) ) | ( ) ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( ) | ( )</sup> 

তৎপরে অন্ত হক্তের অন্তর্গত অন্তান্ত মন্ত্রপাঠের সমরনির্দেশ—"আ ধেনবঃ .....সমায়তীযু"

"আ ধেনবঃ পয়সা তূর্ণ্যর্থাঃ" এই মন্ত্র [ঐ জল চাছালের' নিকট] আনিবার সময় [পাঠ করিবে]। "সমন্যা যন্ত্যপ যন্ত্যন্যাঃ" এই মন্ত্র [ঐ জল হোত্চমসে] সংযুক্ত করিবার সময় পাঠ করিবে।

পূর্বাদিন পশুষাগের পর বসভীবরী নামক জল আনিয়া বেদির উপর রাখা হইরাছিল। পরদিন উল্লেভা নামক ঋতিক্ ' সেই বসভীবরী জল ও হোভার চমস' চাত্বালে লইরা আসেন। মৈত্রাবরুণের পরিচারক চমসাধ্বর্য্য, একধনী পুরুষগণ কর্তৃক আনীত একধনা জল ও মৈত্রাবরুণের চমস আনেন। হোভার চমসে বসভীবরী ও মৈত্রাবরুণের চমসে একধনা রাখা হয়। তৎপরে অধ্বর্য্য উভর্ম চমস পরম্পর সংযুক্ত করেন। সেই সময়ে হোভা ঐ মন্ত্র ("সমন্তা যন্ত্রি" ইত্যাদি) পাঠ করেন। তৎপরে পরবর্ত্তী মন্ত্রপাঠকালে হুই জল মিশান হয়।

ঐ মন্ত্রের প্রশংসার্থ আখ্যায়িকা—"আপো বা.....এবং বেদ"

এই যে বসতীবরী যাহা [ স্নত্যার ] পূর্ব্বদিনে আর এই যে একধনা যাহা [ সেই দিন ] প্রাতঃকালে সংগৃহীত হয়, এই [ উভয়বিধ ] জল, আমরাই আগে যজ্ঞ নির্বাহ করিব, আমরাই [ আগে করিব ], এই বলিয়া [ পরস্পার ] স্পার্কা (বিবাদ )

<sup>(8) (1891) [</sup> 

<sup>(</sup> ८ ) विषित्र शार्ष निर्फिष्ठे शानवित्भवत्र नाम हाला ।

<sup>( .) 2126191</sup> 

<sup>(</sup>१) অগ্নিটোমযজ্ঞে বোল জন ঋষিক্ থাকেন। হোতা, ব্ৰহ্মা, অধ্বৰ্যু ও উল্লাতা এই চারি জন প্রধান। তত্তির বারজন সহকারী শ্ববিকের নাম ব্যাক্রমে—মৈত্রাবরণ, ব্রাহ্মণাছ্রংসী, প্রতিপ্রহাতা, প্রভোতা, অছোবাক, আগ্নীপ্র, নেষ্টা, প্রতিহর্ত্তা, গ্রাবন্তং, পোতা, উল্লেডা, স্ব্রহ্মণা। এই বোল জন ঋষিক্ ব্যতীত দশ জন চম্সাধ্যর্থ্য ও ক্তিপর পরিক্র্মী (পরিচার্ধ) আবশ্বক হুর।

<sup>(</sup> v ) हमन-हामहा। हमन बाजा लामरनीति अहन कर्जा हत।

করিয়াছিল। ভৃগু (তন্নামক ঋষি) দেখিলেন, সেই জলেরা [পরস্পর] স্পর্দ্ধা করিতেছে; তাহা দেখিয়া তিনি "সমন্যা যস্ত্ত্যপ যস্ত্যন্যাঃ" এই ঋক্ দ্বারা তাহাদিগের মিলন করিয়া দিলেন। তখন তাহারা [বিবাদ ত্যাগ করিয়া] মিলিত হইল। যে ইহা জানে, তাহাদের [উভয়বিধ] জল মিলিত হইয়া যজ্ঞ নির্বাহ করে।

এইজন্ম উভর জল চমসদ্বরে আনিরা চমসদ্বর সংযোগের সময় ঐ মন্ত্রপাঠের প্রযোজ্যতা। তৎপরে উভর জল হোতার চমসে মিশান হয়। যথা—"আপো ন… তদাহ"

"আপোন দেবী উপয়ন্তি হোত্রিয়ন্" এই মন্ত্র বসতীবরী ও একধনা [উভয়] জল হোতার চমদে সেচনের সময় [পাঠ করিবে]। সেই সময়ে "অবেরপোহধ্বর্যা উ"—অহে অধ্বয়ুর্ত্ত, [উভয়] জল পাইয়াছ কি !—এই মন্ত্রে হোতা অধ্বয়ুর্ত্তক প্রশ্ন করেন। [ঐ উভয়] জলই যজ্ঞস্বরূপ; [সেই হেডু] ঐ প্রশ্নে "যজ্জকে পাইয়াছ কি !" ইহাই জিজ্ঞাসা করা হয়। [অনন্তর] "উত্তেমনন্নমুং"—উহা ঠিকই পাইয়াছি —অধ্বয়ুর্ত্ত এই উত্তর দেন। এই উত্তরে, "[আহে হোতা] উহাই (ঐ উভয়বিধ জলই) তুমি দেখ," ইহাই বলা হয়।

তৎপরে হোতা একটি নিগদ মন্ত্র অধ্বয়ুরি উদ্দেশে পাঠ করিয়া আসন হইতে উত্থান করেন। দেই নিগদ মন্ত্র—"তাস্থ… শপ্রভূান্তিষ্ঠতি"।

"অহে অধ্বর্যু, বস্থমান্ রুদ্রবান্ আদিত্যবান্ ঋভুমান্ বিভু-মান্ বাজবান্ (অম্বযুক্ত) রহস্পতিবান্ বিশ্বদেব্যবান্ ইন্দ্রের উদ্দেশে, ঐ [উভয়বিধ] জলে মধুমান্ (মধুর) রৃষ্টিপ্রদ তীত্র-(অবশ্যম্ভাবী)-ফলপ্রদ বহুল-অনুষ্ঠানযুক্ত সোমের অভিষব কর; যে সোম পান করিয়া ইন্দ্র ব্রত্তগণকে (শত্রুগণকে) হত্যা করিয়া-ছিলেন, তদ্বারা সেই যজমান উৎপন্ন পাপসমূহ হইতে উত্তীর্ণ হউন; "ওঁ" এই মন্ত্র দ্বারা [হোতা] [সেই উভয় জলের] প্রত্যুত্থান করিবে।

উভরবিধ জলের অভার্থনার জন্ম এইরূপ প্রত্যুখান বিধের, যথা—"প্রত্যুখেরা বৈ-----প্রত্যুখেরাঃ"।

[ এই উভয় ] জলের প্রত্যুত্থান কর্ত্তব্য । কোন পূজ্য ব্যক্তি আগত হ'ইলে [ লোকে তাহার সম্মানার্থ ] প্রত্যুত্থান করে; এই জন্ম উহাদেরও প্রত্যুত্থান কর্ত্তব্য ।

প্রত্যুত্থানের পর উহার অমুগমন কর্ত্তব্য, যথা—"অমুপর্য্যার্ত্যাঃ····· অমুপ্রপত্তব্যম্"।

উহাদের পশ্চাতে অনুগমনও কর্ত্তব্য। পূজ্য ব্যক্তির পশ্চাতে অনুগমন করা হয়; সেই জন্ম উহাদের অনুগমন কর্ত্তব্য। [উক্ত নিগদ] পাঠ করিতে করিতেই অনুগমন কর্ত্তব্য। যদিও অন্ম ব্যক্তি যাগ করে (অর্থাৎ হোতা স্বয়ং যাগ করেন না, যজমানই যাগকর্ত্তা), তথাপি [এরূপ করিলে] হোতা যশোলাভে সমর্থ হন; সেই জন্ম [ঐ মন্ত্র] পাঠ করিতে করিতেই অনুগমন কর্ত্তব্য।

অমুগমনকালে পাঠ্য অন্ত ঋতের বিধান—"অশ্বয়ো......বৃভূষেৎ"

"অন্বয়ো যন্ত্যধ্বভিঃ" এই মন্ত্র পাঠ করিতে করিতে অনুগমন করিবে। এ খকে ] "জাময়ো অধ্বরীয়তাম্ পৃঞ্চতীর্মধুনা পয়ঃ" এই [ শেষাংশ ] যে ব্যক্তি মধুলাভের (সোমলাভের) অযোগ্য, সেও যশোলাভ ইচ্ছা করিলে [পাঠ করিবে]।

<sup>(</sup> ७ ) अरथ १४ ।

ঐ ঋকের অর্থ—[ ঐ উভয় জল ] যজ্ঞ-সম্পাদনেচ্ছুগণের ভ্রাতৃস্থানীয় ও মাতৃসদৃশ হইয়া আপনার জল মধুর (সোমরসের) সহিত মিশ্রিত করিয়া পথে গমন করে। বিশেষ ফলকামনায় অভ্যাভ্র ঋকের বিধান, যথা—"অস্থ্যাঃ… পশুকামঃ"।

তেজস্বামী ও ব্রহ্মবর্চসকামী "অসূর্য্যা উপসূর্য্যে যাভির্বা সূর্য্যঃ সহ" এই মন্ত্র, এবং পশুকামী "অপো দেবীরুপহ্বয়ে যত্ত্র গাবঃ পিবন্তি নঃ"" এই মন্ত্র পাঠ করিবে।

পূর্ব্বোক্ত তিন মন্ত্রপাঠের ফল—"তা এতা:.....এবং বেদ"।

ঐ সকল কামনাপ্রাপ্তির জন্ম ঐ সকল মন্ত্র (ঐ তিনটি মন্ত্র)
পাঠ করিতে করিতে অনুগমন করিবে। যে ইহা জানে, সে
ঐ সকল কামনাই প্রাপ্ত হয়।

অন্ত হই মন্ত্রের কালনির্দেশ—"এমা……পরিদধাতি"।

"এমা অগ্মন্ রেবতীর্জীব ধন্যা" এই মন্ত্র বসতীবরী ও একধনা [ বেদিতে ] রাখিবার সময় পাঠ করিবে। [ বেদিতে ] স্থাপিত হইলে পর "আগ্মন্নাপ উশতীর্বহিরেদম্" " এই মন্ত্র দ্বারা অন্তব্যুবচন সমাপ্ত করিবে।

### তৃতীয় খণ্ড

#### উপাংশু গ্রহ--- অন্তর্যাম গ্রহ

অপোনপ্ত্রীয় পাঠের পর অধ্বর্যু উপাংগুগ্রহ ও অন্তর্যামগ্রহ হইতে সোম রস লইয়া হোম করেন; তথন হোতা অন্তচন্বরে মন্ত্র পড়িবেন, যথা—"শিরো বা .....বিশ্বজেত"।

এই যে প্রাতরত্বাক, ইহা যজ্ঞের মস্তকস্বরূপ; উপাংশু

<sup>( &</sup>gt; ) 1861031 ( 22 ) 7861021 ( 22 ) 201281 ( 20 ) 2012015 1

ও অন্তর্যাম (তন্ধামক গ্রহন্বয়) প্রাণস্বরূপ ও অপানস্বরূপ; এবং বাক্য বজ্রস্বরূপ। এইজন্য উপাংশু ও অন্তর্যাম আহুতি না হওয়া পর্য্যন্ত [হোতা] বাক্য ত্যাগ করিবে না (মৃত্রু-স্বরে মন্ত্র পাঠ করিবে)।

দ্বিতীয় পঞ্চিকা

উপাংশু ও অন্তর্যাম নামক গ্রহন্তর ইতে আহবনীরে আছতি দেওরা হয়। ঐ সময়ে হোতা উচ্চে মন্ত্র পাঠ করিবেন না।

এ বিষয়ে হেতুপ্রদর্শন—"যদহতয়ো ..... বিস্তজ্জেত"

যদি উপাংশু ও অন্তর্যামের আহুতি না হইতেই বাক্য ত্যাগ করেন, তাহা হইলে [হোতা] বাক্যরূপ বদ্ধ দারা যজমানের প্রাণ বহির্গত করেন। যদি সেই সময়ে কেহ হোতাকে বলে, ইনি বাক্যরূপ বদ্ধদারা যজমানের প্রাণ বহির্গত করিয়াছেন, অতএব প্রাণ ইহাকে (যজমানকে) পরিত্যাগ করিবে;—তাহা হইলে অবশ্যই তাহা (যজমানের প্রাণহানি) ঘটে। অতএব উপাংশু ও অন্তর্যামের আহুতি না হইলে বাক্য ত্যাগ করিবে না।

উপাংশুহোম ও অন্তর্যামহোমের পর বাক্যত্যাগের বিধান—"প্রাণং যক্ত .....বেদ"।

"প্রাণং যচ্ছ স্বাহা ত্বা স্থহব সূর্য্যায়"—হে শোভনহোম-সম্পাদক [উপাংশুগ্রহ ], সূর্য্যের উদ্দেশে সম্যক্ভাবে তোমার

<sup>(</sup>১) সোমবাগের শেষ দিনে সোমলতা হইতে সোমরস নিকান্ত করিয়। ঐ রস আছতি দেওয়। হয় ও উহা ঋদিকের। ও য়য়মান পান করেন। ইহাই সোমবাগের প্রধান অমুষ্ঠান। ইহার নাম সবন। দিবসের মধ্যে তিনবার সবন হয়—প্রাতঃসবন, মাধ্যন্দিনসবন ও তৃতীয় সবন। অভিযুত সোমরসের নাম গ্রহ। বে পাত্রে সোমরস রক্ষিত হয়, তাহাকেও গ্রহ বলে। বে পাত্রে সোমরস লইয়া পান করা হয়, উহা চমস। প্রাতঃসবনে নিম্নোক্ত গ্রহের ব্যবহার আছে। উপাংত, অন্তর্থাম, ঐক্রবায়ব, নৈত্রাবরূপ, আবিন, শুক্র, মন্থী, আগ্রয়ণ, উক্থ, ধ্রুব, দ্বাদশ ঋতুগ্রহ, ক্রিকায় ও বৈবদেব।

হোম করিতেছি, তুমি [যজমানে] প্রাণ দান কর—এই বলিয়া উপাংশুগ্রহের উদ্দেশে মন্ত্র [ অনুচ্চস্বরে ] পাঠ করিবে ও "প্রাণ প্রাণং মে যচ্ছ"—হে প্রাণ, আমাকে প্রাণ দাও—এই মন্ত্রে তাহার উদ্দেশে শ্বাস গ্রহণ করিবে। "অপানং যচ্ছ স্বাহা ত্বা হুহব সূর্য্যায়"—এই বলিয়া অন্তর্যামের উদ্দেশে মন্ত্র [অনুচ্বস্বরে] পাঠ করিবে ও "অপানাপানং মে যচ্ছ" এই মস্ত্রে তাহার উদ্দেশে শ্বাস ত্যাগ করিবে। তিদনন্তরী "ব্যানায় ত্বা"— ব্যানবায়ুর জন্ম তোমাকে [ স্পর্শ করিতেছি ]—এই বলিয়া উপাংশু-সবন ( তন্নামক ) পাষাণকে স্পর্ণ করিয়া বাক্য ত্যাগ করিবে (উচ্চস্বরে কথা কহিবে )। এই উপাংশুসবনই আত্মা। এতদ্বারা ( ঐ পাষাণ স্পর্শ দ্বারা) হোতা আত্মাতেই (শরীরেই) প্রাণ স্থাপিত করিয়া পূর্ণায়ু লাভ করিয়া বাক্য ত্যাগ করেন। তাহাতে পূর্ণ আয়ু লাভ ঘটে। যে ইহা জানে সে পূর্ণ আয়ু প্রাপ্ত হয়।

# চতুৰ্থ খণ্ড বহিষ্পবমান স্থোত্ৰ

উপাংশুহোম ও অন্তর্যামহোমের পর অভিযুত সোমরস ঐক্রবায়বাদি গ্রহে হোমের জন্ম রাখা হয়। তৎপরে অধ্বর্য্য, প্রস্তোতা, প্রতিহর্ত্তা, উল্পাতা ও ব্রদ্ধা এই পাঁচজ্বন ঋত্বিক ও তৎপরে যজমান ক্রমান্বয়ে হাত ধরাধরি করিয়া চাত্বাল

<sup>(</sup>২) সোমভিষবের জন্ম অর্থাৎ জলসিক্ত সোম কুটিয়া তাহা হইতে রস নিকাশনের জন্ম বে পাবাণ-খণ্ড বাবহার হয়, সেই পাবাণের উল্লেখ হইতেছে। উপাংশুহোমের অর্থাৎ উপাংশুগ্রহ হইতে আছ-তির নিমিত্ত সোমরস নিকাশনের জন্ম যে পাষাণ্যও বাবজত হয়, তাহার নাম উপাত্তেস্বনপাষা।

অভিমুখে বহিষ্পাবমান স্তোত্ত ' গানের জন্ম প্রসর্পা ( গমন ) করেন; সকলে উপবেশন করিলে হোতা তাঁহাদের অনুমন্ত্রণ করেন। হোতা ঐ সময়ে অন্সান্ত ঋতিকের সহিত যাইবেন কি না, তৎসম্বন্ধে বিচার—"তদাছঃ……তথা স্থাৎ"

এ বিষয়ে [ ব্রহ্মবাদীরা ] প্রশ্ন করেন, [হোতাও ঐ সঙ্গে]
যাইবেন, কি যাইবেন না ? কেহ কেহ বলেন, যে [হোতাও]
যাইবেন। এই যে বহিষ্পাবমান, ইহা দেবগণের ও মনুষ্যগণের
ভক্ষ্য, সেইজন্য ইহার উদ্দেশে সকলেই যাইবেন, ইহাই
তাঁহারা বলেন। কিন্তু [ ঐ ব্রহ্মবাদীদের ] এই মত এই
[প্রসর্পণ] বিষয়ে আদরণীয় নহে। [ কেন না ] যদি হোতা
[প্রসর্পণকারী উদ্গাতার পশ্চাৎ] গমন করেন, তাহা হইলে
ঋক্কে সামের অনুগামী করা হইবে।

এই সময়ে যদি কেহ সেই হোতাকে বলে, এই হোতা
সামগানকারার (উল্গাতার) পশ্চাদ্গামী হইয়াছে ও উল্গাতাতেই [নিজের ] যশ স্থাপন করিয়াছে ও [আপনার উচ্চতর ]
পদবী হইতে ভ্রম্ট হইয়াছে, এখন এই ব্যক্তি [আপনার ]
পদবী হইতে ভ্রম্ট হইবে;—তাহা হইলে অবশ্যই তাহা [স্বপদ হইতে ভ্রম্প ] ঘটিবে। এই জন্ম [হোতা] সেইখানে

<sup>(</sup>১) "উপাস্থৈ গায়তা নরঃ" ইত্যাদি নয়টি মন্ত্রান্থিত নবম মণ্ডলের একাদশ স্কুল সামগায়ী ঋষিক্গণ গান করেন। যাহা গান করা যায়, তাহার নাম স্তোত্র। ঐ স্কুটি যথন গীত হয়, তথন তাহার নাম বহিষ্পবমান স্তোত্র। প্রস্তোতা উপগাতা ও প্রতিহ্বর্তা এই তিনজন সামগায়ী ঋষিকে উহা গান করেন। গানের পূর্বের্ব সামগায়ীরা বহিষ্পবমানের উদ্দেশে চরু ভক্ষণ করেন। হোতা উহা ভক্ষণ করেন না। সেই বহিষ্পবমান চরুকেই দেবগণের ও মনুষাগণের ভক্ষা বলা হইল চি

<sup>(</sup>২) ২োহার কর্ব। ঋক্পাঠ, উদ্পাতার কর্ব্য সামগান। ঋক্ মস্ত্রেরই গান করিলে তাহা সাম হর। এজজ্ঞ সাম ঋকের পশ্চাদ্গামী। যে পশ্চাদ্গামী সে নিকৃষ্ট, যে পুৰোগাম সে উৎকৃষ্ট।

( স্বন্থানে ) উপবিষ্ট হইয়াই [ অশ্য ঋত্বিক্গণের দিকে চাহিয়া] মন্ত্রপাঠ করিবে।

হোতৃপাঠ্য মন্ত্ৰ যথা—"যো দেবানাং……এবং বেদ"

"যো দেবানামিহ সোমপীথো যজ্ঞে বহিষি বেলাম্। তন্তাপি ভক্ষয়ামিন"—এই যজ্ঞে যে বেদি ও যে বহিঃ আছে, তাহাতে দেবগণের যে সোমপীথ (সোমযাণে ভক্ষণীয় বহিষ্পবমান চরু) আছে, তাহার অংশ আমরা ভক্ষণ করিব—এই মন্ত্র পাঠ করিলে হোতার আল্লা সোমপীথ (সোমপান) হইতে বঞ্চিত হয় না। তৎপরে "মুখমিস মুখং ভূয়াসম্"—[হে বহিষ্পাবমান], তুমি [যজ্ঞের] মুখ, আমিও মুখ (মুখ্য বা প্রধান) হইব—এই মন্ত্রে এই যে বহিষ্পাবমান, ইহাকেই যজ্ঞের মুখস্বরূপ বলা হয়। যে ইহা জানে, সে আল্লীয় মধ্যে মুখ (প্রধান) হয় ও আ্লীয় মধ্যে শ্রেষ্ঠ হয়।

মিত্রাবরুণের উদ্দেশে সবনীয় সোমরসে পয়স্তা ( দিধি ) মিশাইতে হয়; তৎ-সম্বন্ধে আখ্যায়িকা—"আফুরী……নিরকুরুতাম্"

অস্থরজাতীয়া দীর্ঘজিহ্নী দেবগণের উদ্দিষ্ট প্রাতঃসবন [জিহ্বাদ্বারা] লেহন করিয়াছিল; তদ্বারা ঐ [সোমরস] আরও মত্ততাজনক হইয়াছিল। সেই দেবগণ [মাদকতা নিবারণের উপায়] জানিতে ইচ্ছা করিয়া মিত্র ও বরুণকে বলিলেন, এই প্রাতঃসবনকে নির্দোষ কর। তাঁহারা (মিত্র ও বরুণ) বলিলেন, "তাহাই করিব; তবে আমরা বরপ্রার্থনা করিতেছি।" [দেবগণ বলিলেন] "প্রার্থনা কর"। তথন তাঁহারা প্রাতঃসবনে পয়স্থাকেই বরস্বরূপে প্রার্থনা করিলেন। সেইজন্ম এই সেই পয়স্যা (দিধ) ইহাঁদের বরস্বরূপে প্রার্থিত হওয়ায় কথনও ইহা-

দিগকে ত্যাগ করে না। এই হেডু সেই প্রাতঃসবনে সেই [দীর্ঘজিহ্বী] যাহাকে মাদকতাজনক করিয়াছিল, তাহা এই পয়স্থা দারা সমৃদ্ধই হইল। কেন না মিত্র ও বরুণ সেই মাদক দ্রব্যকে সেই দধি দ্বারা নির্দোষ করিয়াছিলেন।

# পঞ্চম খণ্ড সবনীয় পুরোডাশবিধান

স্বনকর্ম্মে পুরোডাশবিধান—"দেবানাং বৈ ..... অধিয়ন্ত"

দেবগণ সবনসমূহ ধরিয়া রাখিতে পারে নাই। তাঁহারা এই [পশ্চাতুক্ত পাঁচটি] পুরোডাশকে দেখিয়াছিলেন এবং সবনসমূহকে ধরিবার জন্ম প্রত্যেক সবনে [আহুতিরূপে] ঐ পুরোডাশ সকল নির্বপণ করিয়াছিলেন। তখন সেই সবনসমূহ তাঁহাদের জন্য গ্রত হইল। সেই সবনসমূহ ধরিবার জন্য প্রত্যেক সবনে যে পুরোডাশ নির্বপণ হয়, তাহাতেই সবনসমূহ দেবগণের উদ্দেশে গ্বত হইয়া থাকে।

পুরোডাশ শব্দের ব্যুৎপত্তি — "পুরো বা…পুরোডাশত্বম্"

এই যে সকল পুরোডাশ, ইহাদিগকে দেবগণ [ সোমাহু-তির ] পুরোবর্ত্তী করিয়াছিলেন, ইহাই পুরোডাশের পুরোডাশন্ব।

<sup>(</sup>১) স্থতাদিনে তিনবার সোমাভিব সোমাছতি ও সোমপান হয়। এই তিন অসুষ্ঠান বধাক্রমে প্রাতঃসবন, মাধ্যন্দিনসবন ও তৃতীয়সবন। সবনকর্ম্মে বে পুরোডাশের আহতি হয়, ভাছার নাম সবনীয় পুরোডাশ। পাঁচ পুরোডাশের বিষয় পরে ষষ্ঠ থণ্ডে দেখ।

<sup>্ (</sup>२) পুরতো দীরমানং হবিঃ এই অর্থে দানার্থক দাশ ধাতু হইতে নিম্পন্ন করা হইল।

পুরোডাশদানের নিষ্ম--"তদাছঃ-----নির্ব্বপেং"

এ বিষয়ে [ ব্রহ্মবাদীরা ] বলেন—প্রাতঃসবনে আটখানি কপালে, মাধ্যন্দিনসবনে এগারখানি কপালে ও তৃতীয়সবনে বারখানি কপালে—এইরূপে প্রতিসবনে পুরোডাশ আহুতি দিবে; কেন না সবনগুলিরও ঐ রূপ; কেন না [ সবনে বিহিত মন্ত্রের ] ছন্দসকলও ঐরূপে (ঐ সংখ্যাক্রমে ) বিহিত হয়। ঁ কিন্তু [ ব্রহ্মবাদীদের ] ঐ মত আদরণীয় নহে। [ কেন না ] প্রতিসবনে যে পুরোডাশসমূহ, ইহারা সকলেই ইন্দ্রের উদ্দেশে আহুত হয়। সেইজন্ম [ তিন সবনেই ] পুরোডাশসমূহ এগারখানি কপালেই আহুতি দিবে।

পুরোডাশাহুতির পর তাহার অবশেষ ভক্ষণবিধি "তদাহুঃ……এবং বেদ"

এ বিষয়ে [ ব্রহ্মবাদীরা ] বলেন, যেটুকু দ্বতাক্ত নহে, সেই পুরোডাশই ভক্ষণ করিবে; তাহাতে সোমপানের রক্ষা ঘটিবে; কেন না ইন্দ্র দ্বতরূপ বক্ত দ্বারা 'র্ত্রকে বধ করিয়া-ছিলেন। কিন্তু এই মত আদরণীয় নহে। [কেননা ] এই যে [ দ্বত ] উৎপূত হয়, তাহাই হব্য ( আহুতি রূপে দেয় ) এবং যাহা উৎপূত হয়, তাহাই সোমপীথ-( পেয় সোমরস )-স্বরূপ; সেই জন্য সেই পুরোডাশের যেখান সেখান হইতেই (দ্বতাক্ত

<sup>(</sup>৩) প্রাতঃসবনে গায়ত্রীচ্ছন্দের নম্ন বিহিত, উহার প্রত্যেক চরণে আট অক্ষর; মাধ্যন্দিন সবনে বিহিত ত্রিষ্ট তের প্রতিচরণে এগার অক্ষর, ও তৃতীয় সবনে বিহিত জগতীর প্রতিচরণে বার অক্ষর।

<sup>(</sup>৪) ইন্দ্রের উদ্দিষ্ট পুরোডাশ একাদশ কপালেই বিহিত। ইন্দ্রের ছন্দ ত্রিষ্টুপ্; উহার অভিচরণে এগার অক্ষর।

<sup>( ° )</sup> মৃতের ব্রুমরূপত ও জন্ধা বৃত্তহত্তা সহকে পূর্বে ৯২ পৃঠে দেখ। হত্যারূপ ক্র কর্মে সংস্ট বলিয়া মৃতাক্ত পুরোডাশভক্ষণ নিষিক হইল।

বা মৃতবর্জ্জিত অংশ হইতেই) ভক্ষণ করিবে। এই যে আজ্য (মৃত), ধানা, করম্ভ, পরিবাপ, পুরোডাশ, পয়স্থা, এই সকল হব্য আছে, ইহারা সকলেই স্বধা-(অন্ন)-স্বরূপ হইয়া যজমানের উদ্দেশে ক্ষরিত হয়। যে ইহা জানে, তাহার উদ্দেশে এই সমস্ত [হব্য] হইতেই স্বধা (অন্ন) ক্ষরিত হয়।

### ষষ্ঠ খণ্ড

₹বিষ্পাঙ্ ক্তি — সক্ষরপঙ্ ক্তি — নরাশং সপপঙ্ ক্তি — সবনপঙ্ ক্তি ধানাদির "প্রশংসা..... যো য এবং বেদ"

যে ব্যক্তি হবিষ্পঙ্ক্তি (পঞ্চ-হব্যযুক্ত) যজ্ঞকে জানে, দে হবিষ্পঙ্ক্তি যজ্ঞ কর্তৃক সমৃদ্ধ হয়। ধানা, করম্ভ, পরিবাশ, পুরোডাশ ও পয়স্থা (এই পাঁচটি হব্যযুক্ত) যজ্ঞই হবিষ্পঙ্ক্তি; যে ইহা জানে, দে হবিষ্পঙ্ক্তি যজ্ঞ দ্বারা সমৃদ্ধ হয়।

হবিষ্পাঙ্ ক্তির পর হোতা পঞ্চাক্ষরযুক্ত মন্ত্রজ্ঞপ করিবেন, তাহার প্রশংসা— "যো বৈ……এবং বেদ"।

যে ব্যক্তি অক্ষরপঙ্ক্তি (পঞ্চাক্ষর যুক্ত ) যজ্ঞকে জানে,

<sup>(</sup>৬) (৭) (৮) নিমে দেখ। ধানা, করস্ত, পরিবাপ, পুরোডাশ ও পরস্তা এই পাঁচটি দ্রবাই আহতি দেওরা যার। পুরোডাশের সঙ্গে ধানাদি চারিটি দ্রব্যও আহতি দেওরা যার বলিরা উহাদেরও সাধারণ নাম এম্বলে পুরোডাশ।

<sup>(</sup>১) যব ভাজিয়া ঘুতে পাক করিয়া ধানা এপ্তেত হয়। ঐ ভাক্ষা ধবের ছাতু ঘুতে পাক করিয়া করন্ত প্রস্তুত হয়। চাউল ভাজিয়া উহার থই ঘুতে পাক করিয়া পরিবাপ **এপ্তত হয়।** ছুগ্ধে দৰি মিশাইরা পয়স্তা প্রস্তুত হয়। চাউলের পিষ্টকের নাম পুরোডাশ। এই পঞ্চবা-সমষিত বজ্ঞের নাম হবিম্পক্ত ক্রি বজ্ঞ।

সে অক্ষরপঙ্ ক্তি যজ্ঞ দারা সমৃদ্ধ হয়। স্থ, মৎ, পৎ, বক্ ও দে এই [ পাঁচ-অক্ষর-যুক্ত] যজ্ঞই অক্ষরপঙ্ ক্তি; যে ইহা জানে, সে অক্ষরপঙ্ ক্তি যজ্ঞদারা সমৃদ্ধ হয়।

ভৎপরে নরাশংস-পঙ্কির প্রশংসা—"যো বৈ...য এবং বেদ"

যে ব্যক্তি নরাশংসপঙ্ক্তি (পঞ্চনরাশংসযুক্ত) যজ্ঞকে জানে, সে নরাশংসপঙ্ক্তি যজ্ঞ দারা সমৃদ্ধ হয়। প্রাতঃসবনে ছুইটি নারাশংস, মাধ্যন্দিনসবনে ছুইটি নারাশংস, তৃতীয় সবনে একটি নারাশংস থাকে। এইরপ [পঞ্চ-নরাশংসযুক্ত] যজ্ঞই নরাশংসপঙ্ক্তি। যে ইহা জানে, সে নরাশংসপঙ্ক্তি যজ্ঞ দারা সমৃদ্ধ হয়।

চমদ হইতে সোমপানের পর পুনরায় ঐ চমদ সোমরদপূর্ণ করিয়া রাখিয়া দিলে ঐ চমদ নরাশংদনামক দেবতার উদ্দিষ্ট হয়। তথন ঐ চমদকে নারাশংদ বলে। প্রাতঃদবনে ও মাধ্যন্দিনদবনে ঐ অন্তর্ভান ছইবার করিয়া ও ভৃতীয় দবনে একবার মাত্র অনুষ্ঠিত হয়। এজন্ত যজ্ঞকে পঞ্চনরাশংদযুক্ত বলা হইল।

তৎপরে পঞ্চ সবনের প্রশংসা---"যো বৈ.....এবং বেদ"।

যে ব্যক্তি পঞ্চনবনবিশিষ্ট যজ্ঞকে জানে, সে সবনপণ্ড্ ক্তিয়জ্ঞ দারা সমৃদ্ধ হয়। উপবস্থ দিবসে পশুকর্মা, [স্থত্যাদিনে] তিন সবন ও [সবনের পরবর্তী] অনুবন্ধ্য পশুকর্মা, এই [পাঁচটির একত্র যোগে] যজ্ঞ পঞ্চনবনবিশিষ্ট। যে ইহা জানে সে সবনপণ্ড্ ক্তিয়জ্ঞ দারা সমৃদ্ধ হয়।

<sup>(</sup>২) হবিপাঙ্জির (পঞ্হবাদানের) পর হোতা মন্ত্র জপ করেন; সেই জপের আরাজে ঐ পাঁচটি অকর উচ্চোরণ করিতে হয়। সম্প্রদারবিদ্পণের মতে এক একটি অকর ব্রহ্মের বর্মণ। ব ঘারা ব্রহ্মের পুলিভন্ম, মৎ ঘারা প্রহুট্ড, পং. ছারা সর্বব্যাপিছ, বক্ ছারা সর্ববক্তৃত্ব ও দে ছারা ফলদাভ্ত ব্রার। সাহণোজ্ত বচন—

<sup>&</sup>quot;এতজ্ঞোত্রপাধ্যক্ত চাদিতোছকরণক্ষকর। একৈকমক্ষরং চাত্র পরস্ত ব্রহ্মণো বপুঃ। ত্ব পুলিতং মধ প্রস্তাইং পথ সর্কারাণি তচ্চ বক্। সর্কান্ত বস্তু ব্রহ্মের দে ফলানাং প্রদাউ তুৎ ।"

স্থতাদিনে প্রাতঃকালে মধ্যাহে ও অপরাত্নে তিন সবন বিহিত। তথ্যতীত পুর্বাদিনে যে পশুবাগ হইরাছে ও সবনের পরে যে অন্বন্ধ্য নামক পশুবাগ হয়, ঐ তৃইকেও সবনের স্বরূপ বলিয়া গ্রহণ করিলে সোম্যাগে সর্ব্বসমেত পাঁচটি সবন হয়। সেই হেতু যজ্ঞকে পঞ্চসবন্যুক্ত বলা হইল। অনস্তর পুরোডাশ আন্ততির যাজ্যাবিধান ও তৎপ্রশংসা—"হরিবান্—…এবং বেদ"।

'হরিবাঁ ইন্দ্রো ধানা অতু পূষণ্বান্ করন্তং সরস্বতীবান্ ভারতীবান্ পরিবাপ ইন্দ্রস্থাপূপঃ"—হরিবান্ (হরি-নামক-অশ্বদ্বয়্ক্ত) ইন্দ্র ধানা ভক্রণ করুন; পূষণ্বান্ (পশুষ্ক্ত দেব) করন্ত ভক্ষণ করুন; সরস্বতীবান্ ভারতীবান্ দেব পরিবাপ ভক্ষণ করুন; অপূপ (পুরোডাশ) ইন্দ্রের [প্রিয়]—এই মন্ত হবিস্পান্তির (পঞ্চ হব্যপ্রদানের) যাজ্যা করিবে। ভিম সকল মন্ত্রে]
শ্বক্ ও সামই ইন্দ্রের হরিদ্বর (অশ্বদ্র); পশুগণই পূষা (দেহপোষক অন্বস্বরূপ), এইজন্ত করন্তই [পূষণ্বানের]
অন্ধ; "সরস্বতীবান্" ও "ভারতীবান্" এন্ধলে বাক্যই সরক্ষ্তী এবং প্রাণই ভরতা (শরীরভরণহেতু); "পরিবাপ ইন্দ্রস্থাপুপঃ" এন্ধলে অন্ধই পরিবাপ ও অপূপই (পুরোডাশই) ইন্দ্রিয় (ইন্দ্রিয় সামর্থ্য)। যে ইহা জানে, সে যজমানকে ঐ সকল দেবতার সাযুজ্য, সামীপ্য ও সালোক্য প্রাপ্ত করায় ও শ্রেষ্ঠ

পুরোভাশবাগের পর তৎসম্বন্ধী স্বিষ্টক্রং যাগের যাজ্যা—"হবিরয়ে · · · · · · · বন্ধটীতি"

<sup>(</sup>৩) এস্থলে চারিটি হব্যের জন্ম চারিটি মন্ত্রমাত্র বলা হইল। পরস্তাদানের জন্ত পঞ্চ মন্ত্র বলা হইল মা। ঐ মন্ত্র শাহাস্তরে আছে।

<sup>(°</sup>৪) শরীরের ভরণহেতু বলিয়া প্রাণকে ভরত বলা হইল। ভরতের বৃদ্ধি ভারতী। বাগ্র লেক্ষার ও ভারতী দেবভার উদ্দেশে পরিবাপ দেওয়া হইল।

"হবিরয়ে বীহি"—অহে অগ্নি, হব্য ভক্ষণ কর—এই মন্ত্রকে প্রত্যেক সানে (তিন সবনেই) পুরোডাশসম্বন্ধী স্বিউক্তের যাজ্যা করিবে। অবৎসার (তন্ধামক ঋষি) এই মন্ত্র দ্বারা অগ্নির প্রিয় ধামের সমীপে গিয়াছিলেন ও তিনি পরম লোক জয় করিয়াছিলেন। যে ইহা জানে এবং যে ইহা জানিয়া উক্ত পঞ্চ হব্য দ্বারা নিজের জন্ম যাগ করে ও [পরের অর্থাৎ যজমানের জন্ম] যাগ করে, সে অগ্নির প্রিয় ধামের সমীপে গমন করে ও পরমলোক প্রাপ্ত হয়।

# নবম অধ্যায়

### প্রথম থণ্ড

#### দ্বিদেবত্য গ্রহ

তৎপরে প্রাতঃসবনে ঐক্সবায়বাদি অস্তান্ত গ্রহ লইয়া সোমান্ততি হয়। তন্মধ্যে ঐক্সবায়বাদি তিনটি দ্বিদেবতা গ্রহ সম্বন্ধে আখ্যায়িকা—"দেবা বৈ উদজ্জরৎ"

পুরাকালে দেবগণ আমি প্রথমে পান করিব, আমি প্রথমে [পান করিব], এইরূপ ইচ্ছা করিয়া রাজা সোমকে কে অগ্রে

<sup>(</sup>১) পূর্ব্যোদরের পূর্বের উপাংগুগ্রহ হইতে ও সুগ্যোদরের পর অন্তর্যামগ্রহ হইতে সোমাহতি হর। তৎপরে অন্তর্গ অনুষ্ঠানের পর ঐক্রবায়বাদি গ্রহ হইতে আহতি হয়। প্রথমে ঐক্রবায়ব, পরে শৈত্রাবরূপ, পরে আখিন প্রহের হোম। এই ভিনটি গ্রহ প্রত্যেকে দুই দুই দেবভার উদ্দিষ্ট বলিরা ইহাদিগকে বিদেবতা গ্রহ বলে।

পান করিবে, তাহা নিরূপণে দমর্থ হন নাই। তাঁহারা প্রথম পান ] দম্পাদনে প্রবৃত্ত হইয়া বলিলেন, আচ্ছা, আমরা [কোন নিদ্দিষ্ট ] লক্ষ্য-অভিমুখে দৌড়িব; যে আমাদের মধ্যে জয় লাভ করিবে, দেই প্রথমে দোম পান করিবে। তাহাই হউক, বলিয়া তাঁহারা লক্ষ্যাভিমুখে দৌড়িয়াছিলেন। লক্ষ্যমুখে ধাবনে প্রবৃত্ত তাঁহাদের মধ্যে প্রথমে বায়ু, তৎপরে ইন্দ্র, তৎপরে মিত্র ও বরুণ, তৎপরে অখিদ্বয়, দেই লক্ষ্যন্থলে উপস্থিত হইয়াছিলেন।

সেই ইন্দ্র যখন বুঝিলেন, বায়ুই সকলকে জয় করিলেন, তথন তিনি বায়ুর পশ্চাৎ ধাবিত হইয়া বলিলেন, আমরা উভয়েই একসঙ্গে জয় লাভ করিলাম; [অতএব আমাদের সমান ভাগ হউক]; তথন সেই বায়ু বলিলেন—না, আমিই জয় লাভ করিয়াছি। [ইন্দ্র বলিলেন] আমার তৃতীয় ভাগ হউক, তাহা হইলেই আমাদের [একসঙ্গে] জয়লাভ হইবে। সেই বায়ু বলিলেন—না, আমিই জয় লাভ করিয়াছি। [ইন্দ্র বলিলেন] আমার চতুর্থ ভাগ হউক, তাহা হইলেই আমাদের এক সঙ্গে জয়লাভ হইবে। তাহাই হউক, বলিয়া বায়ু ইন্দ্রকে চতুর্থ ভাগে স্থাপন করিলেন। সেই হেতু বায়ু তিন অংশের ও ইন্দ্র চতুর্থাংশের ভাগী হইয়াছেন। '

এইরূপে ইন্দ্র ও বায়ু উভয়ে একসঙ্গে, [তৎপরে] মিত্র ও বরুণ একসঙ্গে, ও [তৎপরে] অশ্বিদ্বয় একসঙ্গে

<sup>(</sup>২) উদ্রবায়ৰ এই ছইতে দোমরসের অর্থ অংশ লইয়া অধ্বযুঁ। প্রথমে কেবল স্বায়ুর উদ্দেশে হোম করেন। পরে অন্থ এশীংশ বায়ুও ইন্র উভয়ের উদ্দেশে হোম করেন। কাজেই ইন্রের ভার একচতুর্থাংশ মাত্র।

জয়লাভ করিয়াছিলেন। তাঁহাদের জয়লাভের [ ক্রম-] অমু-সারে এই [ সোম ] প্রথমে ইন্দ্র ও বায়ুর, পরে মিত্রাবরুণের, পরে অধিষয়ের ভক্নীয় হইয়াছিল।

সেই জন্ম [ প্রথমে ] ঐন্দ্রবায়ব গ্রহ গ্রহণ করা হয়; তাহাতে ইন্দ্রের ভাগ চতুর্থাংশ। ঋষি তাহাই দেখিতে পাইয়া "নিযুত্বা ইন্দ্রসার্থিঃ" এই মন্ত্র বলিয়াছিলেন।

সেই জন্মই আবার ঐ যে ইন্দ্র, তিনি যেন [বায়ুর] সারথি হইয়াই [সোমের চতুর্থাংশমাত্র] পাইয়াছিলেন। এই দৃষ্টান্ত-ক্রমেই একালেও ভরতগণ (যোদ্ধারা) গসত্বগণের (সারথি-দের) বেতন ব্যবস্থা করেন ও সারথিরাও [জয়লক ধনের] চতুর্থ ভাগই [নিজের প্রাপ্য] কহিয়া থাকেন।

# দ্বিতীয় খণ্ড দ্বিদেবত্যগ্রহহোম

ছিদেবত্য-গ্রহগুলির প্রশংসা
-"তে বৈ···..চাখিনঃ"

এই যে সকল দিদেবত্য ( তুই তুই দেবতার উদ্দিষ্ট) গ্রহ, ইহারা প্রাণস্বরূপ। ঐন্দ্রবায়ব গ্রহ বাক্য ও প্রাণ; মৈত্রা-বরুণ গ্রহ মন ও চক্ষুঃ, আন্ধিন 'গ্রহ শ্রোত্র ও আত্মা।

<sup>(</sup>৩) "শতেনা নো অভিটিভি: নির্কা ইক্রসার্থি: বারো: স্বতস্য ক্রিংগতন্।" [ ঃ।ঃ৬।২ ] এই মন্ত্র উক্রবার্থগ্রহেন্মে দিথীর যাজ্যাবরূপে ব্যবহৃত হর (নিষে দেখ)। ঐ মন্ত্রের ধৰি বামদেব। "নিযুজান্" পদ বার্র বিশেষণ, এতদারা বায়ুকে ইক্রসার্থি—ইক্র বাহার সার্থি—এইরপ বলিগা বায়ুর উৎকর্ষ স্থাপনা হইল।

<sup>(</sup> a ) সায়ণ ভরত শব্দে যোদ্ধা ব্ৰিরাছেন, "ভর: সংগ্রামন্তং তবন্তি বিভাররন্তীতি ভরতা যোদ্ধার:।" কিন্তু ভরত অর্থে ভরতবংশীর বীর ব্রাইতেও পারে।

<sup>())</sup> व्यविष्यत्रत्र हे किहे बार व्यापिन अर ।

ঐশ্বান্তবগ্রহ হোমের যাজ্ঞানুবাক্যা যথা—তক্ত.....বিষমং করোতি"।

এই সেই ঐন্দ্রবায়বের জন্ম কেহ কেহ ছুইটি অনুষ্ঠুপ্কে পুরোহনুবাক্যা ও ছুইটি গায়ত্রীকে যাজ্যা করেন। এই যে ঐন্দ্রবায়ব গ্রহ, উহা বাক্যস্বরূপ এবং প্রাণস্বরূপ; এই জন্ম ঐ ছুই ছন্দাই উহার পক্ষে যথায়থ।

কিন্তু এইমত আদরণীর নহে। যে যজ্ঞে পুরোহনুবাক্যাকে যাজ্যা অপেকা উৎকৃষ্ট (অধিকাক্ররিশিষ্ট) করা হয়, ব্রেখানে কর্ম সমৃদ্ধ হয় না; যেখানে যাজ্যাই উৎকৃষ্ট হয়, অথবা যেখানে উভয়ই সমান (সমাক্রযুক্ত) হয়, সেখানে কর্ম সমৃদ্ধ হয়। প্রাণের ও বাক্যের মধ্যে যাহার কামনার জন্ম ঐক্রপ (অনুষ্টুপের ও গায়ত্রীর বিধান) করা হয়, ঐক্রপ করিলে সে কামনা বিকল হয়। ইহাতেই (অর্থাৎ সমান করিলেই) সেই কামনা লব্ধ হয়।

[ পুনশ্চ ] যেটি প্রথম পুরোহসুবাক্যা, ° তাহা বায়ুদৈবত, আর যেটি দ্বিতীয়, ° তাহা ইন্দ্র-বায়ু-দৈবত। যাজ্যা ছুইটির পাক্রেও সেইরূপ। ° অতএব যাহা (যে পুরোমুবাক্যা ও

<sup>(</sup>২) কেন না শ্ৰুতান্তরে আছে—"ৰাখা অনুসূপ্" "প্রাণো বা গায়ত্রী" [ সায়ণ ]

<sup>(</sup>৩) অসুষ্ঠুভের বাত্রিশ অক্ষর ও গারতীর চিকিশ অক্ষর। পুরোহমুবাক্যাকে বাজ্যার অপেকা অধিক অক্ষরবিশিষ্ট করা উচিত নহে, ইহাই তাৎপর্য্য।

<sup>(</sup>৪) ''ৰায়ৰা যাহি দৰ্শত" এই ঋক্ [১।২।১] প্ৰথম পুরোমুৰাক্যা; উহার দেৰতা ৰারু, ছন্দ গায়তী।

<sup>(</sup> e ) "ইক্সবায়ু ইনে স্বতা:" এই ঝক্ [ ১।২।৪ ] বিতীয় পুরোন্দ্রাক্যা ; উহার দেবতা ইক্স ও বায়ু, ছল গারতী।

<sup>(</sup> ७ ) ''ৰাগ্ৰং পিবা মধুনাং [৪।৪৬।১] প্ৰথম বাজ্যা; উহার দেবতা বহু, ছন্দ পার্কী। ''লতেনা নো অভিটিভি:" [৪।৪৬।২ ] বিতীর বাজ্যা ; উহার দেবতা ইক্র ও বারু, ছন্দ পারকী।

যে যাজ্যা) বায়ু-দৈবত, তদ্বারা প্রাণই কল্লিত (স্বব্যাপারসমর্থ) হয়; কেন না বায়ুই প্রাণ। আর যাহা (যে পুরোহনুবাক্যাও যে যাজ্যা) ইন্দ্র-বায়ু-দৈবত, তাহাতে যে ইন্দ্র-সন্থনী পদ আছে, তদ্বারা বাক্যই কল্লিত (সমর্থ) হয়; কেননা বাক্যইন্দ্রসন্থনী। যে ব্যক্তি যজ্ঞে [অনুবাক্যাকে ও যাজ্যাকে] বিষম (বিষমাক্রযুক্ত) না করে, 'সে প্রাণে ও বাক্যে যে ফল, সেই ফলই প্রাপ্ত হয়।

### তৃতীয় খণ্ড

#### সোমপান

ছিদেবত্য সোমরস একটি পাত্রে গৃহীত হয়, কিন্তু হুই পাত্রে আছত হয় যথা— "প্রাণা বৈ.....ছ-ছম"।

দিদেবত্য গ্রহগুলি প্রাণম্বরূপ ও তাহারা এক এক পাত্রে গৃহীত হয়, এই জন্ম প্রাণসকলের একই নাম (শ্রোত্রাদির সাধারণ নাম প্রাণ)। আর ছই ছই পাত্রে উহাদের আহুতি হয়, সেই জন্য প্রাণসকল দ্বন্দ্রূপে অবস্থিত।

ঐক্সবায়ব মৈত্রাবরুণ ও আখিনগ্রহের প্রত্যেকটি ছই ছই দেবভার উদ্দিষ্ট। দেবভাযুগলের উদ্দিষ্ট সোমরস প্রথমে একই পাত্রে গৃহীত হয়। পরে তাহা

<sup>(</sup> १ ) বাজা। ও অনুবাকা। উভঃত্রই গায়ত্রী বিহিত হইল।

<sup>( &</sup>gt; ) এছলে বাৰ্ডা শ্ৰোত্ত চকুঃ প্ৰভৃতিকেও প্ৰাণ বলা হটবাছে। প্ৰাণ্ড দেব।

<sup>(</sup>২) চকু: কর্ণ প্রভৃতি ইক্রিঃ বাহাকে এখানে প্রাণ বলা হইতেছে, তাহা ক্রোড়া ক্রোড়া; বেষন ছই চোথ ছই কাণ ইত্যাদি।

ছই ভাগ করিয়া ছই পাত্রে রাধিয়া আছতি দেওয়া হয়। বে পাত্রে প্রথমে গৃহীত হইয়াছিল, অধ্বর্গু সেই পাত্র হইতেই আছতি দেন। প্রতিপ্রস্থাতা ছিতীয় পাত্র হইতে লইয়া আছতি দেন। গ্রহণকালে একটি পাত্রের ও হোমকালে ছইটি পাত্রের ব্যবহারের তাৎপর্য্য বুঝান হইল।

তৎপরে হোতা হতাবশিষ্ট গ্রহ হইতে সোমপান করিবেন, তিৰিবন্ধে মন্ত্র "ষেনৈব···...ভত্পহ্বপ্পতে"।

অধ্বৰ্যু যে যজুৰ্মন্ত্ৰ দ্বারা <sup>°</sup> [ হুতাবশিষ্ট গ্ৰহ ] হোতাকে প্ৰদান করেন, হোতাও সেই মন্ত্ৰে উহা গ্ৰহণ করেন।

"এষ বহুঃ পুরুবহুরিছ বহুঃ পুরুবহুর্দ্ময়ি বহুঃ পুরুবহু-ব্বাক্পা বাচং মে পাছি" " এই মন্ত্রে ঐন্দ্রবায়ব [ গ্রহশেষ ] হোতা ভক্ষণ করেন।

[মস্ত্রের অবশিষ্ট ভাগ] "আমি প্রাণের সহিত বাক্যকে আহ্বান করিয়াছি; বাক্য প্রাণের সহিত আমাকে অনুজ্ঞা করুক। দেবোৎপন্ন, তনুপালক, তনুসম্বন্ধী, তপোজাত ঋষি-গণকে আমি আহ্বান করিয়াছি। দেবোৎপন্ন, তনুপালক, তনু-সম্বন্ধী, তপোজাত ঋষিগণ আমাকে অনুজ্ঞা করুন।"

এই মন্ত্রে প্রাণসকলই দেবোৎপন্ন, তনুপালক, তনুসম্বন্ধী, তপোজাত ঋষি; এতদ্বারা তাঁহাদিগকেই অনুজ্ঞা করা হয়।

<sup>(</sup>৩) শ্রুতান্তরে—"ব্রহ্মবাদিনো বদন্তি কলাৎ সত্যাৎ একপাত্রা বিদেবত্যা গৃহান্তে বিপাত্রা হুমতে ইতি। বদেকপাত্রা গৃহত্তে তল্মাদেকোহত্তরতঃ প্রাণ:, বিপাত্রা হুমত্তে তল্মাদেরী বৌ বহিঠা: প্রাণা::"

<sup>(</sup> a ) অধ্বর্গ এছ এছণ করিয়া "মরি বহু: পুরুবহু:" এই মন্ত্রে হোতাকে দান করেন। হোতা ঐ মন্ত্রে উহা দক্ষিণ উরুতে রাখিয়া ছুই হত্তে এছণ করিয়া পরবর্তী মন্ত্রে পান করেন।

<sup>(</sup>६) এব ঐক্রবায়ন গ্রহ:। বহু: নিবাসহেতু:। পুরুবহু: প্রভূতনিবাসহেতু:। ইহ অস্মিন্ ক্রেকে। বাক্পা বাচ: পালরিডা। (সারণ) এই পদগুলি ঐক্রবায়র গ্রহের বিশেষণ।

তৎপরে মৈত্রাবরুণ গ্রহের ছতশেষপান মন্ত্র—"এষ...উপহ্বয়তে"।

"এষ বস্থবিদ্বন্থরিহ বস্থবিদ্বন্থর্ম রি বস্থবিদ্বন্থশ্চক্ষুপ্পাশ্চক্ষুর্মে পাহি" এই মন্ত্রে হোতা মৈত্রাবরুণ [-গ্রহশেষ] ভক্ষণ
করেন। [মন্ত্রের পরভাগ] "আমি মনের সহিত চক্ষুকে
আহ্বান করিয়াছি। চক্ষু মনের সহিত আমাকে আহ্বান
করুক। দেবোৎপন্ন, তন্থপালক, তন্থুসম্বন্ধী, তপোজাত ঋষিগণকে আমি আহ্বান করিয়াছি। দেবোৎপন্ন, তন্থপালক, তন্থুসম্বন্ধী, তপোজাত ঋষিগণ আমাকে অনুজ্ঞা করুন।" এই মন্ত্রে
প্রাণসকলই (চক্ষু ও মনই) দেবোৎপন্ন, তন্থপালক, তন্থুসম্বন্ধী, তপোজাত ঋষি; তাহাদিগকেই এতদ্বারা আহ্বান
করা হয়।

তংপরে আম্বিনগ্রহশেষপানমন্ত্র—এষ বস্থ……উপবেয়তে"

"এষ বহুঃ সংযদস্থরিহ বহুঃ সংযদস্থায়ি বহুঃ সংযদস্থ শ্রোত্রপাঃ শ্রোত্রং মে পাহি" এই মন্ত্রে হোতা আখিন (অখিদ্বয়ের উদ্দিষ্ট) [-গ্রহশেষ] ভক্ষণ করেন। [মন্ত্রের শেষভাগ] "আমি আত্মার সহিত শ্রোত্রকে আহ্বান করিয়াছি। শ্রোত্র আত্মার সহিত আমাকে অনুজ্ঞা করুক। আমি দেবোৎপন্ন, তনুরক্ষক, তনুসম্বন্ধী, তপোজাত ঋষিগণকে আহ্বান করিয়াছি। দেবোৎপন্ন, তনুরক্ষক, তনুসম্বন্ধী তপোজাত ঋষিগণ আমাকে অনুজ্ঞা করুন।" এম্বলে প্রাণ-সকলই (অর্থাৎ শ্রোত্র ও আ্রা) দেবোৎপন্ন, তনুরক্ষক,

<sup>(</sup> ७ ) विषयुरः कानभूर्तकनिवागररुषुः। देमजावस्य शरहत विरमवय ।

<sup>(</sup> १ ) সংযদ্ধ: নিয়তনিবাসছে ছু:। আধিনগ্রের বিশেষণ।

তমুসম্বন্ধী, তপোজাত ঋষি। এতদ্বারা তাঁহাদিগকেই আহ্বান করা হয়।

গ্রহ-শেষপানের নিয়ম—''পুরস্তাৎ……শৃণ্,স্তি"

[হোতা] পূর্ব্বমুখী হইয়া ঐন্দ্রবায়ব গ্রন্থ সামুখে রাখিয়া ভক্ষণ করেন; সেই জন্ম প্রাণ ও অপান সম্মুখে থাকে। [সেই-রূপ] পূর্ব্বমুখী হইয়া মৈত্রাবরুণ গ্রন্থ সামুখে রাখিয়া ভক্ষণ করেন; সেইজন্ম চক্ষু ভূইটিও সম্মুখে থাকে। আর আশ্বিন গ্রহকে সকল দিকে ঘুরাইয়া (শিরঃ প্রদক্ষিণ করিয়া) গ্রহণের পর ভক্ষণ করেন; সেইজন্য মনুষ্যগণ ও পশুগণ [শ্রোত্রদারা] সকলদিক্ হইতেই কথিত বাক্য শুনিয়া থাকে।

# চতুর্থ খণ্ড

#### দ্বিদেবত্য গ্রহহোমমন্ত্র

দিদেবত্যগ্রহহোমে যাজ্যাপাঠের সময় হোতা নিশাস গ্রহণ করিবেন না যথা—
"প্রাণা……অব্যবচ্ছেদায়"।

দ্বিদেবত্য গ্রহগুলি প্রাণস্বরূপ; এজন্য শ্বাস না লইয়াই দ্বিদেবত্যহোমে যাজ্যাপাঠ করিবে; তাহাতে প্রাণসকলের সম্ভতি ঘটে ও প্রাণসকলের অবিচ্ছেদ ঘটে।

যাজ্ঞার পর অন্নবষট কারনিষেধ—"প্রাণা বৈ…অন্নবষট কুর্যাাৎ" দ্বিদেবত্যগ্রহগুলি প্রাণস্বরূপ; দ্বিদেবত্যসকলের [হোমে]

<sup>(</sup> १ ) শাখান্তরে—'বাথা ঐক্রবায়বক্তকুমৈ আবিরুণঃ শ্রোত্রমাখিনঃ পুরস্তাদৈক্রবায়বং ভক্ষরতি ভন্মাৎ পুরস্তাদ্বাচা বদতি পুরস্তাফ্রৈআবিরুণং তন্মাৎ পুরস্তাচ্চকুষা পঞ্চতি সর্ববিতঃ পরিহার-মাখিনং তন্মাৎ সর্বতঃ শ্রোত্রেণ শূণোতি"।

শকুবধট্কার করিবে না। যদি ছিদেবত্যসকলের [ হোমে ]
শকুবধট্কার করা হয়, তাহা হইলে অসমাপ্ত প্রাণসকলের
সমাপ্তি করা হয়; কেন না এই যে অনুবধট্কার, ইহাই
সমাপ্তি; সে সময়ে যদি কেহ ঐ [ অনুবধট্কারী] হোতাকে
বলে, এ ব্যক্তি অসমাপ্ত প্রাণসকলের সমাপ্তি করিয়াছে, প্রাণ
ইহাকে ত্যাগ করিবে, তাহা হইলে তাহা অবশ্যই ঘটে।
সেই জন্য ছিদেবত্যগণের [ হোমে ] অনুবধট্কার করিবে না।
এক্রবায়ব গ্রহোমে আগুঃ সম্বন্ধে বিধান—"ভদাহঃ অবাগুঃ"

এ বিষয়ে [ ব্রহ্মবাদীরা ] প্রশ্ন করেন, মৈত্রাবরুণ (হোতার সহকারী ) ছইবার আগৃঃ উচ্চারণ করিয়া [ হোতাকে ] ছই-বার [ যাজ্যাপাঠার্থ ] প্রেষণা ( অনুজ্ঞা ) করেন, কিন্তু হোতা একবারমাত্র আগৃঃ উচ্চারণ করিয়া ছইবার বষট্কার করেন; এন্থলে হোতার [দ্বিতীয় যাজ্যাপাঠে] কোন্ মন্ত্র আগৃঃ হয় ? '

(১) মৈত্রাবরূপ প্রৈষ্মন্ত্র দার। আহ্বান করিলে হোডা যাজ্যা পাঠ করেন। "হোডা বক্ষং"
এই আগৃং দারা প্রৈষ্মন্ত্রের আরম্ভ হয় ও "হোডব্জ"—(হোডা, তুমি যাজ্যা পাঠ কর—বলিয়া শেব
হয়। ঐপ্রবায়বীহামে তুই যাজ্যা। তুই যাজ্যার জম্ভ প্রেষ্মন্ত্রও তুইটি। মৈত্রাবরূপ তুইবারই "হোডা
ফক্ষং" বলিয়া প্রৈষ্ম আরম্ভ করেন। উহাই উাহার পক্ষে আগৃং উচ্চারণ। হোডা "বে যজামহে"
ই আগৃং উচ্চারণ করিয়া যাজ্যা পাঠ করেন ও পরে "বোষট্" উচ্চারণ করিয়া বয়ট্ কার দারা
শাল্যা শেষ করেন। এইস্থলে বিশেষ বিধি দারা তুই যাজ্যার পূর্বের একবারমাত্র "বে যজামহে"
(আগৃং) বলা হয়, কিন্তু "বোষট্" উচ্চারণ তুই যাজ্যার পর তুইবারই হয়। দিতীয় যাজ্যার পূর্বের্বিশ্বরুষ "হোডা যক্ষদ্বায়ুমগ্রেগাং" ইত্যাদি ও "হোডা যক্ষদিন্ত্রবায় অহন্তা" ইত্যাদি—এই
ইই মত্রেই "হোডা যক্ষণে এই আগৃং দারা প্রেষ্ঠ আরম্ভ হইয়াছে। "অগ্রং পির মধ্নাম্" ইত্যাদি
মন্ত্রম হোড্পাঠ্য যাজ্যা। ঐ তুই যাজ্যা পাঠকালে হোডা খাসগ্রহণ করিছে পান না, এইজপ্ত
কেবল আরম্ভে একবার মাত্র যে বলামহে এই আগুরুচ্চারণ বিহিত। উক্তরূপ বিধান কেবল
ঐক্রাবরূপ হোমেই আছে। মৈত্রাবরূপ ও আবিনগ্রহের পক্ষে একটি বাজ্যা ও একটি
বিষট্ কার বিহিত। ( আখণ শ্রোণ স্কৃৎ হার )

[ তাহার উত্তর ]—দিদেবত্য গ্রহগুলি প্রাণম্বরূপ; এবং আগৃঃ ("যে যজামহে" এই বাক্য) বজ্রস্বরূপ; সেই জন্য এম্বলে হোতা যদি [ ছুই যাজ্যার ] মধ্যম্বলে আগৃঃ উচ্চারণ করেন, তাহা হইলে আগৃঃস্বরূপ বজুদ্বারা যজমানের প্রাণনাশ করা হয়। যদি কেহ সেম্বলে সেই হোতাকে বলে, এই ব্যক্তি আগৃঃস্বরূপ বজ্রদ্বারা যজমানের প্রাণ নই করিয়াছে, অতএব প্রাণ ইহাকে পরিত্যাগ করিবে; তাহা হইলে অবশ্যই তাহা ঘটে। সেই জন্য হোতা এম্বলে [ ছুই যাজ্যার ] মধ্যম্বলে আগৃঃ উচ্চারণ করিবে না।

আবার মৈত্রাবরুণ যজ্ঞের মন, হোতা যজ্ঞের বাক্য; মন কর্ত্ত্বক প্রেরিত হইয়াই বাক্য কথিত হয়। অন্যমনক্ষ হইয়া যে বাক্য বলা হয়, উহা অস্ত্রোচিত; সেই বাক্য দেব-গণের প্রিয় নহে। সেই জন্য এ স্থলে মৈত্রাবরুণ যে ছইবার আগৃঃ ("হোতা যক্ষৎ" এই বাক্য) উচ্চারণ করেন, তাহাই হোতারও [দ্বিতীয়] আগৃঃ হইয়া থাকে।

#### পঞ্চম খণ্ড

### ঋতুগ্ৰহহোম

ঐক্রবায়ব, মৈত্রাবঙ্গণ, আখিন এই তিনটি বিদেবতা গ্রহ। উহাদের আছতির পর শুক্র, মন্থী, আগ্রয়ণ, উক্থ এই চারিটি গ্রহ হইতে হোম হয়। তৎপরে ঘাদশ অত্গ্রহ হইতে সোমাহতি হয়। তৎকালে প্রযুক্ত মন্ত্রের নাম
অত্যাক্ত। এন্থলে ঘাদশশত্প্রহ্যাগের প্রান্তাব হইতেচে যথা—"প্রাণা বৈ
অব্যবচ্ছেদায়"।

ঋতুযাজসকল প্রাণস্বরূপ; সেইজন্য এই যে ঋতু-যাজ দারা অনুষ্ঠান হয়, তাহাতে যজমানে প্রাণ সকলেরই স্থাপনা হয়।

"ঋতুনা" ইত্যাদি মন্ত্রদারা [প্রথম ] ছয়টি যজন হয়।' তাহাতে যজমানে প্রাণকেই স্থাপন করা হয়। "ঋতুভিঃ" ইত্যাদি মন্ত্রদারা [তৎপরবর্তী] চারিটি যাগ হয়; তাহাতে যজমানে অপানকেই স্থাপন করা হয়। "ঋতুনা" ইত্যাদি মন্ত্রদারা

(১) চৈত্রমাস হইতে আরম্ভ করিয়া ফাল্কন পর্যান্ত বারমাসের উদ্দেশে বারটি ঋতুগ্রহ বিহিত (ঐ বারটি ঋতুগ্রহ ব্যতীত অধিমাস বা মলমাসের উদ্দেশে আরও একটি ঋতুগ্রহ লওরা ইচ্ছাধীন।) ঋতুবাজের সময় মৈত্রাবরুণ একাকী ঘাদশাক্ষর প্রেবমন্ত ঘারা অক্সান্ত ঋত্বিক্দিগকে বাজ্যাপাঠে আহ্বান করেন। বাজ্যাপাঠকারী ঋতিক্দিগের ও বাজ্যার উদ্দিষ্ট দেবতার নাম বধাক্রমে দেওয়া গোল—

| ১ম          | <b>ঋতু</b> যা <b>ল</b> | হোডা                  | <b>हे</b> <u>ख</u> |
|-------------|------------------------|-----------------------|--------------------|
| २ग्न        | •                      | <u>পো</u> ডা          | মক্লপাৰ            |
| ৩র          |                        | নেষ্টা                | ছষ্টা ও দেবপদ্মীগণ |
| ঃর্থ        |                        | আগীএ                  | অগ্নি              |
| • ম         | N                      | <u>রাহ্মণাচ্ছং</u> দী | ইন্দ্ৰ বন্ধা       |
| 4           | •                      | মৈত্ৰাবৰূপ            | মিতাবরণ            |
| ৭ম          |                        | হোতা                  | দেব জবিণোদা:       |
| ৮ম          | •                      | পোতা                  | <b>A</b>           |
| ৯ম          |                        | নেষ্ট                 | <b>3</b>           |
| ১•ম         |                        | অচ্ছাবাক              | <b>3</b>           |
| 33 <b>m</b> | •                      | <b>হো</b> ভা          | <b>অ</b> বিষয়     |
| <b>ડર</b> મ | •                      | হোডা                  | অগি গৃহপতি         |

প্ৰথম ঋতুৰাজে হোভূপাঠ্য ৰাজ্যামত্ৰ "যে বজামহে ইক্ৰং হোত্ৰাৎসজু দিব আ পৃথিব্যা ঋতুনা সোমং পিবতু।" এই মত্ৰে ও পরবর্ত্তী পাঁচটি মত্ৰে "ঋতুনা সোমং পিবতু" এই বাক্য আছে। তৎপর-বর্ত্তী (৭ হইতে ১০) চারিটি মত্রে "ঋতুভি: সোমং পিবতু" এই বাক্য আছে ও তৎপরবর্ত্তী (১১—১২) ছুইটি মত্রে পুনরায় "ঋতুনা সোমং পিবতু" এই বাক্য আছে। [তৎপরবর্তী] শেষে যে ছুইটি যাগ হয়, তাহাতে যজমানে ব্যানকেই স্থাপন করা হয়। এই সেই প্রাণ, প্রাণ অপান ব্যান এই তিন রূপেই বর্ত্তমান। সেইজন্য "ঋতুনা" "ঋতুভিঃ" "ঋতুনা" ইত্যাদি [তিনটি পদে আরক্ষ] মন্ত্রদ্বারা যে যাগ হয়, ইহাতে প্রাণসকলেরই সন্ততি ঘটে ও প্রাণ সকলেরই অবিচ্ছেদ ঘটে।

পতুষাগে অমুবষট কার নিষেধ যথা—প্রাণা বৈ .... অমুবষট কুর্যাৎ"

ঋতুযাজসকল প্রাণস্বরূপ, ঋতুযাজে অনুবষট্ কার করিবে না।
কেন না ঋতুসকল একের পর একটি বর্ত্তমান বলিয়া সমাপ্তিরহিত। যদি ঋতু যাগে অনুবষট্ কার করা হয়, তাহা হইলে
সমাপ্তিরহিত ঋতুগণকে সমাপ্তিযুক্ত করা হয়। কেন না, এই
যে অনুবষট্ কার, ইহাই সমাপ্তি। যদি কেহ এন্থলে সেই
হোতাকে বলে, এই ব্যক্তি সমাপ্তিরহিত ঋতুগণকে সমাপ্তিযুক্ত করিয়াছে, এ ব্যক্তি হঃষম (সাম্যাবস্থাচ্যুত বা অস্তুস্থ)
হইবে, তাহা হইলে তাহা অবশ্যই ঘটে। সেই জন্য ঋতুযাজে অনুবষট্ কার করিবে না।

### ষষ্ঠ থণ্ড

## পুরোডাশভক্ষণ-—বিদেবত্যগ্রহ

সবনীয় প্রোডাশ অমুষ্ঠানের পর ইজার আহ্বান বিহিত হইয়াছে। তৎ-পরে দ্বিদেবত্য গ্রহহোম ও তদবশেষ ভক্ষণ বিহিত হইয়াছে। একণে ঐ ইড়াহ্বান ও গ্রহভক্ষণের পৌর্বাপর্য্যবিচার'—"প্রাণা…… দধাতি"

(১) প্রকৃতিযক্তে বিউকুৎ বাগের পর বল্পনান ও ক্ষতিক্লণ ইড়াভক্ষণ করেন। আহতির

বিদেবত্য গ্রহগুলি প্রাণস্বরূপ ও পশুগণই ইড়া। বিদেবত্যগুলি ভক্ষণ করিয়া ইড়ার আহ্বান করা হয়। পশু-গণই ইড়া; পশুগণকেই তদ্ধারা আহ্বান করা হয়, এবং যজমানে পশুগণেরই স্থাপনা হয়।

তৎপরে অবাস্তরেড়া ও হোতৃচমদ উভয় ভক্ষণের পৌর্ব্বাপর্য্য—"তদান্তঃ… য এবং বেদ"

এ বিষয়ে [ ব্রহ্মবাদীরা ] বলেন, পূর্ব্বে অবাস্তরেড়া ভক্ষণ করিবে, না হোতৃচমদ ( তৎস্থিত সোমরদ ) ভক্ষণ করিবে ? [উত্তর ] প্রথমে অবাস্তরেড়াই ভক্ষণ করিবে; তৎপরে হোতৃচমদ ভক্ষণ করিবে।

যদি দিদেবত্যসকল পূর্ব্বে ভক্ষণ করা হয়, তাহা হইলে পেয় সোমকে পূর্ব্বেই ভক্ষণ করা হয়; সেই জন্ম পূর্ব্বে অবাস্তরেড়া ভক্ষণ করিবে, পরে হোভূচমস ভক্ষণ করিবে। তাহা হইলে [ইড়ার] উভয়দিক্ হইতেই সোমপানদ্বারা ভক্ষণীয় অন্ধ গ্রহণ করা হয় ও ভক্ষণীয় অন্ধ গ্রহণ ঘটে।

পর প্রেডাশাদির বাহা অবশিষ্ট থাকে, তাহাই সকলে ভাগ করিয়া ভক্ষণ করেন। হোতা নিজের জক্ষ দুই ভাগ হাতে লইয়া মন্ত্র থারা ইড়ার আহ্বান করেন। হোতৃহস্তগৃহীত ঐ দুই ভাগের নাম অবাস্তরেড়া। ইড়ার আহ্বানের পর হোতা অবাস্তরেড়া ভক্ষণ করেন ও পরে বন্ধমান ও ঋদিকেরা সকলে আপন আপন ইড়াভাগ ভক্ষণ করেন। এছলে সোমবাগের বিদেবত্য গ্রহের অবশেব, সবনীর প্রোডাশের অবশেব (ইড়া) ও চমসন্থিত সোম, এই তিন জ্বা ভক্ষণ বিহিত। ঋদিকেরা ঐক্রবায়ব মৈত্রাবরুণ ও আধিন, এই তিন দিদেবত্য গ্রহভক্ষণ করিলে পর ইড়ার আহ্বান হয়। তৎপরে হোতা অবাস্তরেড়া ভক্ষণ করিলে বন্ধমান ও ঋদিকেরা ইড়া ভক্ষণ করেন। এই ইড়া ভক্ষণের পর অল্প কতিপর অমুঠান সম্পাদিত হইলে পর হোতা নিজের চমস (হোতৃ-চমস) হইতে সোমরস ভক্ষণ করেন; পরে তিনি অন্তের চমস হইতে ভক্ষণ করেন এবং ধ্রমান ও অল্প খছিকেরাও চমস ছইতে ভক্ষণ করেন।

<sup>(</sup>२) ইড়াভক্ষণের পূর্ব্বেই দিদেবতাগ্রহ হইতে সোমপান হইয়াছে, এবং ইড়াভক্ষণের পরেও চম্দ হইতে সোমপান হইল। অভএব ইড়ার উভর্দিক্ হইতেই সোমপান করা হইল।

দিনেবত্যগুলি প্রাণস্বরূপ ও হোত্চমদ আত্মার স্বরূপ।
দিনেবত্যগ্রহের [সোম-] বিন্দুদকল হোত্চমদে নিন্দ্রেপ করা
হয়। এতন্থারা প্রাণদকলকেই আত্মাতে নিক্ষিপ্ত করা হয়;
দে (হোতা স্বয়ং) পূর্ণায়ু হয় ও [যজমানেরও] পূর্ণায়ুক্ষতা
ঘটে। যে ইহা জানে, দে পূর্ণ আয়ু লাভ করে।

# সপ্তম খণ্ড ভূফীংশংস

ভৃষ্ণীংশংসদম্বন্ধ আখ্যায়িকা' দেবা বৈ.....এবং বেদ"

পুরাকালে দেবগণ যজে যে যে [ অনুষ্ঠান ] করিয়া-ছিলেন, অস্থরেরাও তাহাই করিয়াছিল। তাঁহারা (উভয়েই)

<sup>(</sup>১) ঋতুগ্রহ হইতে সোমাত্তির ও সোমপানের পর হোতার সমুথে উপবিষ্ট অধ্বর্ত পরাজ্ব ছইরা বনেন। তখন হোতা ''হু মং পদ্ বগ্ দে ( ১৮৫ পৃষ্ঠ দেখ ) পিতা মাতরিখা চিছ্ফাপদাধাদ-क्टिट्याक्था कवतः भःमन् त्मात्मा विषविज्ञीथा नित्नवत् कृत्म्भाविज्ञक्थामनानि भःमितवानागृर्विषायु-বিখনায়ু: ক ইনং শংসিব্যতি স ইনং শংসিব্যতি" এই মন্ত্র জপান্তে অভিহিন্ধার (হ এই শব্দ উচ্চার্থ) না করিঃ।ই "শোংসাবোম" এই বাক্যে অধ্বর্যুকে উচ্চৈ:ম্বরে আহ্বান করেন। তৎপরে "ওঁ ভুরগ্নির্জ্যোতি: জ্যোতিরগ্নি:" এই মন্ত্র মনে মনে অবিরাম জপ করেন। ইহার নাম ভুকীং শংস। শংস শব্দের অর্থ প্রশংসা; শংসনশব্দে তদর্থ মন্ত্রপাঠ। শক্ত শব্দের অর্থ, বন্ধারা শংসন হয়, সেই রুক্। "শোংসাবোন্" এই বাক্য দ্বারা অধ্বযু্তিক আহ্বান হয় বলিয়া উহার নাম আহাব। আহাবের পর ও ভূরগ্নি:" ইত্যাদি ভূকীংশংস অপ প্রাতঃসবনে বিহিত। মাধ্যন্দিন ও ভূতীয়সবনেও এরপ আহা-বান্তে তৃকীংশংস জপ বিহিত আছে। সেম্বলে "ওঁ ভূরগ্নিং" ইত্যাদির পরিবর্ত্তে "ওঁ ইল্রো জ্যোতি-ভুবো জ্যোতিরিল্র:" এবং "ওঁ ফুর্যোজ্যোতির্জ্যোতি: বঃ ফুর্যা:" এই ছুই মন্ত্র বথাক্রমে উপাংশু (মনে মনে) দ্বপ করা হয়। হোতা "শোংদাবোম্" এই আহাবমন্ত্রে অধ্বর্যুকে আহ্বান করিলে অধ্বর্যু "শোংসামো দেব" এই উত্তর দেন: অধ্বর্গক্থিত এই প্রত্যুক্তিমন্ত্রের নাম প্রতিগর। প্রাতঃস্বন মাধান্দিন সবন ও তৃতীয় সবন, ঐ তিন অনুষ্ঠানেই কতিপয় শস্ত্র পাঠ বিহিত। কোনস্থলে হোতা, কোণাও বা নৈত্ৰাবৰণ, ব্ৰাহ্মণাচ্ছংগী অথবা অচ্ছাবাক শস্ত্ৰ পাঠ করেন। প্ৰজ্যেক শস্ত্ৰপা<sup>ং হ</sup> পূর্বেই আহাবোচ্চারণ বিহিত। ( সাব • শ্রে) • হ • ৫।৯)

সমানবীর্য হইলেন; কেহ [ অন্সের অপেক্ষা ] নিরুষ্ট হইলেন না। তদনস্তর দেবগণ এই ভূফীংশংস (তন্নামক মন্ত্র) দর্শন করিলেন। ইহাদিগের সেই ভূফীংশংস [ উচ্চস্বরে পঠিত না হওয়ায় ] অস্থরেরা তাহার অনুসরণ করিতে পারে নাই। কেন না এই যে ভূফীংশংস, ইহা ভূফীস্তাবেই (মনে মনেই) পঠিত হয়।

দেবগণ অস্থরগণের প্রতি যে যে বক্ত প্রয়োগ করিয়াছিলেন, তাঁহাদের সেই সেই বজ্ঞেরই অস্থরেরা প্রতীকার করিয়াছিল। তদনন্তর দেবগণ এই ভূফীংশংসরূপ বক্ত দর্শন করিয়াছিলেন ও তাহাই উহাদের প্রতি প্রয়োগ করিয়াছিলেন। অস্থরেরা তাহার প্রতীকার করিতে পারে নাই। দেবগণ তাহাই উহাদিগের প্রতি প্রহার করিয়াছিলেন এবং তাহার প্রতীকার না হওয়ায় তদ্বারা উহাদিগকে বধ করিয়াছিলেন। তখন দেব-্রগণ জয় লাভ করিলেন এবং অস্থরেরা পরাভূত হইল।

যে ইহা জানে, তাহার দ্বেষকারী ও অনিষ্টকারী শক্ত পরাভূত হয়।

সেই দেবগণ, আমরা জয়ী হইয়াছি, মনে করিয়া যজ্জ বিস্তার করিয়াছিলেন। ইঁহাদের যজ্জের বিল্প করিব, এই বলিয়া অস্ত্রেরা সেই যজ্জের নিকট আসিয়াছিল। দেবগণ তাহা-দিগকে চারিদিক্ হইতে উদ্ধতভাবে সমীপস্থ হইতে দেখিয়া-ছিলেন। তাঁহারা বলিলেন, আমরা এই যজ্জ শীঘ্র সমাপ্ত করিব, [ তাহা হইলে ] অস্ত্রেরা আমাদের যজ্জ নফ্ট করিতে পারিবে না। তাহাই হউক বলিয়া, তাঁহারা সেই যজ্জকে ভৃফীংশংসে শীন্ত্র সমাপ্ত করিয়াছিলেন। "ভূরগ্নিজেনাতিজেনাতিরগ্নিঃ" এই মন্ত্রে ( ভূফীংশংসের এই ভাগে ) আজ্য শস্ত্র ও প্রউগ শস্ত্রকে<sup>†</sup> সমাপ্ত করিয়াছিলেন। "ইন্দ্রো জ্যোতির্ভূবো জ্যোতি-রিন্দ্রঃ" এই মন্ত্রে নিক্ষেবল্য ও মরুত্বতীয় শস্ত্র সমাপ্ত করিয়া-ছিলেন। "দূর্য্যো জ্যোতির্জ্যোতিঃ স্বঃ দূর্য্যঃ" এই মন্ত্রে বৈশ্ব-দেব ও আগ্নিমারুত শস্ত্র সমাপ্ত করিয়াছিলেন। এইরূপে সেই [ষট্শস্ত্রাত্মক] যজ্ঞকে তৃষ্ণীংশংসে সমাপ্ত করিয়াছিলেন। সেই যজ্ঞকে এইরূপে ভূষ্ণীংশংসে সমাপ্ত করিয়া তদ্ধারা নির্বিন্মে যজ্ঞসমাণ্ডি পাইয়াছিলেন। সেই জন্ম হোতা যথন ভূফীংশংস জপ করেন, তখনই যজ্ঞ [নির্বিম্নে] সমাপ্ত হয়। তুফীংশংসজপ হইলে, যদি কেহ এই হোতাকে নিন্দা করে বা শাপ দেয়, তাহা হইলে হোতা তাহাকে বলিবেন—এ [শাপ বা নিন্দা ] উহাকেই ( নিন্দাকারীকে বা শাপদাতাকেই ) বিনষ্ট করিবে; কেন না আমরা অগ্ন প্রাতঃকালেই এই যজ্ঞকে ভূফীংশংসে সমাপ্ত করিব; গৃহাগত ব্যক্তিকে লোকে যেমন [ আতিথ্য-] কর্ম-দ্বারা অভ্যর্থনা করে, আমরাও তেমনই এই [ মন্ত্রজপ ] দ্বারা এই যজ্ঞকে অভ্যর্থনা করিব। যে ব্যক্তি ইহা জানিয়া ভূষ্ণীংশংস জপের পর হোতাকে নিন্দা করে বা শাপ দেয়, দে বিনাশপ্রাপ্ত হয়। দেইজন্য ইহা জানিয়া তুষ্ফীংশংস জপের পর [ হোতাকে ] নিন্দা করিবে না বা শাপ দিবে না।

<sup>(</sup>২) প্রাতঃসবনে পাঠ্য আজ্য শত্র ও প্রউপ শত্র, মাধ্যন্দিন সবনে পাঠ্য নিছেবল্য ও মরু-ছতীর শত্র এবং তৃতীর সবনে পাঠ্য বৈশ্বদেব শত্র ও জাগ্নিমারুত শত্র। এতৎসবদ্ধে পরে দেখ।

# অফ্টম খণ্ড তুফীংশংস

তৃষ্ণীংশংসের পুন:প্রশংসা—"চক্ষৃংষি.....শংস্তব্য:"

এই যে তৃষ্ণীংশংস, ইহা সবনসকলের চক্ষুংস্বরূপ।
"স্বুর্যাজ্যোতির্জ্যোতির্ব্যিঃ" ইহা প্রাতঃসবনের চক্ষুর্বয়;
"ইন্দ্রো জ্যোতির্ভুবো জ্যোতিরিন্দ্রঃ" ইহা মাধ্যন্দিনসবনের
চক্ষুর্বয়; "সূর্য্যো জ্যোতির্জ্যোতিঃ স্বঃ সূর্য্যঃ" ইহা তৃতীয় সবনের
চক্ষুর্বয়। যে ইহা জানে, সে চক্ষুর্যুক্ত সবনসকল দ্বারা সমৃদ্ধ
হয় এবং চক্ষুর্যুক্ত সবনসকল দ্বারা স্বর্গলোক প্রাপ্ত হয়।

এই যে তৃষ্ণীংশংস, ইহা যজের চক্মুংস্বরূপ। ব্যাহ্নতি ' এক হইয়াও এম্বলে তুইবার উক্ত হইয়াছে; সেইজন্ম চক্ষু (দর্শনেন্দ্রিয়) এক হইয়াও তুইটি (এক জোড়া)।

এই যে তৃষ্ণীংশংস, ইহা যজের মূলস্বরূপ। এই
্যজমান আশ্রয়হীন হউক, ইহা যদি [হোতা] ইচ্ছা করেন,
তবে তাহার যজে তৃষ্ণীংশংস জপ করিবেন না। তাহা
হইলে যজ্ঞও মূলহীন হইয়া পরাভূত হইবে ও পরে
যজমানকেও পরাভব করিবে।

[সেইজন্ম] সে বিষয়ে [ব্রহ্মবাদীরা] বলেন, উহা জপ করাই উচিত। কেন না হোতা যদি তুফীংশংস জপ না করেন, তাহা হইলে ঋত্বিকের পক্ষেই অহিত হয়। সমস্ত যজ্ঞ ঋত্বিকেই প্রতিষ্ঠিত এবং যজমান যজ্ঞে প্রতিষ্ঠিত; সেইজন্ম উহা জপ করাই উচিত।

<sup>( &</sup>gt; ) ভূ: ভূব: স্ব: এই তিনটির নাম ব্যাহাতি। এন্থলে ব্যাহাতি সঙ্গে থাকার "আগ্নিজে গাতিঃ" ইত্যাদি অংশকেও ব্যাহাতি বলা হইল। প্রতিমন্ত্রে ঐ ঐ অংশেরও ছুইবার আবৃত্তি হুইরাছে।

## দশম অধ্যায়

#### প্রথম খণ্ড

#### আজ্যশস্ত্ৰ

প্রাতঃসবনে আজাশস্ত্রের শংসন হয়; ঐ আজাশস্ত্রের তিন পর্ব্ব, প্রথমে আহাবযুক্ত তৃষ্ণীংশংস, পরে নিবিৎ, তৎপরে স্ফুত। এই তিন পর্বের প্রশংসা যথা—"ব্রহ্ম বৈ . . . . ক্>প্তিঃ"

আহাবই ' ব্রহ্ম ( ব্রাহ্মণ ), নিবিং ' ক্ষত্র ( ক্ষত্রিয় ) ও সূক্ত ' বৈশ্য । [ প্রথমে আহাব দ্বারা ] আহ্বান করা হয় ও তৎপরে নিবিদের স্থাপনা হয় ; এতদ্বারা ব্রহ্মেরই ( ব্রাহ্মণ-জাতিরই) পশ্চাতে ক্ষত্রিয়কে নিযুক্ত করা হয় । নিবিৎপাঠের পর সূক্তের পাঠ হয় । নিবিং ক্ষত্রিয় ও সূক্ত বৈশ্য ; এতদ্বারা ক্ষত্রিয়েরই পশ্চাতে বৈশ্যকে নিযুক্ত করা হয় ।

এই যজমানকে ক্ষত্রিয়ত্ব হইতে বিযুক্ত করিব, এইরূপ যদি হোতা ইচ্ছা করেন, তবে তাহার পক্ষে নিবিদের মধ্যে সূক্ত পাঠ করিবেন। নিবিদ্ই ক্ষত্রিয় ও সূক্তহ বৈশ্য। এতদ্বারা ঐ যজমানকে ক্ষত্রিয়ত্ব হইতে বিযুক্ত করা হয়।

<sup>(</sup> ১ ) তৃকীংশংস জ্ঞাপের পূর্ব্বে হোতা "শোংসাবোম্" এই মন্ত্রদারা অধ্বর্যুকে আহ্বান করেন, ঐ মন্ত্রের নাম আহাব। ২০০ প্রং দেখ।

<sup>(</sup>२) "अधिर्द्धान्यः" ইত্যाদि चाम्मेशमयुक्त मस्त्रत नाम निविद । निस्त २३ वेख स्वय ।

<sup>·</sup> ৬) "প্র বো দেবারাগ্নে" ইত্যাদি (৩। ১৩। ১-৭) সাতটি ঋক্বৃক্ত স্কু আলাণরে পঠিত হয় : এ স্থলে উহাকেই স্কু বলা হইল। নিয়ে ৮ম থও দেখ়।

এই যজমানকে বৈশ্যন্ত হইতে বিযুক্ত করিব, হোতা যদি এইরূপ ইচ্ছা করেন, তবে তাহার পক্ষে সৃক্তের মধ্যে নিবিদ্ পাঠ করিবেন। নিবিদ্ই ক্ষত্রিয় ও সৃক্তই বৈশ্য। এতদ্বারা ঐ যজমানকে বৈশ্যন্ত হইতে বিযুক্ত করা হয়।

এই যজমানের সমস্ত [ অর্থাৎ ব্রাহ্মণত্ব, ক্ষত্রিয়ত্ব বা বৈশ্যত্ব ] যথাক্রমে স্থরক্ষিত হউক, হোতা যদি এইরূপ ইচ্ছা করেন, তবে তাহার পক্ষে প্রথমে [ আহাব দ্বারা ] আহ্বান করিবেন, তৎপরে নিবিদ্ আধান করিবেন, তৎপরে সূক্ত পাঠ করিবেন; তাহা হইলে সমস্ত [ জাতি ] রক্ষিত হইবে।

অনস্তর নিবিদের প্রশংসা—"প্রজাপতিবৈ '.....এবং বেদ'

প্রজাপতিই এই জগতের অথ্যে একাকী বর্ত্তমান ছিলেন।
তিনি ইচ্ছা করিলেন, আমি প্রজারূপে উৎপন্ন হইব ও বহু
হইব। এই ইচ্ছা করিয়া তিনি তপস্থা করিলেন। তিনি বাক্য
সংযম করিলেন। সংবৎসর পরে তিনি দ্বাদশপদযুক্ত নিবিদ্
ইচ্ছা এই সেই নিবিদ্কেই তিনি উচ্চারণ করিয়াছিলেন।
তাহার পরে সমস্ত ভূতের স্থি করিয়াছিলেন। ঋষি তাহা
দেখিয়া "স পূর্ব্বয়া নিবিদা কব্যতায়োরিমা প্রজা অজনয়ন্
মন্নাম্" — সেই প্রজাপতি প্রথমে আবিস্থ ত নিবিদ্ দারা কবিত্ব

<sup>(</sup> a ) নিবিদের নধ্যে প্রক্ত বসাইলে নিবিদ্ থণ্ডিত হর; তাহাতে ক্ষত্রিরন্ধের হানি হর।
তক্ষণ প্রক্তের মধ্যে নিবিদ্ বসাইলে উহা থণ্ডিত হয় ও তাহাতে বৈশ্বন্ধের হানি হয়। হোতা
ব্লমানের অনিষ্ট ইচ্ছা ক্রিলে ঐক্লপ ক্রিতে পারেন।

<sup>(</sup> ९ ) कुरत नामक वरि । ( ७ ) अञ्चर

( কবি-পদ ) পাইয়াছিলেন ও তৎপরে মনুগণের ও এই সকল প্রজা উৎপাদন করিয়াছিলেন—এই মন্ত্র উচ্চারণ করিয়াছিলেন।

সেই হেতু যদি সূক্তের পূর্বে নিবিদের আধান হয়, তাহা হইতে প্রজালাভ ঘটে। যে ইহা জানে, সে প্রজাদারা ও পশু দারা [সমৃদ্ধ হইয়া] উৎপন্ন হয়।

#### দ্বিতীয় খণ্ড

#### আজ্যশস্ত্র—নিবিৎ

তৎপরে আজ্ঞাশস্ত্রের অন্তর্গত নিবিদের ব্যাখ্যা। ' ঐ নিবিদের দ্বাদশ পদের এক একটি পদ ক্রমশঃ ব্যাখ্যাত হইতেছে। যথা—"অগ্নিদের্বেদ্ধঃ···আয়াতরতি"

প্রথম পদ] "অগ্নিদে বৈদ্ধং" এই [পদ] পাঠ করিবে। ঐ (স্বর্গে অবস্থিত আদিত্যরূপী) অগ্নি দেবগণকর্তৃক ইদ্ধ (প্রদীপ্ত); দেবগণ তাঁহাকে প্রদীপ্ত করেন। এতদ্বারা (ঐ পদের পাঠ দ্বারা) তাঁহাকেই ঐ [ স্বর্গ-] লোকে প্রসারিত করা হয়।

[ দ্বিতীয় পদ ] "অগ্নির্মস্বিদ্ধং" এই পদ পাঠ করিবে। এই [ ভূলোকস্থ ] অগ্নি মনুগণ ( মনুষ্যগণ ) কর্তৃক ইদ্ধ ; মনুষ্যোরা উহাকে প্রদীপ্ত করেন। এতদ্বারা এই অগ্নিকেই এই [ ভূ-] লোকে প্রসারিত করা হয়।

্ তৃতীয় পদ ] "অগ্নিঃ স্থামিৎ" এই পদ পাঠ করিবে। বায়ুই স্থামিৎ ( স্থাকাশ ) অগ্নি; বায়ু স্বয়ং আপনাকে ও

<sup>(</sup> १ ) মকু অর্থে বৈবৰতাদি মানবজাতির আদিপুরুষ। তাঁহাদের প্রজা অর্থাৎ সন্তান ব্রাহ্মণাদি মকুষা।

<sup>( &</sup>gt; ) बावनभवयुक्त अरे निवित्त मरावत व्यभन नाम भूरताक्रक् । भरत > व्यक्षात १ थ्य ज्ञयं ।

স্বয়ং এই যাহা কিছু [জগতে ] আছে, সেই সমস্তকে প্রদীপ্ত করেন। এতদ্বারা বায়ুকেই অন্তরিক্ষলোকে প্রসারিত করা হয়।

[ চতুর্থ পদ ] "হোতা দেবরতঃ" এই পদ পাঠ করিবে। ঐ [ আদিত্য ] দেবগণের রত হোতা; উনিই সর্ব্বত্ত দেবগণ কর্ত্ব্ব প্রার্থিত। এতদ্বারা তাঁহাকেই সেই [ স্বর্গ-] লোকে প্রসারিত করা হয়।

[পঞ্চম পদ] "হোতা মনুরতঃ" এই পদ পাঠ করিবে। এই [ভূলোকস্থ] অগ্নিই মনুগণের (মনুষ্যগণের) রত হোতা; ইনি সর্বাত্র মনুষ্যগণকর্ত্বক প্রার্থিত। এতদ্বারা এই অগ্নিকেই এই [ভূ-] লোকে প্রসারিত করা হয়।

[ ষষ্ঠ পদ ] "প্রণীর্যজ্ঞানাম্" এই পদ পাঠ করিবে। বায়ুই যজ্ঞ সকলের প্রণী (প্রণয়নকারী); যখন প্রাণ (নিশ্বাস) গ্রহণ করা হয়, তখনই যজ্ঞ ও অগ্নিহোত্র সম্পন্ন হয়। এতদ্বারা বায়ুকেই অন্তরিক্ষলোকে প্রসারিত করা হয়।

[ সপ্তম পদ ] "রথীরধ্বরাণাম্" এই পদ পাঠ করিবে। ঐ [ আদিত্য ] অধ্বরসকলের ( যজ্ঞসকলের ) রথী; উনি রথীর মতই ঐথানে (ছ্যুলোকে) বিচরণ করেন। এতদ্বারা তাঁহাকেই ঐ [ স্বর্গ-] লোকেই প্রসারিত করা হয়।

[ অন্টম পদ ] "অভূর্ত্তো হোতা" এই পদ পাঠ করিবে।
অগ্নিই অভূর্ত্ত ( অনতিক্রমণীয় ) হোতা ; কেহই [ পথমধ্যে ]
তির্য্যগ্রূপে অবস্থিত অগ্নিকে অতিক্রম করিতে পারে না।
এতদ্বারা ইহাকে এই [ ভূ-] লোকেই প্রসারিত করা হয়।

[নবম পদ] "ভূর্ণিইব্যবাট্" এই পদ পাঠ করিবে। বার্ই ভূর্ণি (তরণক্ষম বা অতিক্রমণক্ষম) ও হব্যবাট্ (হব্য-বহনকারী); বার্ই, এই যাহা কিছু আছে, সেই সমস্তকে সহ্য অতিক্রম করেন; বার্ই দেবগণের উদ্দেশে হব্য বহন করেন। এতদ্বারা বারুকেই অন্তরিক্ষলোকে প্রসারিত করা হয়।

দেশম পদ] "আ দেবো দেবান্ বক্ষৎ" এই পদ পাঠ করিবে। ঐ আদিত্য দেবই দেবগণকে [হোমার্থ] আহ্বান করেন। এতদ্বারা তাঁহাকেই ঐ [স্বর্গ-]লোকে প্রসারিত করা হয়।

[ একাদশ পদ ] "যক্ষদগ্রিদে বো দেবান্" এই পদ পাঠ করিবে। এই অগ্নিদেবই দেবগণের যজন করেন। এতদ্বারা অগ্নিকেই এই [ ভূ-] লোকে প্রসারিত করা হয়।

[ দ্বাদশ পদ ] "সো অধ্বরা করতি জাতবেদাঃ" এই পদ পাঠ করিবে। বায়ুই জাতবেদাঃ; এথানে যাহা কিছু আছে, তৎসমস্ত বায়ুই করিয়া থাকেন। এতদ্বারা বায়ুকেই অন্তরিক্ষে প্রসারিত করা হয়।

## তৃতীয় খণ্ড

#### আজ্যশন্ত্র--- সূক্ত

নিবিদের পর হক্তপাঠের প্রশংসা' যথা—"প্রবো দেবায়……কর্ত বৈ" "প্রবো দেবায় অগ্নয়ে" ইত্যাদি [সাতটি] অনুষ্টুপ্

<sup>(</sup> ১ ) তৃতীর মণ্ডলের অন্তর্গত ত্ররোদশ স্তুত আজ্যশন্ত্রে গঠিত হয়। এ স্তুক্তের কবি বিশা<sup>নিত্র</sup>, হুন্দ অনুষ্ঠ প**, দেবতা অগ্নি।** উহার মধ্যে সাতটি মত্র আছে।

[পাঠ করিবে]। [প্রথম ঋকে] প্রথম ছই চরণের মধ্যে বিচ্ছেদ্র (বিরাম) দিবে; সেই জন্ম [প্রংসঙ্গমকালে] স্ত্রীলোকে উরুদ্বয় বিচ্ছিন্ন করে। [সেই প্রথম ঋকে] শেষ ছই চরণ সংযুক্ত করিবে। সেইজন্ম [স্ত্রীসঙ্গমকালে] পুরুষে উরুদ্বয় যুক্ত করে। তাহারা (উভয়ে মিলিয়া) মিথুন হয়। এই জন্ম উক্থের (আজ্যশস্তের) আরস্তে এইরূপ মিথুন করা হয়। ইহাতে যজমানের জনন (উৎপত্তি) ঘটে। যে ইহা জানে, সে প্রজাদ্রাও পশুদারা [সমৃদ্ধ হইয়া] উৎপন্ন হয়।

"প্র বো দেবায়ায়য়ে" ইত্যাদি অনুষ্টুভের প্রথম ছুই
চরণ বিচ্ছিন্ন করিবে। এতদ্বারা ইহাকে উত্তরভাগে স্থুল বজ্রের
সদৃশ করা হয়। শেষ ছুই চন্দ্রণ সংযুক্ত করিবে। বজ্রের
মূলভাগ সূক্ষা; দণ্ডেরও সেইরূপ; পরশুরও সেইরূপ।
এতদ্বারা দেষকারী শক্রের বধের উদ্দেশে বজ্র প্রহার করা
হয়। যে তাহার (যজমানের) হন্তব্য, এতদ্বারা তাহার
হত্যা ঘটে।

# চতুর্থ খণ্ড

#### আজ্যশস্ত্র

শন্ত্রপাঠকালে ঋত্তিকেরা সদোমগুপ পরিত্যাগ করিয়া আগ্নীপ্রে উপস্থিত হন ও তত্ত্বতা অগ্নি ধিঞ্জে স্থাপন করেন; তৎসম্বন্ধে আথ্যায়িকা ও আগ্নীপ্রনামের ব্যুৎপত্তি যথা—"দেবাস্থরা বৈ · · তদপন্নতে"

<sup>(</sup>২) বন্ধ বলিতে এ ছলে থড়গাকার জন্ত বুঝাইতেছে। ( সায়ণ)। উহার মুষ্টিদেশ সঙ্গ, পরে মোটা। দণ্ড অর্থে গদা। পরণ্ড অর্থে কুঠার। উহাদেরণ্ড মুষ্টিদেশ স্ক্রা।

পুরাকালে দেবগণ ও অহ্বরগণ এই লোকসমূহে মুদ্ধ
করিয়াছিলেন। সেই দেবগণ সদোনামক মণ্ডপে 'আঞ্রয়
লইয়াছিলেন। অহ্বেরা তাঁহাদিগকে সেই সদোনামক মণ্ডপ
হইতে পরাজয় করিয়াছিল। তখন তাঁহারা আগ্রীঙ্রে উপস্থিত
হইলেন। সেখান হইতে তাঁহারা পরাজিত হয়েন নাই।
সেইজয় [উপবস্থ দিনে যজমানেরা] আগ্রীঙ্রেই উপস্থিত
থাকেন, সদোমগুপে থাকেন না। [দেবগণ] আগ্রীঙ্রেই
[আপনাদিগকে] ধত রাথিয়াছিলেন (সেখান হইতে চলিয়া
ফান নাই); যেহেতু আগ্রীঙরি আপনাদিগকে] ধত রাথিয়াছিলেন, সেইহেতু আগ্রীঙরি আগ্রীঙ্রম্ব।

অহ্নরেরা সেই দেবগণের সদংস্থিত অগ্নিসকল নির্ব্বাপিত করিয়া দিয়াছিল। সেই দেবগণ আগ্নীপ্র হইতেই সদংস্থ অগ্নিসকল আহরণ করিয়া স্থাপন করিয়াছিলেন এবং সেই অগ্নিছারা অহ্নরগণকে ও রাক্ষসগণকে বধ করিয়াছেন। সেইরূপ এখনও যজমানেরা আগ্নীপ্র হইতেই সদংস্থ অগ্নি আহ-রণ করেন। তদ্ধারা অহ্নরগণের ও রাক্ষসগণের নিধন হয়'।

<sup>(</sup>১) প্রাচীনবংশের পূর্কে যে যজ্ঞশালা বা মণ্ডপ, তাহার নাম সদঃ। ঐ মণ্ডপের দক্ষিণপ্রাবে মার্ক্সালীর ও উত্তরপ্রান্তে আয়ীপ্রীর অগ্নিক্ও অবস্থিত থাকে। উত্তর অগ্নির মধ্যে সাতজ্ঞ বিবিকর জন্ম নির্দিন্ত সাতটি থিকা (অগ্নিক্ও) থাকে। ঐ সাতটি থিকা দক্ষিণ হইতে উত্তরে বধাক্রমে সৈত্রাবক্রপ, হোতা, প্রাক্ষণাচহংসী, পোতা, নেষ্টা, অচহাবাক ও আগ্নীপ্র এই সাতজ্ঞ বর্ষেদী বছিকের জন্ম নির্দিন্ত। স্বনত্ররে শস্ত্র পাঠের সময় ঐ অভিকেরা আগ্নীপ্র হইতে আহ্নিক্রপ করিরা বা থিকা উপস্থিত হন।

<sup>(</sup>१) আগ্নীশু—তন্নাৰ অগ্নিকৃও; এই আগ্নীপু অগ্নির দক্ষিণে ধিকাগুলি অবস্থিত।

<sup>্(</sup>৩) শাথান্তরে—"দেবা বৈ ৰজঃ পরাজয়ন্ত তদাগ্মীধাৎ পুনরবাজয়ন্তেতবৈ ৰজ্ঞাপরাজিত বদাগ্মীএং বদাগ্মীএাদ্ধিকিয়ান্ বিহরতি বদেব বজ্ঞাপরাজিতং তত এবৈনং পুনতকুতে"।

खरभाव बाकानत नारमत व्रारभिक स्था—"एक देव......बाकाकम्"

তাঁহারা (দেকাণ) প্রাতঃকালে (প্রাতঃসবনে) আজ্ঞ্য-সমূহদারা (তন্নামক শস্ত্রদারা) চতুর্দ্দিকে জয় লাভ করিয়া আসিয়াছিলেন। যে হেতু আজ্ঞাদারা চতুর্দ্দিকে জয় লাভ করিয়া আসিয়াছিলেন, তাহাই আজ্ঞাসমূহের আজ্ঞাদ্ব।

"আ সামস্তাৎ জয়ন্তি এভিঃ" এই অর্থে আজ্যনাম সিদ্ধ হইল (সায়ণ)। ভৎপরে প্রাভঃসবনে ইক্সাগ্রির উদ্দিষ্ট আচ্ছাবাকপাঠ্য শস্ত্রবিধান, বথা— "ভাসাং……ভবতি"

জয়লাভ করিয়া [ সদঃস্থ ধিক্যের অভিমুখে ] আগমনকারী হোতাদিগের গমধ্যে অচ্ছাবাকের শরীর হীন (নিকৃষ্ট অর্ধাৎ সদঃপ্রবেশে অসমর্থ) হইয়াছিল; তথন ইন্দ্র ও অগ্নি তাঁহার (অচ্ছাবাকের) শরীরে অধিষ্ঠান করিয়াছিলেন। কেন না ইন্দ্র এবং অগ্নিই দেবগণের মধ্যে সর্বাপেকা ওজস্বী, বলবান, সহিষ্ণু, সাধু ও পারগ। সেইজন্য অচ্ছাবাক প্রাতঃসবনে ঐক্রায় শস্ত্র পাঠ করেন; কেন না, ইন্দ্র ও অগ্নি তাঁহার শরীরে অধিষ্ঠান করিয়াছিলেন।

সেইজন্যই [ অচ্ছাবাকব্যতীত ] অপর হোত্রকগণ পূর্বের সদঃপ্রবেশ করেন, অচ্ছাবাক পশ্চাৎ প্রবেশ করেন। বে ব্যক্তি হীন ( অশক্ত ), সে [ সমর্থ ব্যক্তির ] পশ্চাতে যাইতেই ইচ্ছা করে।

<sup>(</sup>৪) এ স্থলে হোতা বলিতে শত্রণাঠার্থ সদঃপ্রবেশকারী সাতজন ঋত্ক্কেই বুঝাইতেছে।
খবেদাস্ঠারী হোতা সাতজন; তর্মধ্যে প্রধানের নাম হোতা; নৈতাবরণ (প্রশান্তা), ব্রহ্মণাচহানী
ভ অচ্ছাবাক এই ভিন জন হোত্রক; আর পোতা, নেষ্টা, আগ্রীপ্র (আগ্রীৎ), এই ভিন জন হোত্রাক্রেনী। ঐ সাভ জনের জন্তু সদঃশালাতে সাতটি ধিফা নির্দিষ্ট থাকে। তন্মধ্যে আচ্ছাবাক
সকলের পশ্চাতে সদংপ্রবেশ করিলা ঐক্রাপ্র শত্র পাঠ করেন।

সেইজন্য যে বহ্ন চ (ঝথেদাধ্যায়ী) ব্রাহ্মণ বীর্য্যবান্ (বেদশান্ত্রে কুশল) হইবে, সেই সেই যজমানের পক্ষে অচ্ছাবাকীয়
শস্ত্র পাঠ করিবে। তাহাতেই তাহার শরীর অহীন
(সমর্থ) হইবে।

### পঞ্চ খণ্ড আজাশস্ত্ৰ

বহিষ্পবমানস্তোত্ত গীত হইলে পর হোতৃগণ আজ্ঞাশস্ত্র পাঠ করেন এবং আজ্ঞান্তোত্তের পর প্রউগ শস্ত্র' পঠিত হয়। যথা—"দেবরণো বৈ…এবং বেদ"

এই যে যজ্ঞ, ইহা দেবগণের রথস্বরূপ। আর এই যে আজ্য ও প্রউগ (তন্নামক শস্ত্রদ্বয়), তাহা [ রথের ] অভ্যন্তর রশ্মি-(অশ্বব্দন-রজ্জু)-স্বরূপ। সেইহেতু এই যে প্রবমানের পর আজ্যশস্ত্রের পাঠ হয় ও আজ্যস্তোত্রের পর প্রউগশস্ত্রের পাঠ হয়, তদ্বারা দেবগণের রথের অভ্যন্তরর্থা সম্পাদিত হয়; তাহাতে সেই রথের (অর্থাৎ যজ্ঞের) চালনায় কোন
বিদ্ন ঘটে না। ঐ কর্ম্ম করিলে মনুষ্যের রথেরও অভ্যন্তরর্শা
সম্পাদিত হয় ও [যজমানের রথেরও] কোন বিদ্ন ঘটে না। যে
ইহা জানে, তাহার দেবরথ ও মনুষ্যরথ উভয়েরই বিদ্ন ঘটে না।

বহিষ্পবদান স্তোত্র ও আজ্যশন্ত্র এতছভয়ের দেবতা পৃথক্ ও ছন্দও পৃথক্। তথাপি ঐ স্থোত্রের পর ঐ শন্ত্র পাঠ কিরুপে বিহিত হইল, তৎসম্বন্ধে বিচার ষ্থা—"তদাতঃ……ভবস্তি"

<sup>(</sup> ১ ) সামগারীরা স্থোত্র গান করিলে পর হোতা শস্ত্র পাঠ করেন। প্রত্যেক শস্ত্রপাঠের পূর্বের একবার স্থোত্র গীত হয়। হরিপাবমান স্থোত্র গীত হইলে আজ্যশস্ত্র এবং আজ্যস্তোত্র (৬।১৬।১০) গীত হইলে প্রউপ শস্ত্র পঠিত হয়।

এ বিষয়ে [ ব্রহ্মবাদীরা ] প্রশ্ন করেন,—স্ভোত্র যেরূপ,
শস্ত্রও তদমুসারী [ হওয়া উচিত ]; কিন্তু সামগায়ীরা
প্রমানদৈবত স্তোত্রে স্তব করেন, আর হোতা অগ্নিদৈবত
আজ্য শস্ত্র পাঠ করেন; তাহা হইলে হোতৃকর্তৃক প্রমানদৈবত স্তোত্রের অনুসরণ কিরূপে সিদ্ধ হয় ? [ উত্তর ]
যিনি অগ্রি, তিনিই প্রমান। ঋষিও এ বিষয়ে বলিয়াছেন, অগ্নিই ঋষি প্রমান। অতএব অগ্নিদৈবত মন্ত্র দ্বারা
হোতা [ শস্ত্রপাঠ ] আরম্ভ করিলে প্রমানদৈবত স্তোত্রের
অনুসরণই সিদ্ধ হয়।

[ আবার ] এ বিষয়ে [ ব্রহ্মবাদীরা ] প্রশ্ন করেন,—স্তোত্র যেরূপ, শস্ত্র তদমুসারী [ হওয়া উচিত ]; কিন্তু সামগায়ীরা গায়ত্রী দ্বারা স্তব করেন, আর হোতা অমুফুপ্ দ্বারা আজ্যপাঠ করেন। তাহা হইলে তৎকর্তৃক গায়ত্রীর অমুসরণ কিরূপে সিদ্ধ হয় ?

[উত্তর ] [অসুফ্রুপ্ দ্বারাই গায়ত্রী ] সম্পাদিত হয়, এই [উত্তর ] বলিবে। কেন না [আজ্যশস্ত্রে ] এই সাতটি অসুফুপ্; উহার প্রথমটি তিনবার ও শেষটি তিনবার পাঠ করিলে,
উহা এগারটি হয়। [তদ্বতীত ] বিরাট্ ছন্দের যাজ্যাটি
দ্বাদশস্থানীয়; কেন না একটি অক্ষরে বা ছুইটি অক্ষরে
ছন্দের ব্যত্যয় হয় না। এইরপে উহারা (এ বারটি

<sup>(</sup>২) "জায়ির্ল বি: পাবমান: পাঞ্চলক্ত: পুরোহিত:। তমীমহে মহাগরন্ ।" (৯:৬৬।২০) এই মন্ত্রের ঋষি বৈধানস।

<sup>(</sup>৩) অনুষ্টুভের অকর বত্রিশটি, বিরাটের তেত্রিশটি। একটি অকরের আধিকা ধর্ত্তবা

অসুষ্ট প্) যোলটি গায়ত্রীর সমান হয়। এইরূপেই অসুষ্ট ভ্ দারা [ শস্ত্রপাঠ ] আরম্ভ করিলেও হোতৃকর্তৃক গায়ত্রীর অসু-সরণ সিদ্ধ হয়।

ভৎপরে ঐক্তাগ্নগ্রহহোমের বাঝ্যাবিধান--"অগ্ন ইক্রশ্চ -- বন্ধতি"

"অগ্ন ইন্দ্রণ্ট দাশুষো তুরোণে"—এই অগ্নি ও ইন্দ্র উদ্ভয় দেবতার উদ্দিন্ট মন্ত্রকে যাজ্যা করিবে।

ঐক্রায়গ্রহে প্রথমে ইক্রের পরে অগ্নির নাম আছে, কিন্ত ঐ যাজ্যামজের দেবভামধ্যে পূর্বে অগ্নির পরে, ইক্রের নাম দেখা বাইতেছে। এই আপত্তির খণ্ডন—"ন বৈ…এব"

[ অস্ত্রনিগের সহিত যুদ্ধে ] [ পূর্বেব ] ইন্দ্র ও [ পরে ] আগ্নি যাইয়া জয় লাভ করেন নাই, [পূর্বেব ] অগ্নি ও [ পরে ] ইন্দ্র যাইয়া জয় লাভ করিয়াছিলেন; সেইজন্ম এই যে অগ্নি ও ইন্দ্রের উদ্দিষ্ট মন্ত্রকে যাজ্যা করা হয়, ইহাতে বিজয়-লাভই ঘটে।

যাজ্যার অক্ষরসংখ্যাপ্রশংশা—"সা বিরাট্ট :--- ভূপ্যস্তি"

দেই বিরাটের তেত্রিশটি অক্ষর। দেবগণও তেত্রিশ জন; আই বস্তু, একাদশ রুদ্র, দ্বাদশ আদির্ত্য, প্রজাপতি এবং বষট্কার। এতদ্বারা [প্রাতঃসবনে বিহিত] প্রথম শস্ত্রে (অর্থাৎ আজ্যশস্ত্রে) দেবতাদিগকে অক্রের ভাগী করা হয়। তদ্বারা

ৰহে। এইলভ বিরাট্কেও অস্টুপ্ বলিছা গ্রহণ করা নাইতে পারে। ভারা ক্ইলে-আক্রাণ্ডে সম্পরে বারটি অস্টুপ্ হর।

<sup>(</sup>৪) অনুষ্ট্পের প্রতিমন্ত্রে চারি চরণ; গায়ত্রীর তিন চরণ। অতএব বার্টি অনুষ্ট্প্ বোলটি গায়ত্রীয় সমান। কাজেই; অনুষ্ট্প্ ছব্দের আজাশন্ত গার্গ্রীক্ষন্তের প্রমান ভোতের অনুসারী হইল।

<sup>( 4 ) 412418</sup> 

দেবতারা [তেত্রিশ জনে ] এক এক অক্ষর অসুসরণ করিয়া [সকলেই] উত্তমরূপে [সোমরস] পান করেন। তাহাতে [অক্ষররূপী] দেবপাত্র দারাই [সোমপান করিয়া] দেবতা-গণ তৃপ্ত হন।

শত্রের ও যাজ্যার দেবতা পৃথক্, দে বিষয়ে আপত্তিখণ্ডন "তদাছ:…যাজ্যা" এ বিষয়ে [ ত্রন্মবাদীরা ] প্রশ্ন করেন,—যেরূপ শস্ত্র, যাজ্যা তদমুসারী হওয়া উচিত; কিন্তু হোতা অগ্নিদৈবত শস্ত্র পাঠ করেন; তবে কেন অগ্নি ও ইন্দ্র দেবতার উদ্দিষ্ট মন্ত্রকে যাজ্যা করা হয় ? [উত্তর] যাহার দেবতা অগ্নি ও ইন্দ্র, তাহার দেবতা ইন্দ্র ও অগ্নি [এরূপ বলাও চলে]; আর এই যে শস্ত্র, ইহা গ্রহের সহিত ও ভূফীংশংসের সহিত [ একযোগে ] ইব্রু ও অগ্নি ইহাদেরই উদ্দিষ্ট। কেন না "ইন্দ্রানী আগতং স্বতং গীর্ভিনভো বরেণ্যমৃ। অস্ত পাতং ধিয়েষিতা" '—অহে ইন্দ্র, অহে অগ্নি, তোমরা স্তুতি দ্বারা অভিযুত এবং আকাশের মত বরেণ্য এই সোমের নিকট আগমন কর এবং আপন ধীশক্তি-প্রেরিত হঁইয়া ইহা পান কর—এই মন্ত্রে অধ্বর্যু ঐন্ত্রাগ্ন গ্রহ থহণ করেন; অপিচ, "ভূরমিজে ্যাতিজে ্যাতিরমিরিন্দ্রো জ্যোতি-ভূবো জ্যোতিরিন্দ্র: দূর্য্যো জ্যোতির্জ্যোতিঃ স্বঃ দূর্য্যঃ" এই মস্ত্রে হোতা ভূষ্ণীংশংস পাঠ করেন। এই হেতু শস্ত্রও যেরূপ, যাজ্যাও তদমুসারী ( অর্থাৎ অভিন্ন দেবতার উদ্দিষ্ট )।

এক এক ক্ষমর এক এক সেবতার ভালন অর্থাৎ পাত্রকরাপ।

<sup>(1) 413213</sup> 

## ষষ্ঠ খণ্ড

#### আজাশস্ত্র

হোতৃজ্বপের বিধান' –"হোতৃজ্বপং…এবতং"

হোতৃজপ জপ করা হয়। এতদ্বারা রেতঃসেক হয়। উপাংশু (নীরবে) জপ করা হয়; কেন না রেতঃসেকও উপাংশু সম্পাদিত হয়। আহাবের পূর্কেই জপ করা হয়; কেন না আহাবের পর যাহা কিছু [অনুষ্ঠিত হয়], তাহা শস্ত্রেরই [অন্তর্গত]।

আহাবপাঠের নিয়ম যথা---"পরাঞ্চং ... সিঞ্চন্তি"

পরাত্ম্থ ( হোতার প্রতি বিমুখ ) ও চতুম্পদের মত ( ছুই হাত ও ছুই পায়ে ভর দিয়া ) উপবিষ্ট অধ্বর্যুর উদ্দেশে [ হোতা ] আহাব পাঠ করিবেন। সেই হেতু চতুম্পদেরাও ( পশুরাও ) পরাত্ম্য হইয়া রেতঃদেক করে। [ আহাব- পাঠের পর অধ্বর্যু ] ছুই পায়ে সম্মুখ হইয়া দাঁড়ান; সেইজন্য দ্বিপদেরা ( মনুষ্যেরা ) সম্মুখ হইয়া রেতঃদেক করে।

আহাবের পূর্ব্বে হোতা যে মন্ত্র জপ করেন, ঐ মন্ত্রের ছয় ভাগ। আজ্যশন্ত্রে যজ্জমানের নৃতন জন্ম দম্পাদিত হয়। হোতৃজপ মন্ত্রটির ভাৎপর্য্যও জন্মদানক্রিয়ার অমুকূল, ইহা দেখান হইতেছে, যথা—"পিতা মাতরিখা……তদাহ"

"পিতা মাতরিশ্বা"—মাতরিশ্বা (বায়ু) পিতা—এই অংশে প্রাণই পিতা এবং প্রাণই মাতরিশ্বা (বায়ু) এবং প্রাণই রেতঃ;

<sup>( &</sup>gt; ) ৭।৩।১২।১, হোড্জপের বিষয় পূর্বেব বলা হইয়াছে। শক্তপাঠের পূর্বেব হোডা আহাব বায়া অধ্বযুদ্ধিক আহ্বান করেন। তৎপূর্বেব হোড্জপ বিহিত। ঐ জপের আরভে ফ মৎ প্র বক্দে এই পঞ্চাক্ষর পঠিত হয়। পূর্বেব ২০০ পৃষ্ঠ দেখ।

এতদ্বারা রেতঃদেক হয়। [তৎপরে] "অচ্ছিদ্রা পদাধাৎ" —[ সেই বায়ুস্বরূপ পিতা ] অচ্ছিদ্র পদ (অর্থাৎ রেতঃ) আধান করিয়াছিলেন—এম্বলে অচ্ছিদ্র অর্থে রেতঃ; এতদ্বারা ্যিজমান ] এই রেতঃ হইতে অচ্ছিদ্র হইয়া উৎপন্ন হন। "অচ্ছিদ্রোকৃথা কবয়ঃ শংসন্"—কবিগণ ছিদ্রহীন উক্থ (শস্ত্র ) শংসন (পাঠ) করেন—এ স্থলে যাঁহারা অনুচান (বেদজ্ঞ), তাঁহারাই কবি; ভাঁহারাই এই অচ্ছিদ্র রেভঃ উৎপাদন করেন, ইহাই ঐ বাক্যে বলা হইল। "সোমো বিশ্ববিদ্ধীথা নিনেষদু বৃহস্পতিরুক্থা মদানি শংসিষৎ"—বিশ্ববিৎ ( সর্ববিজ্ঞ ) সোম নীথসকল (অনুষ্ঠেয় কর্ম্মসকল) সম্পাদন করিতে ইজ্ছা করিয়াছিলেন, রহস্পতি উক্থান্দ (ভুপ্তিজনক উক্র) পাঠে ইচ্ছা করিয়াছিলেন—এ স্থলে রহস্পতিই ব্রহ্ম (ব্রাহ্মণ), সোমই কত্র ( ক্রত্রিয়), এবং স্তোত্র ও শত্রই নীথ ও উক্থামদ। এতদ্বারা দৈব ব্রহ্ম দ্বারা ও দৈব ফ্তিয় দ্বারা প্রেরিত হইয়াই উক্থসকল (শস্ত্রসকল ) পঠিত হয়। কেন না, এই যজে যাহা কিছু অনুষ্ঠেয়, ইহারাই ( সোম এবং রহস্পতি ) তাহা প্রেরণ করিতে সমর্থ। সেই জন্ম যাহা ইংশাদেরকর্ত্তক প্রেরিত না হইয়া অনুষ্ঠিত হয়, তাহা অক্রিয়া হয়; এবং এই ব্যক্তি অক্রিয়া করিয়াছে, এই বলিয়া লোকে নিন্দা করে। যে ইহা জানে, সে কর্ত্তব্যই করে, সে অকর্ত্তব্য করে না। "বাগায়ুবিশ্বায়ুর্বিশ্বনায়ুঃ"—বাক্য হউক ও আয়ু হউক, ও বিশ্বায়ু (পূর্ণায়ু ) হইয়া বিশ্ব (পূর্ণ ) আয়ু [ লাভ করুক ]—এই অংশ [ পরে ] পাঠ করিবে। এ স্থলে প্রাণই আয়ুঃস্বরূপ, প্রাণই রেতঃস্বরূপ এবং বাক্য যোনি-

শ্বরূপ। এতদ্বারা যোনির অভিমুখে রেতঃদেক করা হয়।
"ক ইদং শংসিষ্যতি স ইদং শংসিষ্যতি"—ক (প্রজাপতি)'
এই শস্ত্র পাঠ করিতে ইচ্ছা করিবেন, তিনিই এই শস্ত্র পাঠ
করিতে ইচ্ছা করিবেন—এই [শেষাংশ] পাঠ করিবে।
এ স্থলে ক-শব্দে প্রজাপতি। এজাপতিই উৎপাদন করিবেন
(যজমানের পুনর্জন্ম দিবেন), ইহাই এই মন্ত্রে বলা হইল।

## সপ্তম খণ্ড আজ্যশস্ত্ৰ

প্রাতঃসবনে আজ্যশন্ত্র পাঠে যজমানের পুনর্জন্ম লাভ হয়। ঐ অমুষ্ঠানের বিভিন্ন অক্স জন্মদান ক্রিয়ার অমুরূপ। প্রথম অমুষ্ঠান হোতৃজ্ঞপ রেতঃসেকের অমুরূপ; পরবর্ত্তী অমুষ্ঠান তৃষ্ঠীংশংসে রেতঃ মাতৃগর্ভে বিরুত হইয়া জ্রন্থের আরুতি গ্রহণ করে; তৎপরে নিবিৎ পাঠে শিশু ভূমিষ্ঠ হয়। সেই তৃষ্ঠীংশংস সম্বন্ধে পুনরায় আলোচনা যথা—"আহ্রয়…স্থবিদিতম্"

[ আহাবদারা অধ্বর্গকে ] আহ্বানের পর তৃষ্ণীংশংস পাঠ করিবে; এতদ্বারা [ হোতৃজপকালে ] সিক্ত রেতঃ বিকৃত হয় (পিগুকৃতি লাভ করে)। রেতঃসেক পূর্বে ঘটে, ও তাহার বিকার পরেই ঘটিয়া থাকে। তৃষ্ণীংশংস উপাংশুভাবে পাঠ করিবে। কেন না, রেতঃসেক উপাংশুভাবেই ঘটে। ভৃষ্ণীংশংস অমুদ্রভাবে (হোতৃজপের অপেকা ঈষৎ উচ্চ অথচ অস্পেই ভাবে) জপ করিবে। কেন না রেতঃ সেইরপেই বিকার

<sup>(-</sup>२-) अवागिष्ठितःनामाण्यः क ; स्था-"क्टेम प्रसानः हिन्। विरुष्णः।

লাভ করে। ভূষ্ণীংশংস ছয় ভাগে 'পাঠ করিবে; পুরুষও ষড়ঙ্গ অর্থাৎ ছয়ভাগে বিভক্ত'। এতদ্বারা আত্মাকে (রেতঃ হ'ইতে উৎপন্ন ভ্রূণরূপী যজমানকে) ছয়ভাগে বিভক্ত অর্থাৎ ষড়ঙ্গ করিয়া বিকৃত করা হয়।

ভূফীংশংস পাঠের পর পুরোরুক্ পাঠ করা হয়। তদ্ধারা বিকৃত রেত: [শিশুরূপে] জন্ম লাভ করে। রেতঃ পূর্বে বিকৃত হয়, পরে [শিশুর] জন্ম ঘটে। পুরোরুক্ উচ্চে পাঠ করা হয়। কেন না (জননীর প্রসববেদনাহেতু) উচ্চধ্বনি সহকারেই [শিশুর] জন্ম ঘটে।

দাদশাংশবিশিষ্ট পুরোরুক্ পাঠ করিবে। দ্বাদশ মাসেই সংবৎসর, সংবৎসরই প্রজাপতি; তিনিই এই সকলের জন্ম-দাতা। যিনি এ সকলের জন্মদাতা, তিনিই এতদ্বারা (পুরোরুক্ পাঠে) এই যজমানকে প্রজাসহিত ও পশুসহিত [ সমৃদ্ধ করিয়া ] উৎপন্ন করেন। ইহাতে ঐ জন্মলাভই ঘটে। যে ইহা জানে, সে প্রজাসহিত ও পশুসহিত [ সমৃদ্ধ হইয়া ] জন্ম লাভ করে।

জাতবেদার (তন্ধামক দেবতার) উদ্দিষ্ট পুরোরুক্ পাঠ করা হয়। জাতবেদা ঐ পুরোরুকের নিম্ন অঙ্গ ।

<sup>(</sup>১) তুকাংশংসের ছয়ভাগ বথাক্রনে—১ ভ্রমির্ল্যোডি:। ২ জ্যোতিরমি:। ও ইক্রো-ল্যোতির্পুর:। ৪ জ্যোতিরিক্র:। ৫ স্থোজ্যোতি:। ৬ জ্যোতি: বং স্থা:।

<sup>(</sup>२) পूक्ररवत्त राष्ट्रक वथा--आखा ( मधाराव्ह ), मखक, हुई इछ, हुई शव ।

<sup>(</sup>৩) "প্র বে। দেবার" ইত্যাদি পুরের পুরের পঠিত হর বলিরা "অগ্নির্দেবেছঃ" ইত্যাদি পুর্বে ব্যাখ্যাত নিবিদের নাম পুরোক্তন। পুরতো রোচতে দীপাতে ইতি পুরোক্তন,—ভরামক নিবিদ্ মন্ত্র।

<sup>(</sup> a ) নিবিদের শেষভাগে "লো অধ্যয়া করতি কাতবেদাং" এই অংশ থাকার কাতবেদাঃ উহার শেষভাও উহার নিয় অঞ্বয়াশ হইল।

এ বিষয়ে [ ব্রহ্মবাদীরা ] বলেন, তৃতীয় সবনই জাত-বেদার আয়তন-(আশ্রয় )-স্বরূপ, 'তবে প্রাতঃসবনে কেন জাতবেদার উদ্দিফ পুরোরুকের পাঠ হয় ? [ উত্তর ] প্রাণই জাতবেদাঃ; সেই প্রাণই সকল জাত (উৎপন্ন) পদার্থের বেত্তা (জ্ঞাতা)। সেই প্রাণ যে সকল জাত পদার্থকে জানে, তাহারাই বর্ত্তমান আছে; যাহাদিগকে জানে না, তাহারা কোথায় আছে? যে যজমান আজ্যশন্ত্রে আপনার ঐ সংস্কারের (পুনর্জন্মলাভের) বিষয় জানে, সেই ঠিক জানে।

### অফ্টম খণ্ড

#### আজ্যশস্ত্র

আজ্যশন্ত্রে পাঠ্য ক্রেক্টর অন্তর্গত ঋক্সমূহের ব্যাথ্যা—"প্র বো…..সমন্তং সংস্কৃততে"

"প্র বো দেবায়াগ্রয়ে" 'এই মন্ত্র পাঠ করিবে। এই মরে ' "প্র" শব্দে প্রাণ বুঝাইতেছে। এই ভূতসকল (জীবসকল) প্রাণের পশ্চাতেই গমন করে, প্রাণকেই বর্দ্ধিত করে ও প্রাণ-কেই সংস্কৃত করে।

"দীদিবাংসমপূর্ব্যম্" এই মন্ত্র পাঠ করিবে। এস্থলে মনই দীপ্তিয়ক্ত ("দীদিবান্"); অহ্য কোন [ ইন্দ্রিয় ] মনের পূর্ব্বে অবস্থিত নহে ("অপূর্ব্ব্য")। এতদ্বারা মনকেই বন্ধিত করা হয়।

- (৫) তৃতীর সবনে আগ্রিমাকত শস্ত্র পঠিত হর। ঐ শক্তেরই দেবতা জাতবেলা:।
- (>) 012012 (2) 012014

"স নঃ শর্মাণি বীতয়ে" এই মন্ত্র পাঠ করিবে। এশ্বলে বাক্যই শর্ম ( স্থেস্বরূপ )। সেই জন্ম যে ব্যক্তি ( যে শিষ্য ) [ আপন গুরুর বাক্য ] নিজবাক্য দ্বারা অনুমোদন করে, তাহার উদ্দেশে লোকে বলিয়া থাকে, ইহার শর্ম (স্থে) হউক, এই ব্যক্তি [ বাক্য ] সংযম করিয়াছে। এতদ্বারা বাক্যকেই বর্দ্ধিত করা হয় ও বাক্যকেই সংস্কৃত করা হয়।

"উত নো ব্রহ্মন্নবিয়" এই মন্ত্র' পাঠ করিবে। এম্বলে শ্রোত্রই ব্রহ্ম; শ্রোত্রদারাই ব্রহ্ম (বেদবাক্য) শুনা যায়; শ্রোত্রেই ব্রহ্ম প্রতিষ্ঠিত। এতদ্বারা শ্রোত্রকেই বর্দ্ধিত করা হয় ও শ্রোত্রকেই সংস্কৃত করা হয়।

"স যন্তা বিপ্র এষাম্" এই মন্ত্র পাঠ করিবে। এ ফলে অপানই যন্তা (নিয়মনকর্তা); অপানদারাই নিয়মিত হইয়া প্রাণ (শাসবায়ু) দূরে যায়; এতদ্বারা অপানকেই বর্দ্ধিত করা হয় ও অপানকেই সংস্কৃত করা হয়।

"ঋতা বা যস্ত রোদসী" এই মন্ত্র পাঠ করিবে। এ স্থলে
চক্ষ্ই ঋত; সেই জন্ম উভয় ব্যক্তির মধ্যে বিবাদ হইলে
যে বলে, আমি যত্ন করিয়া চোখে দেখিয়াছি, তাহার বাক্যেই
লোকে শ্রদ্ধা করিয়া থাকে। এতদ্বারা চক্ষুকেই বিদ্ধিত করা
হয় ও চক্ষুকেই সংস্কৃত করা হয়।

"নূ নো রাস্ব সহস্রবত্তোকবৎ পুষ্টিমৎ বস্থ" । এই অন্তিম মন্ত্র দ্বারা [ আজ্যশন্ত্র পাঠ ] সমাপ্ত করিবে। এন্থলে আত্মাই সমস্ত (প্রাণমনবাক্যাদির সমষ্টিস্বরূপ) এবং সহস্রবান্ ( সহস্রসংখ্যক-ধনবিশিষ্ট ) ও তোকবান্ ( অপত্যযুক্ত )

<sup>(</sup> a ) alsale ( a ) alsale ( a ) alsale ( a ) alsale ( a )

ও পুষ্টিমান্ ( সমৃদ্ধিযুক্ত )। এতদ্বারা সমস্ত আত্মাকেই বর্দ্ধিত করা হয় ও সমস্ত আত্মাকেই সংস্কৃত করা হয়।

যে ইহা জানে, সে ইহা জানিয়া ছন্দোময় দেবতাময় ব্ৰহ্মনম্ম অমৃত্যায় হইয়া একযোগে দকল দেবতাকেই প্ৰাপ্ত হয়। যেরূপে ছন্দোময় দেবতাময় ব্ৰহ্মময় অমৃত্যায় হইয়া একযোগে দকল দেবতাকেই পাওয়া যায়, যে তাহা জানে, সে ঠিক্ই জানে।

এই পর্যান্ত [ যাহা বলা হইল, তাহা ] আত্মবিষয়ক 🞉 পরে [ যাহা বলা হইতেছে, তাহা ] দেবতাবিষয়ক ।

#### নবম খণ্ড

#### আজ্যশন্ত

ভূফীংশংস, নিবিৎ ও স্কু আজ্যাশস্ত্রের এই পর্ব্বব্রের প্রশংসা হইতেছে। ভূফীংশংসের প্রশংসা যথা—"ষট্ পদং ····অপোডি"

ষট্পদবিশিষ্ট ভূষ্ণীংশংস পাঠ করা হয়। ঋতু ছয়টি; এতদ্বারা ঋতুসকলকেই [ভোগপ্রদানে] সমর্থ করা হয় ও ঋতুসকলকেই প্রাপ্ত হওয়া যায়।

<sup>(</sup> b' ) প্রোইম্বাক্যা হারা হব্য প্রহণ ও যাজ্যাহারা দেবতাকে হব্যপ্রহান হর। বর্ণ শ্রুতান্তরে—পুরোইমুবাকারা ভাগতে প্রয়ন্ত গ্রাজ্যার।

নিবিদের প্রশংসা-- "ছাদশপদং... জপ্যেতি"

দাদশপদবিশিষ্ট পুরোরুক্ পাঠ করা হয়। মাস বারটি; এতদ্বারা মাসসকলক্ট্রেই [ভোগপ্রদানে] সমর্থ করা হয় ও মাসসকলকেই প্রাপ্ত হওয়া যায়।

আজ্যশন্ত্রের স্ক্রান্তর্গত ঋক্সকলের প্রশংসা—"প্র বো.....ভব্তি ভব্তি"

"প্র বো দেবার অগ্নরে" এই মন্ত্র পাঠ করা হয়। এ স্থলে "প্র" শব্দে অন্তরিক্ষ বৃঝাইতেছে। এই ভূতসকল অন্তরিক্ষ-মধ্যেই প্রয়াণ করে। এতদ্বারা অন্তরিক্ষকেই [ভোগ-প্রদানে] সমর্থ করা হয় ও অন্তরিক্ষকেই প্রাপ্ত হওয়া যায়।

"দীদিবাংসমপূর্ব্যম্" এই মন্ত্র পাঠ করা হয়। যিনি
[ সূর্য্য ] তাপ দেন, তিনিই দীপ্তিমান, তাঁহার [ উদয়ের ]
পূর্ব্বে কিছুই [ সচেতন ] থাকে না; এতদ্বারা তাঁহাকেই
(ভোগপ্রদানে) সমর্থ করা হয় ও তাঁহাকেই প্রাপ্ত
ন হওয়া যায়

"স নঃ শর্মাণি বীতয়ে" এই মন্ত্র পাঠ করা হয়। এ স্থলে অগ্নিই শর্ম ( স্থেজনক ) ভক্ষণীয় অন্ধ দান করেন। এতদ্বারা অগ্নিকেই [ ভোগপ্রদানে ] সমর্থ করা হয় ও অগ্নিকেই প্রাপ্ত হওয়া যায়।

"উত নো ত্রহ্মনবিষঃ" এই মন্ত্র পাঠ করা হয়। এ ছলে চন্দ্রমাই ত্রহ্ম। এতদ্বারা চন্দ্রমাকেই [ভোগপ্রদানে] সমর্থ করা হয় ও চন্দ্রমাকেই প্রাপ্ত হওরা যায়।

''দ যন্তা বিপ্র এষাম্" এই মন্ত্র পাঠ করা হয়। এ স্থলে বায়ুই যন্তা (নিয়মনকর্তা); বায়ু দারাই নিয়মিত হইয়া এই অন্তরিক্ষ দূরে যায় না। এতদ্বারা বায়ুকেই [ভোগপ্রদানে]
সমর্থ করা হয় ও বায়ুকেই প্রাপ্ত হওয়া যায়।

"ঋতা বা যক্ত রোদদী" এই মন্ত্র পাঠ করা হয়। এম্বলে ছাবাপৃথিবীই রোদঃশ্বরূপ। দ্যাবাপৃথিবীকেই এতদ্বারা [ভোগপ্রদানে] সমর্থ করা হয় ও দ্যাবাপৃথিবীকেই প্রাপ্ত হওয়া যায়।

"নু নো রাম্ব সহস্রবৎ তোকবৎ পুষ্টিমৎ বস্থু" এই অন্তিম
মন্ত্রে-[ আজ্যশস্ত্রপাঠ ] সমাপ্ত করা হয়। সমস্ত সংবৎসরই
সহস্রবান্ (সহস্রসংখ্যক-ধনদাতা), তোকবান্ (পুত্রদাতা),
পুষ্টিমান্ (পুষ্টিদাতা); এতদ্বারা সমস্ত সংবৎসরকেই
[ ভোগপ্রদানে ] সমর্থ করা হয় ও সমস্ত সংবৎসরকেই প্রাপ্ত
হওয়া যায়।

যাজ্যাদ্বারা যাগ করা হয়। যাজ্যাই রৃষ্টিও বিচ্যুৎ; বিচ্যুৎই এই রৃষ্টি ও ভক্ষণীয় অন্ন প্রদান করে। এতদ্বারা বিচ্যুৎকেই [ভোগপ্রদানে] সমর্থ করা হয় ও বিচ্যুৎকেই প্রাপ্ত হওয়া যায়।

ইহা জানিয়া সেই যজমান এই [ ঋতু হইতে বিহ্যুৎ পর্যান্ত ] দর্ব্ব দেবতাময় হইয়া থাকে।

## তৃতীৰ পঞ্চিকা

## একাদশ অধ্যায়

#### প্রথম খণ্ড

#### প্রউগশস্ত্র

প্রাতঃসবনে স্বাজ্যশন্ধ ও প্রউগশন্ধ উভয়ের পাঠ বিহিত। স্বাজ্যশন্ত্রের বিবরণ পূর্বে দেওয়া হইয়াছে। এখন প্রউগশন্ত্রের বিবরণ দেওয়া হইতেছে যথা—"গ্রহোকৃথং……সন্মা"

এই যে প্রউগ, ইহা [ ঐন্দ্রবায়বাদি ] গ্রহগণের উক্থ'
(ঐ সকল গ্রহের উদ্দিষ্ট দেবতার প্রশংসাপর)। প্রাতঃসবনে নয়টি গ্রহ' গৃহীত হয় ও হবিপ্পবসানে নয়টি মন্ত্রদ্রারা
স্তব করা হয়। এই স্তোম (হবিপ্পবমান স্তোত্র) দ্বারা স্তব
হইলে [ অধ্বর্য ] দশম গ্রহ ( আখিন গ্রহ ) গ্রহণ করেন।
[ অপিচ ] হিক্কার [ হবিপ্পবমানান্তর্গত মন্ত্রসকলের ] দশম।
তাহা হইলেই ইহা ( গ্রহসংখ্যা ) এবং উহা ( স্তোত্রের অস্তব্য

<sup>(</sup>১) যে সকল ঋক্ মন্ত্রে দেবতার প্রশংসা হয়, তাহার নাম শস্ত্র। উক্থ ও শস্ত্র একার্থক। <sup>সানগায়ী</sup>রা যাহা গান করেন, তাহা স্তোত্র বা স্তোম।

<sup>(</sup>२) উপাংশু অন্তর্গাম ও ঋতুগ্রহ এই করটি ছাড়িয়া অক্ত দশটি গ্রহের নাম ধারাগ্রহ।

<sup>(</sup>৩) হবিষ্পুৰমান স্থোতে "উপালৈ গারতা" ইন্ডাদি নরটি মন্ত্র গীত হর। পূর্বের দেখ।

এইরপে হিন্ধার সমেত হবিষ্পাবমান স্তোত্তে দশটি মন্ত্র হইল। প্রাতঃসবনে দশটি ধারাগ্রহ হইতে হোম বিহিত। প্রউগশস্ত্র ঐ সকল ধারাগ্রহের উদ্দিষ্ট দেবতার প্রশংসামাত্র। এইরপে হবিষ্পাবমান স্তোত্ত্র ও প্রউগশস্ত্র উভরেরই প্রাতঃসবনে বিহিত গ্রহগণের সহিত সম্বন্ধ প্রদর্শিত হইল।

তৎপরে প্রউগশন্তান্তর্গত মন্ত্রের বিধান<sup>8</sup> যথা—"বায়ব্যং·····এবং বেদ"

বায়ুদৈবত [ তিনটি ঋক্ ] পাঠ করিবে। তদ্ধারা বায়ু-দৈবত গ্রহ উক্থবান্ ( শস্ত্রযুক্ত অর্থাৎ শস্ত্রদারা প্রশংসিত ) হয়।

ইন্দ্র ও বায়ু-দেবতার উদ্দিষ্ট [তিনটি মন্ত্র]' পাঠ করিবে। তদ্ধারা ঐন্দ্রবায়ব গ্রহ উক্থবান্ হয়।

মিত্র ও বরুণ দেবতার উদ্দিষ্ট [ তিনটি মন্ত্র ] পাঠ করিবে। তদ্ধারা মৈত্রাবরুণ গ্রহ উক্থবান্ হয়।

অশ্বিদ্বয়ের উদ্দিষ্ট [ তিনটি মন্ত্র ] পাঠ করিবে। তদ্ধারা আশ্বিন গ্রন্থ উক্থবান্ হয়। "

ইন্দ্রদৈবত [ তিনটি মন্ত্র ]" পাঠ করিবে। তদ্বারা শুক্র ও মন্থী গ্রহন্বয় উক্থবান্ হয়।

তিনজন সামগারী স্তোত্র গান করেন। তন্মধ্যে একজন হিস্কার (ত্রত শব্দ উচ্চারণ) করেন। ঐ হিস্কারকে দশম মন্ত্রবলিয়া ধরিলে স্তোত্রের মন্ত্রসংখ্যা ও প্রাতঃসবনে গ্রহসংখ্যা সমান হর।

<sup>(</sup>৪) প্রথম মণ্ডলের অন্তর্গত মধ্চহন্দা কবির দৃষ্ট দিতীয় ও তৃতীয় স্কুল প্রউপ্নয়ে পাঠ করা হয়।

<sup>(</sup> e ) ১।২।১-৩ এই ভিন মন্ত্রের দেবভা বায়ু।

<sup>(</sup> ৩ ) প্রাতঃসবনে বায়ু দেবতার উদ্দিষ্ট স্বতম্ব গ্রহ নাই, তবে ঐশ্রবারব গ্রহেব প্রথমাংশ ক্ষেবল বায়ুর উদ্দেশে ও দ্বিতীর অংশ ইশ্র বায়ু উভরের উদ্দেশে আছত হয়। পূর্বের দেখ। এখনে ঐশ্রবারব গ্রহের প্রথমাংশকেই বায়ুদৈবত গ্রহ বলা হইল।

<sup>( 4 ) 3|2|8-6 ( 4 ) 3|2|9-3 ( 3 ) 3|9|3-0</sup> 

<sup>(</sup> ১০ ) ইতঃপূৰ্বেই আধিনগ্ৰহকে দশমগ্ৰহ বলা হইয়াছে। বস্তুতঃ এছণকালে উহা দশমস্থানী<sup>ত্ৰ</sup>, কিন্তু হোমকালে জুজীবহানীয়। ( ১১ ) ১।৩।৪-৬

বিশ্বদেবগণের উদ্দিষ্ট [তিনটি মন্ত্র] পাঠ করিবে। তদ্দারা আগ্রয়ণ গ্রহ উক্থবান্ হয়।

সরস্বতীদৈবত [ তিনটি মন্ত্র ]' পাঠ করিবে। [ কিন্তু ] সরস্বতীর উদ্দিষ্ট কোন গ্রহ নাই। বাক্যই সরস্বতী; যে সকল গ্রহ বাক্যদারা ( মন্ত্রদারা ) গৃহীত হয়, তাহারা সকলেই এতদারা উক্থবান্ হয়। যে ইহা জানে, তাহার সকল গ্রহই উক্থযুক্ত ( প্রশংসিত ) হয়।

## দ্বিতীয় খণ্ড প্রউগ শস্ত্র

প্রউগশন্ত্রের প্রশংসা—"অন্নাত্তং বৈ.....শংসন্তি"

এই যে প্রউগ, ইহা দারা ভোজনযোগ্য অন্ধ রক্ষিত হয়। প্রউগে যেমন নানা দেবতার প্রশংসা হয়, সেইরূপ নানা উক্-থও ( অর্থাৎ মন্ত্রও ) প্রউগে ব্যবহৃত হয়। ' যে ইহা জানে, তাহার গৃহে নানাবিধ ভোজনযোগ্য অন্ধ রক্ষিত হয়।

এই যে প্রাক্তিগ নামক উক্থ, ইহা যজমানেরই আত্মবিষয়ক (শরীরোৎকর্ষসাধক), সেইজন্ম তৎকর্ত্ত্ক অত্যন্ত আদরণীয় ইহাই [ব্রহ্মবাদীরা] বলেন। হোতা এই প্রিউগশস্ত্র দ্বারা সেই যজমানকেই সংস্কৃত করেন।

<sup>( &</sup>gt; ) প্রউপের উদ্দিষ্ট দেষভার নাম ও তদস্তর্গত মন্ত্র পূর্ববথতে দেখ।

<sup>(</sup>२) आक्रामाल यक्षमात्मत्र भूनर्क्कग्रलां इर । भूत्व (१४। अडेगमाल डाइ व मास्मात इर

বায়ুর উদ্দিষ্ট [তিন মন্ত্র ] পাঠ করা হয়। এইজন্ম বলা হয়, বায়ুই প্রাণ, প্রাণই রেতঃ, জায়মান পুরুষের [দেহগঠনে] প্রথমে রেতঃই সম্ভূত হয়। এই হেতু বায়ুর উদ্দিষ্ট যে মন্ত্র পাঠ করা হয়, তদ্ধারা যজমানের প্রাণেরই সংক্ষার হয়।

ইন্দ্র ও বায়ুর উদ্দিষ্ট [তিন মন্ত্র] পাঠ করা হয়। যেখানে প্রাণ, সেইখানেই অপান। এই যে ইন্দ্র ও বায়ুর উদ্দিষ্ট মন্ত্র পাঠ করা হয়, তদ্বারা তাহার প্রাণের ও অপানেরই সংস্কার হয়।

মিত্র ও বরুণের উদ্দিষ্ট [তিন মন্ত্র] পাঠ করা হয়। সেইজন্ম বলা হয়, [জায়মান] পুরুষের প্রথমে চক্ষু উৎপন্ন হয়। এই যে মিত্রাবরুণের উদ্দিষ্ট মন্ত্র পাঠ হয়, এতদ্বারা তাহার চক্ষুরই সংস্কার হয়।

অশ্বিদ্বয়ের উদ্দিষ্ট [তিন মন্ত্র ] পাঠ করা হয়। সেইজন্য নবজাত শিশুকে লক্ষ্য করিয়া লোকে বলে, ঐ [শিশু] আমার কথা শুনিতে চাহিতেছে, আমাকেই ভাবিতেছে। এই যে অশ্বিদ্বয়ের উদ্দিষ্ট মন্ত্র পাঠ হয়, তদ্বারা তাহার শ্রোত্রেরই সংস্কার হয়।

ইন্দ্রের উদ্দিষ্ট [তিন মন্ত্র] পাঠ করা হয়। সেই জন্য নবজাত শিশুকে লক্ষ্য করিয়া লোকে বলে, ঐ শিশু গ্রীবা ভূলিতেছে, আবার মাথা ভূলিতেছে। এই যে ইন্দ্রের উদ্দিষ্ট মন্ত্র পাঠ হয়, এতদ্বারা তাহার বীর্য্যের (দৈহিক সামর্থ্যের) সংস্কার হয়।

বিশ্বদেবগণের উদ্দিষ্ট [ তিন মন্ত্র ] পাঠ করা হয়। সেই-জন্ম নবজাত শিশু পশুর মত (চারি হাতপায়ে) বিচরণ করে। তাহার অঙ্গসকলও বিশ্বদেবগণের সম্বন্ধী। এই যে বিশ্বদেব-গণের উদ্দিষ্ট মন্ত্র পাঠ হয়, এতদ্বারা তাহার অঙ্গসকলের সংস্কার হয়।

সরস্বতীর উদ্দিষ্ট [ তিন মন্ত্র ] পাঠ করা হয়। সেইজন্য নবজাত শিশুতে শেষে ( চলিতে শিখিবার পরে ) বাক্য ( কথা কহিবার শক্তি ) প্রবেশ করে। বাক্যই সরস্বতী। এই যে সরস্বতীর উদ্দিষ্ট মন্ত্র পাঠ হয়, এতদ্বারা ভাহার বাক্যেরই সংস্কার হয়।

যে ইহা জানে, সেই হোতা, এবং যে যজমান ইহা জানে, যাহার পক্ষে এই শস্ত্র পাঠ করা হয়, সেই যজমান, পূর্বে জাত হইয়াও এই সকল দেবতা হইতে, সকল উক্থ (শস্ত্র) হইতে, সকল ছন্দ হইতে, সকল প্রউগ হইতে, সকল সবন হইতে [পুনরায়] জন্মলাভ করে।

## তৃতীয় খণ্ড প্রউগ শঙ্ক

প্রাউগশস্ত্রের পুনঃপ্রশংসা—"প্রাণানাং বৈ.....দধাতি"

এই যে প্রউগ, ইহা প্রাণসকলেরই উক্থ (প্রশংসাসূচক)।
[এই শক্ত্রে ] সাতজন দেবতার প্রশংসা হয়; মন্তকে প্রাণও
সাতটি; এতদ্বারা মন্তকে প্রাণসকলেরই স্থাপনা হয়।

তৎপরে প্রউগশন্তের সামর্থ্যপ্রদর্শন—"কিং স……য এবং বেদ"

যিনি এই যজমানের হোতা হইবেন, তিনি ভাছার কি

ইফ বা কি অনিষ্ট করিতে সমর্থ ? [উত্তর ] সেই হোতা যজমানের উদ্দেশে ইহজদ্মে যাহা ইচ্ছা করেন, তাহাই করিতে পারেন।

যাহার উদ্দেশে তিনি ইচ্ছা করিবেন, ইহাকে প্রাণ হইতে বিযুক্ত করিব, তাহার উদ্দেশে নায়ুদৈবত [ ঋক্ তিনটি ] লুক-ভাবে পাঠ করিবেন। তাহার মধ্যে একটি ঋক্ বা একটি চরণ পাঠ করিবেন না; তাহা হইলেই সেই মন্ত্রপাঠ লুক হইবে; এবং তদ্ধারা যজমানকে প্রাণ হইতে বিযুক্ত করা হইবে।

যাহার উদ্দেশে তিনি ইচ্ছা করিবেন, ইহাকে প্রাণ ও অপান হইতে বিযুক্ত করিব, তাহার উদ্দেশে ইন্দ্র ও বায়ু এতত্ত্ভয়ের উদ্দিক্ত [ঋক্ তিনটি] লুৰুভাবে পাঠ করিবেন। তাহার মধ্যে একটি ঋক্ বা একটি চরণ পাঠ করিবেন না; তাহা হইলেই সেই মন্ত্রপাঠ লুক্ক হইবে; এবং তদ্বারা যজমানকে প্রাণ ও অপান হইতে বিযুক্ত করা হইবে।

যাহার উদ্দেশে তিনি ইচ্ছা করিবেন, ইহাকে চকু হইতে বিযুক্ত করিব, তাহার উদ্দেশে মিত্রাবরুণের উদ্দিষ্ট [ঋক্ তিনটি] লুকভাবে পাঠ করিবেন। তাহার মধ্যে একটি ঋক্ বা একটি চরণ পাঠ করিবেন না; তাহা হইলেই এই মন্ত্রপাঠ লুক হইবে; এবং যজমানকে চকু হইতে বিযুক্ত করা হইবে।

যাহার উদ্দেশে তিনি ইচ্ছা করিবেন, ইহাকে স্তোত্র হইতে বিযুক্ত করিব, তাহার উদ্দেশে অশ্বিদ্বয়ের উদ্দিষ্ট [ঋক্ তিনটি] লুক্কভাবে পাঠ করিবেন। তাহার মধ্যে একটি ঋক্ বা একটি চরণ পাঠ করিবেন না; তাহা হইলেই ঐ মন্ত্রপাঠ লুক্ক হইবে; এবং যজমানকে স্তোত্র হইতে বিযুক্ত করা হইবে।

যাহার উদ্দেশে তিনি ইচ্ছা করিবেন, ইহাকে বীর্য্য হইতে বিযুক্ত করিব, তাহার উদ্দেশে ইন্দ্রের উদ্দিষ্ট [ঋক্ তিনটি] লুজ-ভাবে পাঠ করিবেন। তাহার মধ্যে একটি ঋক্ বা একটি চরণ পাঠ করিবেন না; তাহা হইলেই ঐ ঋক্ তিনটি লুজ হইবে; এবং যজমানকে বীর্য্য হইতে বিযুক্ত করা হইবে।

যাহার উদ্দেশে তিনি ইচ্ছা করিবেন, ইহাকে অঙ্গসমূহ হইতে বিযুক্ত করিব, তাহার উদ্দেশে বিশ্বদেবগণের উদ্দিউ [ঋক্ তিনটি] লুক্কভাবে পাঠ করিবেন। তাহার মধ্যে একটি ঋক্ বা একটি চরণ পাঠ করিবেন না; তাহা হইলেই ঐ মন্ত্রপাঠ লুক্ক হইবে; এবং যজমানকে অঙ্গসমূহ হইতে বিযুক্ত করা হইবে।

যাহার উদ্দেশে তিনি ইচ্ছা করিবেন, ইহাকে বাক্য হইতে বিশ্বক্ত করিব, তাহার উদ্দেশে সরস্বতার উদ্দিষ্ট [ঋক্ তিনটি] লুকভাবেপাঠ করিবেন। তাহার মধ্যে একটি ঋক্ বা একটি চরণ পাঠ করিবেন না; তাহা হইলে এ ঋক্ তিনটি লুক্ক হইবে এবং যজমানকে বাক্য হইতে বিযুক্ত করা হইবে।

আর যাহার উদ্দেশে তিনি ইচ্ছা করিবেন, ইহাকে সকল অঙ্গদ্বারা ও সমস্ত আত্মা (শরীর) দ্বারা সমৃদ্ধ করিব, তাহার উদ্দেশে সমস্ত শস্ত্রটি যথাক্রমে কোন অংশ পরিত্যাগ না করিয়া পাঠ করিবেন। তাহা হইলে যজমানকে সকল অঙ্গ দ্বারা ও সমস্ত আত্মা দ্বারা সমৃদ্ধ করা হইবে।

যে ইহা জানে, সে সকল অঙ্গ দারা ও সমস্ত আত্মা দারা সমৃদ্ধ হয়।

## চতুর্থ খণ্ড প্রউগ শস্ত্র

প্রউগশস্ত্রের উদ্দিষ্ট দেবতা ও তৎপূর্ব্বে গীত আজ্ঞান্তোত্তের উদ্দিষ্ট দেবতা এক নহেন। এ বিষয়ে আপত্তিখণ্ডন—°তদাছঃ……অমুশস্তো ভবতি"

এ বিষয়ে [ ব্রহ্মবাদীরা ] বলেন, স্তোত্র যেরূপ, শস্ত্রও তদসুসারী হওয়া উচিত; কিন্তু সামগায়ীরা অগ্নির উদিষ্ট মন্ত্র-দ্বারা স্তব করেন, আর হোতা বায়ুর উদ্দিষ্ট মন্ত্রদ্বারা শস্ত্র পাঠ করেন, তাহা হইলে ঐ অগ্নির উদ্দিষ্ট মন্ত্রে কিরূপে শস্ত্রের অনুসরণ সিদ্ধ হয় ?

ভিতর ] প্রিউগ শস্ত্রের অন্তর্গত একুশটি মস্ত্রে ] এই যে সকল দেবতা উদ্দিন্ট হইয়াছেন, ইহারা অগ্নিরই তত্মস্বরূপ। সেই অগ্নি যে প্রবল হইয়া দহন করেন, তাহা তাঁহার বায়ব্য (বায়ুর সহযোগে উৎপদ্ম) রূপ; সেইজন্ম বায়ুর উদ্দিন্ট মস্ত্রে অগ্নির উদ্দিন্ট স্তোত্রের অনুসরণ হয়। আবার অগ্নি হইভাগ করিয়া (ছুইটি শিখায় বিভক্ত হইয়া) দহন করেন এবং ইন্দ্র ও বায়ু ইহারাও ছুইজন; ইহাই সেই অগ্নির ঐন্দ্রবায়ব রূপ; সেইজন্ম ঐন্দ্রবায়ব মস্ত্রে অগ্নির উদ্দিন্ট স্তোত্রের অনুসরণ হয়। আর যে অগ্নি কখন হন্ট হইয়া উচ্চে উঠেন, কখন হন্ট হইয়া নীচে নামেন, তাহাই তাঁহার মৈত্রাবরুণ রূপ; সেইজন্ম মৈত্রাবরুণ মন্ত্রে অগ্নির উদ্দিন্ট স্থোত্রের অনুসরণ হয়। সেইজন্ম মৈত্রাবরুণ মন্ত্রে অগ্নির উদ্দিন্ট স্থোত্রের অনুসরণ হয়। সেইজন্ম মৈত্রাবরুণ মন্ত্রে অগ্নির উদ্দিন্ট

<sup>(</sup>১) 'অথ আরাহি' ইত্যাদি মন্ত্র সামগারীরা আজ্যতোত্তেত্ত্বকুপে গান করেন। ঐ মন্ত্রের দেক্তা অগ্নি। হোতা "বারবায়াহি" ইত্যাদি মন্ত্রে প্রউপশন্ত্র পাঠ আরম্ভ করেন। ঐ মন্ত্রের দেক্তা বায়ু।

বারুণ রূপ; আর সেই উষ্ণস্পর্শ অগ্নিকে লোকে মিত্রের ( বন্ধুর ) মত উপাদনা করে, এই তাঁহার মৈত্র রূপ; দেইজয় মৈত্রাবরুণ মন্ত্রে অগ্নির উদ্দিষ্ট স্তোত্তের অনুসরণ হয়। আবার অগ্নিকে যে তুই বাহু দ্বারা ও তুই অরণি দ্বারা মন্থন করা হয়, এবং অশ্বীও ছুইজন, এই তাঁহার আশ্বিন রূপ; সেইজন্য আশ্বিন-মন্ত্রে অগ্নির উদ্দিষ্ট স্তোত্রের অনুসরণ হয়। আবার অগ্নি যে উচ্চ ধ্বনিতে ব ব ব শব্দ করিয়া দহন করেন, যাহাতে ভূত দকল ভয় পায়, এই তাঁহার ঐন্দ্র রূপ; দেইজন্য ঐন্দ্র মন্ত্রে অগ্নির উদ্দিষ্ট স্তোত্তের অনুসরণ হয়। আবার অগ্নি এক হই-য়াও বহুধ। বিচরণ করেন, এই তাঁহার বৈশ্বদেব রূপ; সেই-জন্ম বৈশ্বদেব মন্ত্রে অগ্নির উদ্দিষ্ট স্তে।ত্রের অনুসরণ হয়। আর অগ্নি যে স্ফুর্ত্তির সহিত যেন বাক্য উচ্চারণ করিয়া দহন করেন, এই তাঁহার সারস্বত রূপ; সেইজন্য সারস্বত মন্ত্রে অগ্নির উদ্দিষ্ট স্তোত্তের অনুসরণ হয়। এইরূপে বায়ুদৈবত মন্ত্রে আরব্ধ এই প্রউগশস্ত্রের তিন তিনটি ঋকে ঐসকল দেবতা দারাই স্তোত্রগত [ অগ্নির উদ্দিষ্ট ] মন্ত্র অনুস্ত হয়।

তংপরে প্রউগশস্থের যাজ্যা বিধান—"বিশ্বেভি:.....প্রীণাতি"

"বিশ্বেভিঃ সোম্যং মধ্বগ্ন ইল্রেণ বায়ুনা পিবা মিত্রস্থা ধামভিঃ" — অহে অগ্নি, বিশ্বদেবগণের সহিত এবং ইল্রের ও বায়ুর সহিত মিত্রের বাসস্থানে থাকিয়া সোমের মধু পান কর— এই বিশ্বদেবদৈবত মস্ত্রে বৈশ্বদেব-শস্ত্র-পাঠান্তে যজন করিবে। ইহাতে সকল দেবতাকেই আপন ভাগানুসারে প্রীত করা হয়।

<sup>(3) 3|38|3 - 1</sup> 

#### পঞ্চম খণ্ড

#### প্রউগশন্ত্র---বষট্কার

প্রতিগশস্ত্রের যাজ্যাপাঠের পর তদস্তর্গত বষট্কার ও অসুবষট্কার সম্বন্ধে বিচার—"দেবপাত্রং·····অসুবষট্করোতি"

এই যে বষট্কার, ইহা দেবগণের পাত্র স্বরূপ; বষট্কারে দেবপাত্র দারাই দেবতাগণকে তৃপ্ত করা হয়। [তৎপরে] অমুবষট্কার করা হয়। 'সে এইরূপ। যেমন লোকে অশ্বকে বা গরুকে প্রথমে অভিমুখ করিয়া পরে তাহাদিগকে [ ঘাসজলাদি দ্বারা] তৃপ্ত করে, সেইরূপ এই যে অমুবষট্কার করা হয়, তাহাতে দেবতাগণকেও অভিমুখ করিয়া তদ্বারা তৃপ্ত করা হয়।

উত্তরবেদিস্থিত অগ্নিতেই হোম হয় ও অমুবষট্কার হয়, বিষ্ণাস্থিত অগ্নিতে হয় না, ভাহাতে সেই অগ্নির কিরূপে ভৃপ্তি হইবে, এভৎসম্বন্ধে বিচার—"ইমানেব... প্রীণাতি"

[ ব্রহ্মবাদীরা ] এই প্রশ্ন করেন, ধিফান্থিত এই অগ্নিসকলেরই উপাসনা কর্ত্তব্য, তবে কেন পূর্ব্ব ( উত্তর্বেদিন্থিত ) অগ্নিতেই হোম হয়, আর পূর্ব্ব অগ্নিতেই অনুব্যট্কার হয় ? [ উত্তর ] "সোমস্থ অগ্নে বীহি"—অহে অগ্নি, সোম ভক্ষণ কর—এই মন্ত্রে যে অনুব্যট্কার হয়, তাহাতেই ধিফান্থ অগ্নিসকলকেও প্রীত করা হয়।

দিদেবতাগ্রহয়েমে অনুব্রট্কার হয় না, কাজেই অনুষ্ঠান অসমাও থাকে;
অথচ তপন ঋদিকেরা কিরুপে সোমপান করেন ? ∰পিচ দর্শপূর্ণমাসাদি <sup>যাগে</sup>

<sup>( &</sup>gt; ) "সোমস্তাগ্রে বীহি" এই মল্লে অসুব্বট্কার হয়।

স্বিষ্টক্রৎ দ্বারা তৎপূর্ব্বে দত্ত আহুতির সংস্কার হয়, কিন্তু এন্থলে সোমাছতির পর স্বিষ্ট-কুৎ কেন হয় না ? এই উভয় প্রশ্নের উত্তর যথা --"অসংস্থিতান্…ব্যট্ করোতি"

যে [ দিদেবত্য ] সোমের আহুতির পর অনুব্যট্কার হয় না, সেই অসমাপ্ত সোম কিরূপে ভক্ষণ করিবে ? অপিচ সোমের স্বিফর্কুৎ ভাগই বা কি হইবে ? [ ব্রহ্মবাদীরা ] এই প্রশ্ন করেন। [ উত্তর ] "সোমস্থ অগ্নে বীহি" এই মন্ত্র দ্বারা [ প্রউগশন্ত্রের যাজ্যায় ] যে অনুব্যট্কার হয়, তাহাতেই সোমাহুতি সমাপ্ত ও উহার ভক্ষণ [ সিদ্ধ ] হয়। অপিচ, সেই অনুব্যট্কারই সোমের স্বিফর্কুৎ-ভাগ; এই জন্মই ব্যট্কার উচ্চারণ হয়।

## ষষ্ঠ খণ্ড বষট্কার

বষট্কার সম্বন্ধে পুনরায় বিচার—"বজ্রো বা ..... কুরুরিস্তে"

এই যে বষট্কার, ইহা বজ্রস্বরূপ। যাহাকে দ্বেষ করা যায়, তাহাকে চিন্তা করিয়া বষ্টকার করিলে তাহারই প্রতি সেই বজ্রের নিক্ষেপ ঘটে।

<sup>(</sup> ১ ) বৰট ্কারের ছুইভাগ—"বৌ" আর "ৰট্" -

যে ইহা জানে, সেও প্রতিষ্ঠিত হয়। এ বিষয়ে বিদের পুত্র হিরণ্যদং (তন্ধামক ঋষি) বলিয়াছেন,—এই বষট্কার দারা এই ছয়টি প্রতিষ্ঠিত করা হয়; ছ্যুলোক অন্তরিক্ষে, অন্তরিক্ষ পৃথিবীতে, পৃথিবী অপ্সমূহে, অপ্সমূহ সত্যে, সত্য ব্রক্ষে (বেদে), ব্রহ্ম তপস্থায় প্রতিষ্ঠিত হয়; তখন প্রতিষ্ঠা-স্বরূপ এই সকলই প্রতিষ্ঠিত হয় এবং এই যাহা কিছু আছে, তাহা সমস্তই তাহার পশ্চাৎ প্রতিষ্ঠিত হয়; যে ইহা জানে, সেও প্রতিষ্ঠিত হয়।

"বোষট্" এই বলিয়া বষট্কার হয়। উনিই (ঐ আদিত্যই) 'বো', আর ঋতুসমূহ 'ষট্' (ছয়); এতদ্বারা তাঁহা-কেই (আদিত্যকেই) ঋতুসমূহে নিহিত করা হয় ও ঋতু-সমূহেই প্রতিষ্ঠিত করা হয়। এই হোতা দেবগণের উদ্দেশে যেরপ প্রতিষ্ঠা সম্পাদন ] করেন, দেবগণও তাঁহার উদ্দেশে সেইরপ করেন।

## সপ্তম খণ্ড ব্যট্টকার

वश्कृकादत्रव व्यवाखत्रस्थन यथा--"ज्ञात्रा देव.....य अवः त्वन"

বষট্কার ত্রিবিধ—বজ্ঞ, ধামচ্ছৎ, ও রিক্ত। সেই হোতা উচ্চস্বরে ও বলের সহিত যে বষট্কার করেন, তাহার নাম বজ্ঞ। যে সেই হোতার হস্তব্য হয়, তাহার হত্যার জন্ম দ্বেষকারী শক্রর উদ্দেশে ঐ বজ্ঞ নিক্ষিপ্ত হয়; সেইজন্ম শক্র যুক্ত যক্তমানকর্তৃক সেই বষট্কার প্রযোক্তা। আবার যাহা সমান স্বরে উচ্চারিত, [ যাজ্যামন্ত্র হইতে ] অবিচ্ছিন্ন, ও যাহার [ যাজ্যা ] ঋক্ পরিত্যক্ত হয় নাই, সেই বষট্কার ধামচ্ছৎ।' প্রজাগণ ও পশুগণ সেই বষট্কারের নিকটে উপস্থিত থাকে; সেইজন্য প্রজাকামী ও পশুকামী যজনানকর্তৃক সেই বষট্কার প্রযোজ্য।

আর যদ্ধারা বোষট্ [ মৃত্নুস্বরে উচ্চারণহেতু ] সমৃদ্ধিহীন হয়, তাহার নাম রিক্ত। উহা আপনাকে ( হোতাকে ) রিক্ত (সমৃদ্ধিহীন) করে, যজমানকে রিক্ত করে; বষট্কর্তাও পাপযুক্ত হয়; যে যজমানের উদ্দেশে ঐ বষট্কার হয়, সেও পাপযুক্ত হয়। সেইজন্য ঐ বষট্কারের ইচ্ছাও করিবে না।

যিনি সেই যজমানের হোতা হইবেন, তিনি যজমানের কি ইফ বা কি অনিষ্ট সম্পাদনে সমর্থ ? এ বিষয়ে বলা হয়, সেই হোতা ইহলোকেই যজমানের প্রতি যাহা ইচ্ছা করিবেন, তাহাই করিতে পারিবেন। যাহার উদ্দেশে হোতা ইচ্ছা করিবেন, যজ্ঞ না করিলে যেমন হয়, এই যজমান যজ্ঞ করিয়াও সেইরূপ হউক, তাহা হইলে তাহার উদ্দেশে যেরূপে ঋক্পাঠ (যাজ্যাপাঠ ) করিবেন, সেইরূপেই বষট্কার করিবেন। ইহাতেই তাহাকে সেই ব্যক্তির (অক্বত্যজ্ঞ ব্যক্তির) সদৃশ করা হইবে। যাহার উদ্দেশে হোতা ইচ্ছা করিবেন, এই যজমান পাপযুক্ত হউক, তাহার উদ্দেশ্যে ঋক্ (যাজ্যা) উচ্চস্বরে পাঠ করিয়া নীচ স্বরে বষট্কার করিবেন। ইহাতেই তাহাকে পাপযুক্ত করা হইবে।

<sup>(</sup>১) ধাম ব্যৱস্থানং তত্র বথা রক্ষাংসি ন প্রবিশস্তি তথা ছাদরতি স ধামচছৎ (সারণ) ফর্গাৎ বজ্ঞস্থানের রক্ষাকারক।

<sup>(</sup>२) भूदर्भ (मधः

যাহার উদ্দেশে হোতা ইচ্ছা করিবেন, এই যজমান শ্রেয়োযুক্ত হউক, তাহার উদ্দেশে নীচম্বরে ঋক্ পাঠ করিয়া উচ্চম্বরে বষট্কার করিবেন। ইহাতেই তাহাকে শ্রীযুক্ত করা হইবে।

ঋকের সহিত অবিচ্ছেদে বষট্কার কর্ত্তর। তাহাতে যজমানের [শ্রেয়োলাভে] অবিচ্ছেদ ঘটে। যে ইহা জানে, সে প্রজাদারা ও পশুদারা সংযুক্ত হয়।

## অফ্টম খণ্ড বষট্যকার

বষটুকারকালে অন্তান্ত ক্রিয়া যথা—"যথৈত দেবতারৈ…এবং বেদ"

যে দেবতার উদ্দেশে [অধ্বর্যু ] হব্য গ্রহণ করেন,
[হোতা ] বষট্কারকালে সেই দেবতার ধ্যান করিবেন।
তাহাতে সেই দেবতাকে সাক্ষাৎ করিয়াই প্রীত করা হয়
এবং প্রত্যক্ষেই দেবতার যজন হয়।

বষট্কার বজ্রস্বরূপ; তাহা প্রহারের পর অশান্ত হইয়া
দীপ্তি পায়। সকলে তাহার শান্তির উপায় জানে না,
ও [শান্তির পর] প্রতিষ্ঠা (অবস্থিতি) কোথায়, তাহাও
জানে না। সেই জন্মই ইহলোকে মৃত্যুর এত বাহুল্য। "বাক্"
ইত্যাদি মন্ত্রই তাহার শান্তির ও তাহার প্রতিষ্ঠার উপায়।
সেইজন্ম যথন যথন বষট্কার করিবে, তখনই "বাক্" ইত্যাদি
মন্ত্রে অনুমন্ত্রণ করিবে। এইরূপে শান্ত হইলে সেই
বষট্কার এই যজমানকে হিংসা করিবে না।

<sup>(</sup> ১ ) ''বাগোজ: সহ প্রের মন্নি প্রাণাপানে।' এই মন্ত্র ববট্কার প্রশমনের উপায়। পরে দেখ।

অথবা, "অহে বষট্কার, আমাকে বিনষ্ট করিও না, আমিও তোমাকে বিনষ্ট করিব না; রহৎ যজ্ঞদ্বারা তোমার মনের আহ্বান করিতেছি, ব্যানদ্বারা তোমার শরীরের আহ্বান করিতেছি; ভুমি প্রতিষ্ঠাস্থরূপ; ভুমি প্রতিষ্ঠা লাভ কর ও আমাকে প্রতিষ্ঠা লাভ করাও"—ইত্যর্থক মন্ত্রদ্বারা বষট্কারের অনুমন্ত্রণ করিবে।

কিন্তু এই অনুমন্ত্রণ বিষয়ে বলা হয়, এই মন্ত্র দীর্ঘ ও [ এইজন্য শান্তিকর্মে ] অক্ষম; অতএব "ওজঃ দহ ওজঃ" এই মন্ত্রদারা অনুমন্ত্রণ করিবে; [ কেন না ] "ওজঃ" ও "দহ" এই ছুইটি বষট্কারের প্রিয়তম তনুস্বরূপ; এতদ্বারা বষট্কারকে তাহার প্রিয় ধাম দ্বারা দমৃদ্ধ করা হয় এবং যে ইহা জানে, দে প্রিয় ধাম দ্বারা দমৃদ্ধ হয়।

বাক্যই প্রাণ ও অপান; বষট্কারও তাহাই। যথনই বষট্কার হয়, তথনই ইহারা [হোতার শরীর হইতে] উৎক্রমণ করে। এই জন্য তাহাদিগকে "বাগোজঃ সহ ওজো ময়ি প্রাণাপানো"—বাক্য সহিত ও ওজঃ সহিত বর্ত্তমান অহে বষট্কার, আমার ওজোলাভ হউক এবং প্রাণাপান লাভ হউক—এই মন্ত্র দ্বারা অনুমন্ত্রণ করিবে। এতদ্বারা হোতা পূর্ণায়ু হইয়া পূর্ণায়ুক্ষতার জন্য আত্মাতেই বাক্য এবং প্রাণ ও অপান প্রতিষ্ঠিত করেন। যে ইহা জানে, সে পূর্ণ আয়ু প্রাপ্ত হয়।

#### নব্য খণ্ড

### প্ৰৈষাদি-প্ৰশংসা

বৈপ্রবাদি প্রকৃতির ব্যুৎপত্তি ও প্রশংসা যথা—"যজ্ঞো বৈ…প্রেষ্যতি"

যজ্ঞ দেবগণের নিকট হইতে চলিয়া গিয়াছিলেন। তাঁহারা প্রৈষদারা 'সেই যজ্ঞকে প্রৈষ (আহ্বান) করিতে ইচ্ছা করিয়াছিলেন, তাহাই প্রেষের প্রৈষদ্ধ । দেবগণ পুরোরুক্সমূহ দ্বারা পেই যজ্ঞকে রুচিসম্পন্ধ করিয়াছিলেন; পুরোরুক্ দ্বারা যজ্ঞের রুচি সম্পাদন করিয়াছিলেন, উহাই পুরোরুকের পুরোরুক্ত্ব। সেই যজ্ঞকে বেদিতে অমুবেদন (অমুকূলভাবে লাভ) করিয়াছিলেন; বেদিতে যে অমুবেদন করিয়াছিলেন, তাহাই বেদির বেদিত্ব। সেই যজ্ঞ [বেদিতে] লব্ধ হইলে পর উহাকে গ্রহ দ্বারা (উপাংশু প্রভৃতি দ্বারা) গ্রহণ করিয়াছিলেন; লব্ধ হইলে পর গ্রহ দ্বারা যে গ্রহণ করিয়াছিলেন, উহাই গ্রহ সকলের গ্রহত্ব। তাহাকে লাভ করিয়া নিবিৎসমূহের দ্বারা [দেবতার উদ্দেশে] নিবেদন করিয়াছিলেন; লাভের পর নিবিৎসমূহ দ্বারা নিবেদন করিয়াছিলেন, ইহাই নিবিৎসমূহের নিবিৎত্ব।

নুষ্ট দ্রব্য পাইতে ইচ্ছা করিয়া, কেহ বা অধিক পাইতে ইচ্ছা করে, কেহ বা অল্প পাইতে ইচ্ছা করে। উভয়ের মধ্যে যে অধিক পাইতে ইচ্ছা করে, সেই ব্যক্তি উভয়ের মধ্যে ভাল

<sup>(</sup>১) "হোডা বক্ষদগ্নিং সমিধা" ইত্যাদি প্রৈবমন্ত্র।

<sup>(</sup>২) "ৰায়ুরবোগাঃ" ইত্যাদি সাতটি পুরোক্লক্ প্রউশ্বেশন্তের অন্তর্গত সাতটি ঋক্ররের প্<sup>রের</sup> পঠিত হয়।

ইচ্ছা করে। সেইরপ যে ব্যক্তি এই প্রৈষমন্ত্রসকলকে দীর্ঘ বলিয়া জানে, সেই ব্যক্তি তাহা ভাল জানে; কেননা এই যে প্রৈষমন্ত্রসকল, এতদ্বারাই নফ যজ্ঞের অস্বেষণ হয়। সেই জন্য [মৈত্রাবরুণ] মাথা নোয়াইয়া দাঁড়াইয়া প্রৈষমন্ত্রপাঠ করিবেন।

#### দশ্ম থণ্ড

### নিবিৎ-স্থাপনা

স্বনত্তয়ে নিবিৎসম্ভের স্থাননিরূপণ যথা—"গর্ডা বৈ.....এবং বেদ"

এই যে নিবিৎসমূহ, 'ইহারা উক্থ-(শস্ত্র )-সকলের গর্ভস্বরূপ। সেইহেতৃ প্রাতঃসবনে ঐ নিবিৎসমূহকে উক্থসমূহের পূর্কে স্থাপন করা হয়। এইজন্মই গর্ভ (জ্রন)
[শরীরমধ্যে] পুরোভাগেই স্থাপিত হয় ও প্রিসবকালেও]
পুরোভাগেই বর্তুমান থাকে।

মাধ্যন্দিনসবনে নিবিৎসমূহ মধ্যস্থলে স্থাপিত হয়। সেই জন্ম গর্ভ মধ্যস্থলে (উদরমধ্যে) স্থাপিত হয়।

তৃতীয় সবনে নিবিৎসমূহ শেষে স্থাপিত হয়। সেইজন্ম গর্ভ ঐ [উদরমধ্য] হইতে অধোমুথ হইয়া জাত হয়। ইহাতে যজমানের পুনর্জন্ম ঘটে।

যে ইহা জানে, সে প্রজাদারা ও পশুদারা জন্মলাভ করে।

<sup>( &</sup>gt; ) "अशिर्परवद्धः" ইত্যापि मञ्जनकण । भूर्त्व (पथ ।

এই যে নিবিৎসমূহ, ইহারা উক্থসকলের অলঙ্কারস্বরূপ। বিদেইজন্ম প্রাতঃসবনে উহাদিগকে পূর্ব্বে স্থাপন করা হয়, কেন না বয়নের পূর্ব্বেই বস্ত্রকে অলঙ্কত করা হয়। মাধ্যন্দিন সবনে উহাদিগকৈ মধ্যে স্থাপন করা হয়, কেন না বস্ত্রেরও মধ্যস্থলে অলঙ্কার দেওয়া হয়। আর তৃতীয় সবনে তাহাদিগকে শেষে স্থাপন করা হয়; কেননা বস্ত্রেরও শেষভাগে অলঙ্কার দেওয়া হয়। যে ইহা জানে, তাহার যজ্ঞের সমস্ত ভাগই অলঙ্কার দারা শোভা পায়।

# একাদশ খণ্ড নিবিৎপ্রশংসা

নিবিৎসম্বন্ধে বিবিধ উক্তি—"দৌর্য্যা · · · · প্রায়শ্চিত্তিঃ"

এই যে নিবিৎসমূহ, ইহারা সূর্য্যসম্বন্ধী দেবতাম্বরূপ।
প্রাতঃসবনে শস্ত্রসকলের প্রথমে, মাধ্যন্দিনসবনে মধ্যে ও
তৃতীয় সবনে অস্তে নিবিদের স্থাপনা হয়। এতদ্বারা নিবিৎসমূহ আদিত্যের আচরণই অমুসরণ করে।

দেবগণ পুরাকালে পাদশঃ (ক্রমশঃ) যজ্জের সম্ভার করিয়াছিলেন; সেইজন্য নিবিৎসমূহও পাদশঃ (এক এক পাদ করিয়া) পঠিত হয়।

দেবগণ তখন যেন্থানে যজ্ঞের সম্ভার করিয়াছিলেন, সেই

<sup>(</sup>২) ভিন্ন বর্ণের ভন্ত বিস্তাস করিয়া বল্লের অলকীর সাধিত হয়। এছলে স্বনকে ক্ষেদ্র স্তিত উপস্থিত করিয়া নিবিৎকে তাহার অলকার বলা হইল।

স্থান হইতে অশ্ব উৎপন্ন হইয়াছিল। সেইজন্য [ব্রহ্মবাদীরা] বলেন, নিবিৎসমূহের পাঠককে (অর্থাৎ হোতাকে) অশ্ব দান করিবে। তাহাতে প্রার্থনাযোগ্য বস্তুরই দান করা হয়।

[ দ্বাদশপদযুক্ত ] নিবিদের কোন পদকেই পরিত্যাগ করিবে না। যদি নিবিদের কোন পদ পরিত্যাগ করা হয়, তাহা হইলে যজ্ঞে ছিদ্র করা হয়। যজ্ঞে ছিদ্র হইলে উহা শ্বলিত হয় ও যজমান পাপযুক্ত হয়। এই হেতু নিবিদের কোন পদ পরিত্যাগ করিবে না।

নিবিদের কোন ছুই পদের বিপর্য্যাস করিবে না। যদি
নিবিদের কোন ছুই পদের বিপর্য্যাস করা হয়, তাহা হুইলে
যজ্ঞে ভ্রান্তি জন্মান হয়, যজমানও ক্ষুব্ধ (ভ্রান্ত ) হয়। এই
হেতু নিবিদের কোন ছুই পদের বিপর্য্যাস করিবে না।

নিবিদের কোন ছই পদ [একত্র] যুক্ত করিবে না।

যদি নিবিদের ছই পদ যুক্ত করা হয়, তাহা হইলে যজের

'আয়ুর সংহার করা হয়, যজমানও বিনফ হয়। এই হেছু

নিবিদের কোন ছই পদ যুক্ত করিবে না। কিন্তু "প্রেদং ব্রহ্ম"
ও "প্রেদং ক্ষত্রম্" এই ছই পদ ব্রহ্ম ও ক্ষত্রের মিলনোদ্দেশে

যুক্ত করিবে; তাহা হইলে ব্রাহ্মণ ও ক্ষত্রিয় [পরস্পর]

সম্মিলিত ইইবে।

তিন-ঋক্ষুক্ত ও চারি-ঋক্-যুক্ত সূক্ত অতিক্রম করিয়া অন্য সূক্তে নিবিৎ স্থাপন করিবে না। নিবিদের এক একটি পদ স্ক্তগত প্রত্যেক ঋকের অমুক্ল। সেইজন্য তিন-ঋক্-যুক্ত ও চারি-ঋক্ষুক্ত সূক্ত অতিক্রম করিয়া অন্য সূক্তে নিবিৎ স্থাপন করিবে না। তদপেক্ষা অধিক-ঋক্যুক্ত সূক্তে নিবিৎ স্থাপন করিলে নিবিৎ দ্বারা স্তোত্রকে অতিক্রম করা হয়।
কিন্তু তৃতীয় সবনে একটি ঋকের পাঠ অবশিষ্ট থাকিতে নিবিদের স্থাপন করিবে। যদি চুইটি ঋক্ অবশিষ্ট থাকিতে নিবিৎ
স্থাপন করা হয়, তাহা হইলে সন্তানোৎপত্তির ব্যাঘাত করা
হয় এবং গর্ভ হইতে সন্তানকে বিযুক্ত করা হয়। এই হেতু
তৃতীয় সবনে একটি ঋকের পাঠ অবশিষ্ট থাকিতে নিবিৎ
স্থাপন করিবে।

নিবিৎ ছাড়িয়া ( অর্থাৎ সূক্তমধ্যে যথাস্থানে না বসাইয়া )
সূক্ত পাঠ করিবে না। নিবিৎ ছাড়িয়া যে সূক্ত [ ভ্রমক্রমে ]
পাঠ করা হয়, সেই সূক্ত পুনরায় [ নিবিৎ বসাইয়া ] পাঠ
করিবে না; কেন না ঐ সূক্ত [নিবিদের] বসতি স্থান নই্ট করিয়াছে। [সেম্বলে] সেই দেবতারই উদ্দিই্ট ও সেই-ছন্দোবিশিইট
অন্য সূক্ত আনিয়া তাহার মধ্যেই নিবিদের স্থাপনা করিবে। কিস্তু
সেই [নৃতন] সূক্ত পাঠের পূর্কের্ট "মা প্র গাম পথে। বয়ম্"—'
আমরা যেন পথ হইতে ভ্রম্ট হইয়া না যাই—এই মন্ত্র পাঠ
করিবে। যজ্ঞে যে ভ্রম করে, সে পথ হইতে ভ্রম্ট হয়। "মা
যজ্ঞাদিন্দ্র সোমিনঃ"—হে ইন্দ্র, সোমযুক্ত যজ্ঞ হইতেও যেন
ভ্রম্ট] না হই—এই [দ্বিতীয় চরণ] পাঠে যজ্ঞ হইতে ভ্রম্ট হয়
না। "মান্তঃ স্থুর্নো অরাতয়ঃ"—আমাদের মধ্যে যেন অরাতি
না গাকে—এই [ তৃতীয় চরণ ] পাঠে যাহারা অরাতি হইতে

<sup>(</sup>১) বিশ্বতিক্রমে বা এমক্রমে নিবিৎ না বসাইয়া স্কুল পাঠ করিলে, পুনরায় ঐ হজের পাঠ নিবিদ্ধ হইল। তাহার ছলে আর একটি স্কুলের যথছোনে নিবিৎ বসাইয়া পাঠ বিহিত; কিন্ত <sup>তৎ-</sup> পূর্ব্বে প্রায়শ্চিত্তকরণে দশম মণ্ডলের ৫৭ হকেটি পাঠ করিবে। "যা প্র গাম পথো বরং মা যক্তাদিল সোমিব:। মাশ্ব: শ্বর্ণো অরাভর:॥" (১০।৫৭)১) ঐইটি ঐ স্কুলের প্রথম মন্ত্র।

ইচ্ছা করে,তাহাদিগকে বিনষ্ট করা হয়। তিৎপরে পাঠ্য দ্বিতীয় ঋকৃ] "যো যজ্ঞস্থ প্রসাধনস্তম্ভদে বেম্বাভতঃ। তমাহুতং নশী-মহি"—আমাদের যে সন্তান দেবগণমধ্যে প্রসারিত তস্তুর মত [আমাদের পরে] যজ্ঞের সাধন করিবে, দেবগণের আহ্বানকারী সেই সন্তান যেন নফ্ট নাহয়—এম্বলে প্রজাই (সন্তানই) তস্তঃ; এতদ্বারা যজমানের সন্তানকেই সন্তত (বিচ্ছেদরহিত) করা হয়। তৎপরবর্তী তৃতীয় ঋকের প্রথমার্দ্ধ ] "মনো ম্বাহুবামহে নারাশংসেন সোমেন"—নারাশংস সোম দ্বারা আমাদের মনকে আহ্বান করিতেছি—ইহার তাৎপর্য্য এই যে, যজ্ঞ মন দ্বারাই বিস্তারিত হয় ও মন দ্বারাই অমুষ্ঠিত হয়। এই সুক্তের পাঠই [উক্ত বিম্বৃতিদোষের] প্রায়শ্চিত্তম্বরূপ।

# দ্বাদশ অধ্যায়

### প্রথম খণ্ড

#### আহাব--প্রতিগর

সবনজ্ঞয়ে বিহিত আহাব ও প্রতিগরমজ্ঞের বিধান বথা—"দেববিশঃ... এবং বেদ"

ব্রহ্মবাদীরা বলেন, দেববৈশ্যগণের কল্পনা করিতে ইইবে। [তজ্জন্য] ছন্দে ছন্দের স্থাপনা করিতে ইইবে।

<sup>( &</sup>gt; ) > + | e + | | ( 0 ) > + | e + | 0 |

<sup>( । )</sup> চমসন্থিত সোমের বাব নারাপংস, পূর্বে ১৮৫ পৃষ্ঠ দেব।

<sup>(</sup> ১ ) শন্ত্রণাঠের পূর্বে হোড়পাঠ্য আহাব ও অধ্বর্গুপাঠ্য প্রতিগর একত্র করিয়া বে কর্মট জক

প্রাতঃসবনে [হোতা] "শোংসাবোম্" এই ত্রাক্ষর
মন্ত্র দ্বারা [ অধ্বয়ুর্ কে ] আহাব করিবেন। অধ্বয়ুর্ "শংসামোদৈবোম্" এই পঞ্চাক্ষর মন্ত্রে প্রতিগর (প্রভ্যুত্তর)
করিবেন। এইরূপে উহা অফাক্ষর হইবে। গায়ত্রীও অফাক্ষরা। এতদ্বারা প্রাতঃসবনে [শস্ত্রপাঠের] পূর্বে গায়ত্রীরই
কল্পনা হইবে। শস্ত্রপাঠের পর [হোতা] "উক্থং বাচি" "
এই চতুরক্ষর মন্ত্র পাঠ করিবেন। [অধ্যয়ুর্ব] "ওঁ উক্থশাঃ" '
এই চতুরক্ষর মন্ত্র পাঠ করিবেন। এইরূপে উহা অফাক্ষর
হইবে। গায়ত্রীও অফাক্ষরা। এতদ্বারা প্রাতঃসবনে [ শস্ত্রপাঠের পূর্বের ও পরে ] উভয়তই গায়ত্রীর কল্পনা হইবে।

মাধ্যন্দিনসবনে হোতা "অধ্বর্য্যো শোংসাবোম্" এই ষড়ক্ষর মন্ত্রে আহাব করিবেন; অধ্বয়ুর্য "শংসামোদৈবোম্" এই পঞ্চাক্ষর মন্ত্রে প্রতিগর করিবেন। এইরূপে উহা একাদশাক্ষর হইবে।

হইবে, শক্রপাঠের পরেও হোতা ও অধ্বর্য উভরে তডঙলি অক্ষরের মন্ত্র পাঠ করিবেন। এইরপে ছন্দের ছাপনা হইবে। প্রাতঃসবনে শক্রপাঠের পূর্কে গায়ত্রী পরেও গায়ত্রী, মাধ্যন্দিন সবনে পূর্কে ত্রিষ্ট ভূ পরেও ত্রিষ্ট ভূ, এবং ভূতীয় সবনে পূর্কে জগতী পরেও জগতী ছাপিত হইবে। এড-ছায় ব্রহ্মবাদীর মতে দেববৈঞ্জের করনা হয়।

<sup>(</sup>২) প্রাতঃসবনের আহাব মন্ত্র—উহার অর্থ—হে অংকর্ব্যো শেংসাবঃ শংসনং কুর্বঃ। ওমিত্যমুক্তার্থবৃ। ত্রা অনুক্তা দেরা। ( সারণ )—হে অংকর্যু, শল্পাঠ করিব; তুমি অনুক্তা দাও।

<sup>(</sup>৩) প্রাভঃসবনের প্রতিপর মত্র। অর্থ-হে হোতত্বং শংস, তত্তামোদৈব হর্ব এবাস্মাকন্; অতোসুজ্ঞা দ্বা ( সারণ )—অহে হোতা, শত্র পাঠ কর; উহাতে আমাদের আমোদই হইবে; অসুজ্ঞা দিলাম।

<sup>(</sup> a ) উক্থং ৰাচি---মণীরারাং ৰাচি উক্থং শল্প: সম্পন্ন ব্ ( সারণ )---জামানের বাক্যে শল্পাঠ সম্পন্ন হইল।

<sup>(</sup> ৫ ) ওঁ উক্পণা:—ওমিতাঙ্গীকারে, উক্থণাত্তং শত্রশংসী ভবসি ( সারণ )—ভোষার উক্থ-পাঠ সম্পন্ন হইরাছে।

ত্রিষ্টুপ্ একাদশাক্ষরা। এতদ্বারা মাধ্যন্দিন-সবনে [শস্ত্র পাঠের ] পূর্বে ত্রিষ্টুভের কল্পনা হইবে। শস্ত্রপাঠের পর হোতা "উক্থং বাচীন্দ্রায়" এই সপ্তাক্রর মন্ত্র পাঠ করিবেন, ও অধ্বযুর্য "ওঁ উক্থশাঃ" এই চতুরক্ষর মন্ত্র পাঠ করিবেন। এইরূপে উহা একাদশাক্ষর হইবে। ত্রিষ্টুপ্ একাদশাক্ষরা। এতদ্বারা মাধ্যন্দিনসবনে [শস্ত্রপাঠের পূর্বেও পরে] উভয়তঃ ত্রিষ্টুভের কল্পনা হইবে।

তৃতীয় সবনে হোতা "অধ্বর্ধ্যা শোশোংসাবোম্" এই সপ্তাক্ষর মন্ত্রে আহাব করিবেন ও অধ্বর্ধু "শংসামোদৈবোম্" এই পঞ্চাক্ষর মন্ত্রে প্রতিগর করিবেন। এইরূপে উহা দ্বাদশাক্ষর হইবে। জগতী দ্বাদশাক্ষরা। এতদ্বারা তৃতীয় সবনে [শস্ত্রপাঠের] পূর্ব্বে জগতীর কল্পনা হইবে। শস্ত্রপাঠের পর হোতা "উক্থং বাচি ইন্দ্রায় দেবেভ্যঃ" এই একাদশাক্ষর মন্ত্র পাঠ করিবেন ও অধ্বর্ধু "ওঁ" এই একাক্ষর মন্ত্র পাঠ করিবেন। এইরূপে উহা দ্বাদশাক্ষর হইবে। জগতী দ্বাদশাক্ষর। এতদ্বারা তৃতীয় সবনে [শস্ত্রপাঠের পূর্ব্বে ও পরে] উভয়তঃ জগতীর কল্পনা হইবে।

এই সমস্ত দর্শন করিয়া ঋষি ' এই মন্ত্র বলিয়া-ছিলেন,—''যদ্ গায়ত্রে অধি গায়ত্রমাহিতং ত্রৈষ্ট্রভাদা ত্রৈষ্ট্রভং নিরতক্ষত। যদা জগজ্জগত্যাহিতং পদং য ইত্তদিত্বস্তে

<sup>(</sup>७) देखन बच्च महीन वांक्य भवार्थ मध्यभाउं मध्यन हरेन।

<sup>(</sup>१) "लालांश्नात्वात्र"---त्यांश्नात्वात् । अथम जन्मतत्रत विक हान्यन ।

<sup>(</sup>৮) ইন্দ্রের ও অক্ত দেবতাগণের উদ্দেশে মদীর বাক্যে শল্পাঠ নিপার হইল।

<sup>(</sup> ১ ) এই মন্ত্রের কৃষি উচ্থ্যের পুত্র দীর্বভ্সা: ।

অমৃতত্বমানশুঃ" "— [প্রাতঃসবনে শংসনের পূর্বে পঠিত] গায়ত্রীর পরে [শংসনের পরে পঠিত] যে গায়ত্রীর স্থাপনা হয়, তদ্রপ [মাধ্যন্দিনসবনে] ত্রিফুভের পরে যে ত্রিফুপ্ স্থাপিত হয় এবং [তৃতীয় সবনে] জগতীর পর জগতী স্থাপিত হয়, যে অমুষ্ঠাতারা এই স্থাপনা জানেন, তাঁহারা অমৃতত্ব প্রাপ্ত হন।

এতদ্বারাই এক ছন্দে অন্য ছন্দের স্থাপনা হইয়া থাকে এবং যে ইহা জানে, সে দেববৈশ্যেরই কল্পনা করে।

## দ্বিতীয় খণ্ড

#### স্বনত্রয়ে ছন্দোবিভাগ

অমুষ্ট্প, গায়ত্রী, ত্রিষ্ট্প ও জগতীচ্চন্দের সবনত্রে বিভাগ সম্বন্ধে আখ্যা-বিকা—"প্রকাপতিবৈ '···· বজতে"

প্রজাপতি পুরাকালে যজ্ঞকে ও ছন্দ সকলকে দেবগণের অংশে বিভাগ করিয়া দিয়াছিলেন। তিনি প্রাতঃসবনে গায়ত্রীকে অগ্নির ও বস্থগণের ভাগে দিয়াছিলেন, মাধ্যন্দিনে ত্রিষ্টু ভ্কে ইন্দ্রের ও রুদ্রগণের ভাগে দিয়াছিলেন এবং তৃতীয়-সবনে জগতীকে বিশ্বদেবগণের ও আদিত্যগণের ভাগে দিয়াছিলেন। অনন্তর তাঁহার আপনার যে অসুষ্টু প্ছন্দ বর্ত্তমান ছিল, তাহাকে অচ্ছাবাকোক্ত মন্ত্রের উদ্দেশে [ যজ্ঞের ] প্রান্ত দেশে অপসারিত করিয়াছিলেন। তথন সেই অসুষ্টু প্প্রজাপতিকে বলিলেন, তুমি দেবগণের মধ্যে পাপিষ্ঠ;

<sup>( &</sup>gt;. ) >1>48124 [

আমি তোমার আপনার ছন্দ, [তথাপি] আমাকে তুমি অছাবাকপাঠ্য মন্ত্রের উদ্দেশে [ যজ্ঞের ] প্রান্তদেশে অপনারিত করিয়াছ। সেই প্রজাপতি এই সমস্ত (অনুষ্টুভের তিরন্ধার) জানিলেন; তিনি আপনার জন্ম সোমযাগের আয়োজন করিলেন ও সেই সোমযাগের অগ্রমুখে ( আরম্ভে ) অনুষ্টুভ্কে স্থাপন করিলেন। 'সেই হেতু অনুষ্টুপ্ সকল সবনের অগ্রমুখে স্থাপিত হইয়া প্রযুক্ত হয়। যে ইহা জানে, সে সকলের অগ্রন্থিত ও মুখ্য হইয়া শ্রেষ্ঠতা প্রাপ্ত হয়। সেই প্রজাপতি আপন সোমযাগে এইরূপ [ অনুষ্টুভের মুখ্যত্ব ] কল্পনা করিয়াছিলেন; সেইজন্য যে কোন স্থলে যজ্ঞ [ যজ্ঞারম্ভে অনুষ্টুভের প্রয়োগ দ্বারা ] যজমানের বশীভূত হয়, সেখানে যজ্ঞও সমর্থ হয়। যেখানে যজমান ইহা জানিয়া বশীভূত (অনুষ্টুভের প্রয়োগে সাবধান) হইয়া যাগ করে, সেই জনতামধ্যে সেই যজ্ঞও সমর্থ হয়।

# তৃতীয় খণ্ড অসুষ্টুভ্-প্রশংগা

অন্নষ্ট<sub>ু</sub>প্ মন্তে শস্ত্রপাঠ করিয়া অগ্নি মৃত্যু হইতে রক্ষা পাইয়াছিলেন, তৎসম্বন্ধে আধ্যায়িকা—"অগ্নিবৈ .....এবং বেদ"

পুরাকালে অগ্নি দেবগণের হোতা হইয়াছিলেন। বহি-ষ্পবমান স্তোত্র গীত হইলে পর মৃত্যু তাঁহার নিকট

<sup>(</sup>১) "প্র বো দেবার জগ্নরে" ইত্যাদি অনুষ্ঠুভ মন্তবারা প্রাতঃসবনে আজাশন্তের আরভ হর (পুর্বের দেখ)। ইহাই প্রজাপতির ঘকীর ছন্দ অনুষ্ঠুভের মাহান্ত্য।

উপস্থিত হইয়াছিল। তিনি (অগ্নি) [ আত্মরকার্থ ] অনু-উ্ভ্ৰারা আজ্যশস্ত্র আরম্ভ করিয়াছিলেন ও তদ্ধারা মৃত্যুকে ৯তিক্রম করিয়াছিলেন ; আজ্যশস্ত্র পঠিত হইলে মৃত্যু তাঁহার নিকট [ পুনরায় ] উপস্থিত হইয়াছিল। তখন তিনি প্র**উগশস্ত্র** আরম্ভ করিয়াছিলেন ও তদ্ধারা মৃত্যুকে অতিক্রম করিয়া-ছিলেন। তৎপরে মাধ্যন্দিন প্রমানস্তোত্র<sup>°</sup> গীত হইলে পর মৃত্যু তাঁহার নিকট উপস্থিত হইয়াছিল। তথন তিনি অনু-ক্টুভ্ দারা মরুত্বতীয় শস্ত্র আরম্ভ করিয়াছিলেন ও তদ্ধারা মৃত্যুকে অতিক্রম করিয়াছিলেন। তৎপরে মাধ্যন্দিনসবনে [মরুত্বতীয় শস্ত্রপাঠের পর নিক্ষেবল্য শস্ত্রে] রহতীচ্ছন্দ পঠিত হওয়ায় তাঁহার নিকট মৃত্যু উপস্থিত হইতে পারে নাই; কেন না রহতীসকল প্রাণম্বরূপ; সেই হেতু সে প্রাণসকলের বিয়োগ করিতে পারে নাই। সেইজন্ম মাধ্যন্দিনস্বনে র্হতীসকলের মধ্যে স্তোত্রিয় ঋক্ত্রয় দ্বারা<sup>8</sup> [ নিচ্চেবল্য শস্ত্র ] ব্দারম্ভ করা হয়। রহতীসকল প্রাণস্বরূপ। এতদ্বারা প্রাণের উদ্দেশেই শস্ত্রের আরম্ভ হয়।

তদনম্ভর তৃতীয় প্রমানস্তোত্র' গীত হইলে পর মৃত্যু

- (১) "প্ৰ বো দেবার জগনে" এই অনুষ্টুভ ্ৰারা।
- (২) "বারবারাছি" ইত্যাদি একুশটি মন্ত্র প্রউগ শল্প। পুর্বেব দেও।
- (৩) মাধ্যন্দিন সবনে মক্ত্বভীর শক্তপাঠের পূর্ব্বে "উচ্চা তে জাতমন্ধসং" ইত্যাদি (সাধ্যবদ-সংস্থিতা ২।২২-২৪) সাম্বারা মাধ্যন্দিন প্রমান স্তোত্ত গীত হয়।
- ( a ) মাধ্যন্দিন সূরনে মঙ্গণতীয় শব্র ও তৎপরে নিষ্কেবল্য শব্র পঠিত হয়। নিষ্কেবল্য শব্র আনেকগুলি বৃহতী ছন্দের মন্ত আছে। তলাধ্যে তিনটি মন্ত্র নিষ্কেবল্য শক্ত পাঠের পূর্বের তোজশক্তপো সমিগানী উল্লাভ্কর্জ্ক নীত হয়। ঐ ক্কুরেরের নাম তোজির।
  - ( ৫ ) প্রাতঃসবনে আজাশারের পূর্বে বছিপাবমানন্তাত্ত, মাধ্যন্তিন সবলে মন্ত্রভীর ছলের

উপস্থিত হইয়াছিল। তথন তিনি অসুষ্টুভ্ ছারা বৈশ্বদেব শস্ত্র আরম্ভ করিয়াছিলেন ও তদ্ধারা মৃত্যুকে অতিক্রম করিয়াছিলেন। তৎপরে যজ্ঞাযজ্ঞীয় স্তোত্র গীত হইলে মৃত্যু [পুনরায়] তাঁহার নিকট উপস্থিত হইয়াছিল। তথন তিনি বৈশ্বানরীয় সূক্ত ছারা আয়িমারুত শস্ত্র আরম্ভ করিয়াছিলেন ও তদ্ধারা মৃত্যুকে অতিক্রম করিয়াছিলেন। বৈশ্বানরীয় সূক্ত বজ্রস্বরূপ এবং যজ্ঞাযজ্ঞীয় স্তোত্র প্রতিষ্ঠা-(সমাপ্তি)-স্বরূপ। অয়ি বজ্র ছারা প্রতিষ্ঠা হইতে মৃত্যুকে নিরাক্ত করিয়াছিলেন। তথন তিনি সকল পাপ হইতে ও সকল পাশ হইতে ও সকল স্থাণু (কাষ্ঠনির্মিত অস্ত্র) হইতে মৃক্ত হইয়া স্বস্তি ছারা মৃত্যু হইতে মুক্তিলাভ করিয়াছিলেন।

যে ইহা জানে, সেই হোতাও স্বস্তি দ্বারা পূর্ণায়ু হইয়া পূর্ণায়ু লাভের জন্ম মুক্ত হন ও পূর্ণ আয়ু লাভ করেন।

# চতুর্থ খণ্ড মরুত্বতীয়শন্ত্র

মরুত্বতীয়শস্ত্রের অন্তর্গত প্রতিপং ও অম্লচর, ইহাদের প্রত্যেকে তিনটি গ্রন্থ । তৎপরে হুইটি প্রগাথ—ইন্দ্রনিহবপ্রগাথ ও ব্রহ্মণস্পতিপ্রগাথ। তৎসম্বন্ধে আখ্যান্নিকা
—"ইক্রো বৈ.....এবং বেদ"।

- ( ७ ) "তৎসবিভূবু'ণীমহে" ইত্যাদি অনুষ্ঠুতে বৈশদেবশল্পের স্ফেপাঠ আরম্ভ হয়।
- ( १ ) ভৃতীয় সৰনে আগ্নিমাক্লড শব্দ্ৰের পূর্ব্বে "বক্তা বক্তা বো আগ্নরে" ইত্যাদি নামে বক্তা-া ছোত্র দীত হয়। ( সামসংহিতা ২।৫৩-৫৪ )
- (৮) "বৈখানরার পৃথুবাজনে" ইত্যাদি বৈখানরীর স্কু আগ্নিমান্দভশল্পে পঠিত হয়।

পূর্ব্বে মাধ্যন্দিন প্রমানত্তোত্র ও ভৃতীয় সবনে বৈখদেব শক্তের পূর্ব্বে আর্ডির প্রমান স্তোত্ত গীত হয় :

পুরাকালে ইন্দ্র র্ত্রকে বধ করিয়া, আমি উহাকে বধ করিতে পারি নাই, এই মনে করিয়া দূরদেশে চলিয়া গিয়া-ছিলেন ও পরে তাহা হইতে দূরতর দেশে গিয়াছিলেন। অমু-ফুপ্ই সেই দূর হইতেও দূরতর দেশ এবং বাক্যই অমুফুপ্। সেই ইন্দ্র বাক্যে প্রবেশ করিয়া শয়ন করিয়াছিলেন। ভূত-সকল [বিভিন্ন দলে] বিভক্ত হইয়া ইন্দ্রকে অম্বেষণ করিয়াছিল। পিতৃগণ [ যাগের ] পূর্বাদিনে তাঁহাকে দেখিতে পাইয়াছিলেন ও দেবগণ পরদিনে দেখিতে পাইয়াছিলেন। সেই জন্ম পূর্বা দিনে (অমাবাস্থায়) পিতৃগণের উদ্দেশে অমুষ্ঠান হয় ও পরদিনে (প্রতিপদে) দেবগণের যাগ হয়।

তথন সেই দেবগণ বলিলেন, আমরা [ সোমের ] অভিষব করিব, তাহা হইলেই ইন্দ্র অতি শীঘ্র আমাদের নিকট আসিবেন। তাহাই হউক, এই বলিয়া তাঁহারা অভিষব করিয়াছিলেন। তাঁহারা "আ ত্বা রথং যথোতয়ে" ইত্যাদি মন্ত্র দ্বারাইয়াছিলেন। "ইদং বসো স্থতমন্ধ" ইত্যাদি মন্ত্রের [অভিষবার্থক] "স্থত" শব্দ দ্বারাইন্দ্র তাঁহাদের নিকট আবিভূত হইয়াছিলেন। "ইন্দ্র নেদীয় এদিহি" ইত্যাদি মন্ত্র দ্বারাইন্দ্রেকে [ যাগভূমির ] মধ্যে উপস্থিত করিয়াছিলেন।

যে ইহা জানে, তাহার যজ্ঞে ইন্দ্র আগমন করেন; সে সেই যজ্ঞ দ্বারা যাগ করে ও ইন্দ্র-সমন্বিত যজ্ঞদ্বারা সমৃদ্ধ হয়।

<sup>(</sup> ১ ) ৮।৫৭।১ এই মন্ত্রটি প্রতিপৎ ঋক্তরের প্রথম ।

<sup>(</sup>২) ৮।২।১ এই মন্ত্রটি অসুচর ঋক্তারের প্রথম।

<sup>(</sup>৩) ৮।৫৩।৫-৬ এই মন্ত্ৰন্ন ইক্ৰনিহৰপ্ৰগাৰ।

### পঞ্চম খণ্ড

### মরুত্বতীয় শস্ত্র—ইন্দ্রনিহব প্রগাথ

ইক্সনিহবপ্রগাথ সম্বন্ধে আখ্যায়িক!—"ইক্সং বৈ......স্বাপিভিরিতি"।

ইন্দ্র বৃত্তকে বধ করিলে সকল দেবতা, ইনি বৃত্তকে বধ করিতে পারেন নাই, মনে করিয়া ইন্দ্রকে ত্যাগ করিয়াছিলেন। কেবল স্বয়ুপ্তিকালেও বর্ত্তমান মরুদ্দাণ তাঁহাকে ত্যাগ করেন নাই। প্রাণসকলই স্বয়ুপ্তিকালে বর্ত্তমান মরুদ্দাণের স্বরূপ; প্রাণসকলই সেই ইন্দ্রকে তথন ত্যাগ করে নাই। সেই জন্য "আস্বাপে স্বাপিভিঃ" এই চরণে স্বাপি-শব্দযুক্ত প্রগাথ মন্ত্র ব্পরিত্যক্ত হইয়া [মরুত্বতীয় শস্ত্রে] পঠিত হয়।

অপিচ [মরুত্বতীয় শস্ত্রে] এই প্রগাথপাঠের পর যদি ইন্দ্রসম্বন্ধী ছন্দের পাঠ হয়, তাহাও মরুত্বতীয় [বলিয়া গণ্য] হয়; কেন না "আস্বাপে স্বাপিভিঃ" এই চরণে স্বাপিশব্দযুক্ত প্রগাথমন্ত্র অপরিত্যক্ত হইয়াই পঠিত হয়।

### ষষ্ঠ খণ্ড

## মরুত্বতীয় শস্ত্র—ত্রহ্মণস্পতিপ্রগাণ

ইন্দ্রনিহব-প্রগাথপাঠের পর ব্রাহ্মণস্পতির বা বৃহস্পতির উদ্দিষ্ট প্রগাথ মন্ত্রদর পঠিত হয় ।' তৎসম্বন্ধে বিধান যথা—"ব্রাহ্মণস্পত্যং করতে"

<sup>(</sup>১) ৮।৫৩।৫ ইন্দ্রনিহব প্রগাধে ঐ চরণ আছে।

<sup>( &</sup>gt; ) প্রগাণমত্রে ১ইটি মাত্র ঝক্; কিন্তু তাহার মধ্যে কোন কোন চরণ একাধিক বার পাঠ কবিয়া ছইটি ঝক্কে ভিনটি মন্তের মত করিয়া লঙ্কা হয়। যথা—প্রক্ষণশতির উদ্ভিট প্রগাণ-

ব্রহ্মণস্পতির উদ্দিষ্ট প্রগাথ পাঠ করা যায়। দেবগণ বৃহস্পতিকে পুরোহিত পাইয়া স্বর্গ লোক জয় করিয়াছিলেন এবং ইহলোকেও বিজয় লাভ করিয়াছিলেন। সেইরূপ এত-দ্বারা যজমানও বৃহস্পতিকে পুরোহিত পাইয়া স্বর্গলোক জয় করে ও ইহলোকেও বিজয় লাভ করে।

প্রগাথশংসনের পূর্ব্ধে স্তোত্রপাঠ হয় না কেন, তৎসম্বন্ধে প্রশ্ন—"তৌ বৈ •• ইভি"

[পূর্বের ] স্তোত্রপাঠ না হইলেও এই ছুই প্রগাথ পুনঃ পুনঃ [চরণ] গ্রহণপূর্বেক পঠিত হয়। এ বিষয়ে [ ব্রহ্ম-বাদীরা ] প্রশ্ন করেন, স্তোত্র পাঠ না হইলে কোন মন্ত্র পুনঃ পুনঃ [চরণ] গ্রহণপূর্বেক পাঠ করা কর্ত্তব্য নহে, তবে কেন স্তোত্রপাঠ না হইলেও প্রগাথ ছুইটি পুনঃপুনঃ [চরণ] গ্রহণ-পূর্বেক পাঠ করা হয় ?

এই প্রান্নের উত্তর দিবার পূর্ব্বে দিত্তীর প্রশ্ন—"পবমানোক্থয্…ভবতীতি"

এই যে মরুত্বতীর, ইহাই [মাধ্যন্দিন-] প্রমানসম্বন্ধী শস্ত্র; ঐ [মাধ্যন্দিন প্রমান] স্তোত্রে ছয়টি গায়ত্রী দারা স্তোত্র

মত্রে "প্র নুনং বন্ধণশতিঃ" ইত্যাদি ছুইটি ঝক্ আছে। প্রথম ঝকের প্রথম ও বিতীর চরণে আট আকর, ভূতীর চরণে বার আকর, চতুর্ব চরণে আট আকর। বিতীর ঝকের প্রথম চরণে বার আকর, বিতীর চরণে আট, ভূতীর চরণে বার ও চতুর্থে আট আকর। প্রথম ঝকের চারি চরণ পাঠে সর্বসমেত ছত্রিশ আকর হয়। প্রথম ঝকের শেব চরণ ছুইবার ও বিতীর ঝকের প্রথম ও বিতীর করণ একবার পাঠ করিলে ছত্রিশ আকর সম্পাদিত হয়। ইহাই বিতীয় মন্ত্র বলিয়া গণ্য হইবে। তংপরে বিতীয় ঝকের বিতীয় চরণ ছুইবার ও ভূতীর ও চতুর্থ চরণ একবার পাঠ করিলে আবার ছত্রিশ আকরে ভূতীর বন্ধ হইবে। এইরণে চরণের সহিত্ব চরণ গাঁথিরা ছুইটি ধক্কে তিন মন্ত্রের সমান করা বার বলিয়া উহার নাম প্রগাধ।

<sup>(</sup>২) একই ককের কোন এক চরণ একাধিক বার পাঠ করিয়া তাহাকে ছুইটি মত্ত্রে পরি<sup>ব্</sup>ত কলার বাব পুন: পুন: চরণ এইণ। প্রসাধমন্ত্র পাঠে জ্বরূপ বিহিত হুইল।

পাঠ হয়, পরে ছয়টি বৃহতী দারা এবং ছয়টি ত্রিই প্ দারা স্তোত্র পাঠ হয়। এইরপে সেই মাধ্যন্দিন প্রমান তিন-ছন্দোবিশিষ্ট ও পঞ্চদশ-স্তোমবিশিষ্ট হয়। এ বিষয়ে [ ব্রহ্মবাদীরা ] প্রশ্ন কর্মেন, এই তিন-ছন্দোযুক্ত ও পঞ্চদশ-স্তোমবিশিষ্ট প্রমানের অসুসরণ [হোতৃকর্ত্বক মরুত্বতীয় শস্ত্রপাঠে ] কিরুপে সিদ্ধ হয়?

এই দিতীয় প্রশ্নের উত্তর—"যে এব·····অমুশস্তা ভবস্তি"

[মরুত্বতীয় শস্ত্রের অন্তর্গত ] প্রতিপদের উত্তর ভাগে যে তুইটি গায়ত্রী ও অনুচরের যে [তিনটি ] গায়ত্রী আছে, সেই [পাঁচটি ] গায়ত্রী দ্বারাই [প্রমানস্তোত্ত্রের ছ্য়টি ] গায়ত্রীর অনুসরণ সিদ্ধ হয়, এবং ঐ শস্ত্রের অন্তর্গত প্রগাথদ্বয় দ্বারা [স্তোত্রের অন্তর্গত ] বৃহতীর অনুসরণ সিদ্ধ হয়।

তৎপরে প্রথম প্রশ্নের উত্তর যথা—"তাম্ব… …অবৈতি"

সামগায়ীরা ঐ সকল রহতী মধ্যে রৌরব নামক ও যৌধা-জয় <sup>\*</sup> নামক সামদ্বয় দ্বারা পুনঃ পুনঃ [চরণ ] গ্রহণ দ্বারা স্তব করেন; সেই জন্ম পূর্বের স্তোত্রগান না হইলেও ঐ তুই প্রগাথ পুনঃ পুনঃ [চরণ ] গ্রহণ দ্বারা পঠিত হয়। তাহাতেই শস্ত্র দ্বারা স্তোত্রের অনুসরণ হয়।

তৎপরে দিতীয় প্রশ্লোক্ত প্রমানস্তোত্তের অন্তর্গত ত্রিষ্ট্রত্প্রশির অন্তর্সনরণ সম্বন্ধে উত্তর যথা—"যে এব…ভবস্তি"

<sup>(</sup>৩) মাধান্দিন সৰনে মাধান্দিন প্ৰমান ভোত্ৰ গানের পর মক্ষতীর শব্রপাঠ বিহিত। ভোত্রও দেরপা, শব্রও তদমুবারী হওরা উচিত, এই বিধান আছে (পূর্বে দেখ)। এছলে সেই বিধানের সামপ্রক্ত কিরুপ হইবে, ঐ প্রশ্নের তাহাই তাৎপর্য। মাধ্যন্দিন প্রমান ভোত্রে "উচ্চা তি কাতন্" ইত্যাদি ছরটি পারত্রী "পূনানঃ সোম" ইত্যাদি ছরটি বুহতী ও "প্র জু ক্লব" ইত্যাদি তিন্ট ত্রিষ্ট্রপ্ উদ্লাভুগণ কর্ম্বক শীত হর।

<sup>( । )</sup> সমাসংছিতা ২।২৫-২৬।

[মরুত্বতীয় শস্ত্রের অন্তর্গত স্ক্রমধ্যে] যে ছুইটি ত্রিষ্টুপ্ ধাষ্যা মন্ত্ররূপে ও 'যে ত্রিষ্টুপ্, নিবিদ্ধানরূপে পঠিত হয়, তদ্ধারা ঐ [পবমান স্তোত্রের] ত্রিষ্টুভ্, সকলের অনুসরণ সিদ্ধ হয়।

উহা জানার প্রশংসা---"এবমু.....এবং বেদ"

এইরপে যে ইহা জানে, তাহার ঐ মাধ্যন্দিন প্রবান স্তোত্ত ত্রি-ছন্দোবিশিষ্ট ও পঞ্চদশ-স্তোম-যুক্ত হইয়া [ শস্ত্র কর্তৃক ] অমুস্ত হয়।

### সপ্তম খণ্ড

### মরুত্তীয় শস্ত্র---ধায্যামন্ত্র

মঙ্গতীর শত্ত্বের মধ্যে যে করেকটি মন্ত্র অন্ত হস্ততে আনিরা প্রক্ষেপ করিতে হর, তাহার নাম ধাযা। এই সকল মন্ত্রের প্রশংসা "ধায়া…সংসতি"

ধায়াসকল পাঠ করা হয়। প্রজাপতি যে যে লোক কামনা করিয়াছিলেন, ধায়া দ্বারা সেই সকল লোকই ধ্য়ন (পান) করিয়াছিলেন'। সেইরূপ এই যে সকল ধায়া আছে, যে যজমান তাহা জানে, সে যে যে লোক কামনা করে, সেই সকল লোকই সে ধ্য়ন করে।

<sup>(</sup> e ) কোন স্জের মধ্যে অস্ত স্কেস্থ ধক্ প্রকেপ করিলে ঐ প্রক্ষিপ্ত ধক্কে ধাব্যা ধলে। সামিধেনী মন্ত্রের ধাব্যা সম্বন্ধে পূর্বে দেখ। পপৃষ্ঠ পাদটীকা।

<sup>( • )</sup> বে হজের মধ্যে নিবিদের ছাপন হর, তাহার নাম নিবিদ্ধান হজ। পৃংধ্য দেখ।

<sup>(</sup>১) মরুক্তীর শরে ছুইটি ধাষ্যা প্রক্ষিপ্ত হর, বথা—"জয়িরেতা ভগ ইব'' "বং সোম ক্লুড্ডিং"।

<sup>(</sup>২) ধরতি পিবতি আভি: এই ব্যুৎপত্তি ক্রমে ধাবা। শক্ষবিপার হইল। ( সারণ)

দেবগণ যেখানে যেখানে যজ্জের ছিদ্র জানিতে পারিয়া-ছিলেন, তাহা ধায্যা দ্বারা অপিধান (আচ্ছাদন) করিয়াছিলেন, ইহাই ধায্যার ধায্যাত্ব।" এইরূপ যে ধায্যা আছে, যে তাহা জানে, তাহার যজ্ঞ অচ্ছিদ্র হইয়া সম্পাদিত হয়। এই যে ধায্যা, এতদ্বারা আমরা যজ্জের [ছিদ্র ] সীবন করিয়াছি, যেমন সূচীদ্বারা বস্ত্রের [ছিদ্র ] সীবন করা যায়। এইরূপ যে ধায্যা আছে, যে তাহা জানে, তাহার যজ্জের ছিদ্র এতদ্বারা সন্ধিত (অবরুদ্ধ) হয়।

এই যে ধায্যাসকল, ইহারা উপসৎসমূহেরই শস্ত্র (প্রশংসা-পর)। "অগ্নিনে তা" ইত্যাদি অগ্নিদৈবত ধায্যা প্রথম উপসদের শস্ত্র; "ত্বং সোম ক্রতুভিঃ" এই সোমদৈবত ধায্যা দ্বিতীয় উপসদের শস্ত্র; আর "পিবন্ত্যপঃ" এই বিষ্ণুদৈবত ধায্যা তৃতীয় উপসদের শস্ত্র । যে ইহা জানে ও যে ইহা জানিয়া ধায়া প্রাঠ করে, সে, সোম যাগ করিয়া যে যে লোক জয় করা হয়, এক একটি উপসৎ দ্বারাও সেই সেই লোক জয় করে।

ভৃতীয় ধাষ্যা সম্বন্ধে কেহ কেহ অন্ত মন্ত্ৰ বিধান করেন, তৎসম্বন্ধে বিচার যথা—"ভদ্ধ…শংসেৎ"।

<sup>(</sup>৩) এছলে দখাতি আভি: এই ব্যুৎপত্তি ক্রমে ধাযা। শব্দ নিষ্পন্ন হইল।

<sup>( 8 )</sup> সন্দৰ্যাতি আভি: এই ব্যুৎপত্তি ক্ৰমে ধাৰ্যা নিষ্পন্ন হইল।

<sup>(4) 913-181</sup> 

<sup>( &</sup>amp; ) SICAIC ( & )

<sup>( ) ) ) | 68|5|</sup> 

<sup>(</sup>৮) পূর্ব্বোক্ত উপসৎ তিনটির দেবতা ঘণাক্রমে অগ্নি, সোম ও বিষ্ণু; এই হেডু এই বাব্যা তিনটিও সেই সেই উপসদেরই শন্ত্রস্বরূপ। পূর্ব্বে দেখ।

এ বিষয়ে ( ভৃতীয় ধায্যা বিষয়ে ) কেহ কেহ বলেন "তান্ বো মহঃ" এই মন্ত্র পাঠ করিবে। এই মন্ত্রই পাঠ করেন, ইহা আমরা ঠিক জানি, ইহাই তাঁহারা বলেন। কিন্তু এই মত আদরণীয় নহে। যদি এই মন্ত্র পাঠ করা যায়, তাহা হইলে পর্জ্জন্য বর্ষণনিবারণে সমর্থ হইতে পারেন। সেই হেতু "পিবন্ত্যপঃ" এই [ রৃষ্টির অনুকূল] মন্ত্রই [তৃতীয় ধায্যারূপে] পাঠ করিবে। কেননা [এই মন্ত্রে ] " [ "পিবন্তি" ] এই পদ রৃষ্টিপ্রদ ; "মরুতঃ" এই পদ মরুৎসম্বন্ধী; ''অত্যং ন মিহে বিনয়ন্তি'' এই চরণ [বিনয়ার্থক] বিনীতশব্দযুক্ত; আর বিনীতবাচক হইলেই বিক্রান্তবাচক হয় ( অর্থাৎ বিনীত অর্থে বিক্রান্ত ); আর যাহা বিক্রান্তবাচক তাহা বিষ্ণুসম্বন্ধী<sup>?</sup>। আর "বাজিনং" এই পদে ইন্দ্রই বাজী ( বাজযুক্ত অর্থাৎ অন্নযুক্ত )। এইরূপে এই মন্ত্রে চারিটি পদ [ যথাক্রমে ] রৃষ্টিপ্রদ, মরুৎসম্বন্ধী, বিষ্ণুসম্বন্ধী ও इक्तमश्रश्नी।

এই দেই [তৃতীয় ধাষ্যা] মন্ত্র তৃতীয় দবনযোগ্য'

<sup>(</sup>३) २।७८।>>।

<sup>(</sup> ১০ ) সায়ণ ভরত অর্থে ঋত্বিক্ করিয়াছেন। ভরং যজ্ঞং তবস্তীতি ভরতা ঋত্বিজঃ। কিন্ত ভরত অর্থে ভরতবংশীয় যজমানও বৃঝাইতে পারে।

<sup>(</sup> ১১ ) "পিৰস্তাপো মক্ষতঃ সুদানবঃ" ( ১৷৬৪৷৬ ) ইত্যাদি মন্ত্ৰে পশ্চাত্মক্ত প্ৰশুলি আছে, এই জন্ম ঐ মন্ত্র ভূতীয় ধাষ্যাক্সপে প্রযোজা ।

এই মন্ত্রের দেবতা মরুদগ্ণ, ছন্দ জগুড়ী।

<sup>(</sup> ১২ ) "ইদং বিষ্ণুবিচক্রমে" ইত্যাদি মন্ত্রবলে বিষ্ণুর সহিত বিক্রমণের সম্বন্ধ ।

<sup>(</sup> ১৩ ) তৃতীয় সবনের ছন্দ জগতী।

হইয়াও মাধ্যন্দিন সবনে পঠিত হয়। সেই হেতু ভরতগণের পশু সায়ংকালে গোঁচে থাকিলেও মধ্যদিনে (মধ্যাহ্নে) [উত্তাপ নিবারণার্থ ] গোশালাতে আইসে। এই মন্ত্রের ছন্দ জগতী; পশুগণও জগতীর সম্বন্ধী; আর যজমানের আত্মা মধ্যদিন-স্বরূপ; এতদ্বারা যজমানে পশুর স্থাপনা হয়।

## অফম খণ্ড

### মরুত্বতীয় শস্ত্র

তদনস্তর মরুত্বতীয় প্রগাবের বিধান—"মরুত্বতীয়ং……অবরুদ্ধা"

মরুত্বতীয় প্রগার্থ পাঠ করিবে। পশুগণই মরুৎ ও পশুগণই প্রগার্থ; এতদ্বারা পশুগণের রক্ষা ঘটে।

তৎপরে নিবিদ্ধানীয় স্থক্তের বিধান—"জনিষ্ঠা · · · জয়তি"

"জনিষ্ঠা উগ্রঃ সহসে তুরায়" ইত্যাদি সূক্ত পাঠ
করিবে। এই সূক্ত যজমানের জন্মবাচক; এতদ্বারা
যজমানকে যজ্ঞ হইতে দেবযোনির (দেবস্থানের) উদ্দেশে
উৎপাদন করা হয়। এতদ্বারা যজমান [ শক্রকে ] সংযুক্ত
করিয়া ও বিযুক্ত করিয়া জয় লাভ করে; এই জন্ম এই সূক্ত
সম্পূর্ণ জয়ের হেতু হয়।

এই সূক্তের ঋষি গৌরিবীতি ; শক্তির পুত্র গৌরিবীতি স্বর্গ

<sup>(</sup>১) "প্রার ইক্রার বৃহত্তে" (৮০০) এই মন্ত মরুজতীর প্রগাণ স্বরূপে মরুজতীর শক্তে পঠিত হয়।

<sup>(</sup> t) >01+01>->>

লোকের অতি নিকটে গিয়াছিলেন। তিনি এই সৃক্ত দর্শন করেন ও তদ্বারা স্বর্গলোক জয় করেন। সেইরূপ যজমানও এই সৃক্তদারা স্বর্গলোক জয় করে।

তৎপরে নিবিৎ সম্বন্ধে বিধান—"তত্তার্দ্ধাঃ · · · স্বর্গকামণ্য'

ঐ সূক্তের অর্ধ্বাংশ পাঠ করিয়া অর্দ্বাংশ অবশিষ্ট থাকিতে তাহার মধ্যে নিবিদের স্থাপনা হয়।"

এই যে নিবিৎ, ইহা স্বর্গলোকে আরোহণের উপায়। এই যে নিবিৎ, ইহা স্বর্গলোক আক্রমণে সোপানস্বরূপ। সেই জন্ম যেন আক্রমণ করিতে করিতে (অর্থাৎ সোপানে উঠিবার পরিশ্রম হেতু শ্বাস ত্যাগ করিতে করিতে) ঐ নিবিৎ পাঠ করিবে। যে ব্যক্তি এই স্বর্গকামী যজমানের প্রিয়, সে এতদ্বারা যজমানকে [ আপনার বলিয়া ] গ্রহণ করে।

অনন্তর যে হোতা অভিচারার্থ ইচ্ছা করিবেন যে, আমি ক্ষত্র দ্বারা বৈশ্যকে বধ করিব, তিনি নিবিদ্ দ্বারা সূক্তকে তিন ভাগ করিয়া (অর্থাৎ সূক্তের আদি মধ্য অন্ত তিন স্থলে নিবিদ্ বসাইয়া) পাঠ করিবেন। নিবিদ্ই ক্ষত্রিয় আর সূক্ত বৈশ্য। ইহাতে (এইরপে সূক্তকে বিচ্ছিন্ন করাতে) ক্ষত্রিয় দ্বারাই বৈশ্যের হত্যা হয়। যিনি ইচ্ছা করিবেন যে আমি বৈশ্যদ্বারা ক্ষত্রিয়কে বধ করিব, তিনি সূক্তদ্বারা নিবিদ্কে তিন ভাগ করিয়া পাঠ করিবেন। নিবিদ্ই ক্ষত্রিয় আর সূক্ত বৈশ্য। ইহাতে বৈশ্যদ্বারা ক্ষত্রিয়ের হত্যা হয়। আর যিনি ইচ্ছা করিবেন যে, আমি এই যজমানকে প্রজা হইতে উভয়দিকে (অর্থাৎ পিতৃ-

<sup>(</sup>৩) ঐ সুন্তের অন্তর্গত এগারটি মন্ত্রের ছরটি পাঠ করিয়া পরে "ইন্দ্রো মরুতান" ইড্যাদি নিবিৎ পাঠ করিবে। অবশিষ্ট মন্ত্র পাঁচটি পরে পাঠা।

পিতামহাদি হইতে ও পুত্রপৌত্রাদি হইতে ) বিচ্ছিন্ন করিব, তাহা হইলে নিবিদের উভয়দিকেই (আদিতে ও অস্তে) আহাব পাঠ করিবেন। তাহাতে ইঁহাকে প্রজা হইতে উভয়দিকে বিচ্ছিন্ন করা হইবে।

অভিচারের জন্ম এইরূপ [ বিধান ], কিস্তু স্বর্গকামীর পক্ষে অন্যরূপ ( অর্থাৎ পূর্কোক্ত রূপ ) [ বিধান ] ।

স্ক্রের শেষ ঝকের প্রশংসা যথা—"বন্ধঃ স্থপর্ণা·····ভদাহ"

"বয়ঃ স্থপণা উপদেছ্রিন্দ্রম্ প্রিয়মেধা ঋষয়ো নাধমানাঃ"
—মেধাবী ঋষিগণ স্থপণ পক্ষীর মত ইন্দ্রের নিকট যাচ্ঞার্থ
উপস্থিত হইয়াছিলেন—এই অন্তিম ঋক্ দ্বারা ' [ সৃক্তপাঠ ]
সমাপ্ত করিবে। [ ঐ মন্ত্রের তৃতীয় চরণে ] "অপ ধ্বাস্তমূর্ণ্হি"—[ হে ইন্দ্র ], ধ্বান্ত ( অন্ধকার ) অপসারণ কর—এই
মন্ত্রাংশপাঠকালে হোতা [ আপনাকে ] যে তমোদ্বারা আরত
মনে করিবেন, তাহা মনে মনে ধ্যান করিবেন, তাহা হইলে
সেই তমঃ তাঁহা হইতে লোপ পাইবে। "পূর্দ্ধি চক্ষুং"—
চক্ষুর পূরণ কর—এই অংশ পাঠ করিয়া পুনঃ পুনঃ চক্ষু মার্ক্তনা
করিবেন। যে ইহা জানে, সে জরা পর্যন্ত চক্ষুমান্ হয়।
[ চতুর্থ চরণ ] "মুমুগ্ধ্যম্মান্নিধ্যেব বন্ধান্"—নিধাদ্বারা ( পাশ
দ্বারা ) বদ্ধ আমাদিগকে মোচন কর—এন্থলে নিধা অর্থে পাশ;
তদ্বারা বদ্ধ আমাদিগকে পাশ হইতে মোচন কর, ইহাই
এম্বলে বলা হইল।

<sup>( 8 )</sup> वर्गकामीत शाक शास्त्र मारा निविधाशान विराध । जारा शूर्व्वरे वना स्टेमाटह ।

<sup>( ( ) &</sup>gt; 1901>>

#### নবম খণ্ড

### মরুত্তীয় শস্ত্র

আখায়িকা দারা মরুত্বতীয় শস্ত্রান্তে পাঠ্য যাজ্যামন্ত্রের বিধান—"ইন্দ্রো বৈ
·····করোভি"।

পুরাকালে ইন্দ্র বৃত্তকে বধ করিতে ইচ্ছা করিয়া সকল দেবতাকে বলিয়াছিলেন, তোমরা আমার নিকট উপস্থিত থাক ও আমাকে অনুজ্ঞা কর। তাহাই করিব বলিয়া বৃত্ত-বধের ইচ্ছায় দেবতারা দৌড়িয়া আদিয়াছিলেন। সেই বৃত্ত বৃক্তিতে পারিল, আমাকেই বধ করিতে ইচ্ছা করিয়া ইহারা দৌড়িতেছে; আচ্ছা, আমি ইহাদিগকে ভয় দেখাই; সেই বলিয়া বৃত্ত তাঁহাদের অভিমুখে শ্বাস ত্যাগ করিয়াছিল। তাহার শ্বাসে বিচলিত হইয়া সকল দেবতা দৌড়িয়া পলাইয়া-ছিলেন। তথন মক্ষতেরা ইন্দ্রকে পরিত্যাগ করেন নাই; প্রত্যুত, হে ভগবন্, ইহাকে প্রহার কর, বধ কর, বীরত্ব দেখাও, এইরূপ বাক্য বলিয়া ইহার নিকট উপস্থিত ছিলেন।

ঋষি এই ঘটনা দেখিয়া "র্ত্রস্থ ত্বা শ্বস্থাদীষ্মানা বিশ্বে দেবা অজহুর্ষে স্থায়ঃ। মরুদ্তিরিন্দ্র স্থাং তে অস্তু অথেমা বিশ্বাঃ পূতনা জয়াসি"— হে ইন্দ্র, তোমার স্থা বিশ্বদেবগণ র্ত্রের শ্বাদে কম্পিত হইয়া তোমাকে ত্যাগ করিয়াছেন; এখন মরুদ্যাণের সহিত তোমার স্থা হউক; তাহা হইলে

<sup>(</sup>১) ৮।৯৬।৭ ঐ মল্লের ঋণি মারুত অগবা তিরুচী:।

[ রত্তের ] এই সকল সেনা তুমি জয় করিতে পারিবে—এই মন্ত্র ততুদ্দেশে বলিয়াছিলেন।

ইন্দ্র ব্ঝিলেন, এই মরুতেরাই আমার সচিব, ইহারাই আমার অপেক্ষা করিয়াছে, আচ্ছা, ইহাদিগকেই এই [মরুত্ব-তীয়] শস্ত্রের ভাগ দিব। এই বলিয়া তাঁহাদিগকে এই শস্ত্রের ভাগ দিয়াছিলেন। সেই অবধি এই মরুতেরা ইহাতে [ভাগী] আছেন; তৎপূর্বের [কেবল] নিষ্কেবল্য শস্ত্রে উভয়ের (ইন্দ্রের ও মরুদ্যাণের) স্থান ছিল। [সেই অবধি] [ অধ্বর্যুত্র ] মরুত্বতীয় [মরুদ্যাণের সম্বন্ধী] গ্রহ গ্রহণ করেন, আর [ হোতা ] মরুত্বতীয় প্রগাথ পাঠ করেন, মরুত্বতীয় সূক্ত পাঠ করেন এবং মরুত্বতীয় নিবিৎ স্থাপন করেন। এই সকলই মরুদ্যাণের ভাগ।

মরুত্বতীয় শস্ত্র পাঠের পর মরুত্বতীয় যাজ্যা পাঠ হয়।
তদ্ধারা দেবতাগণকে আপনার ভাগানুসারেই প্রীত করা হয়।
"যে ত্বাহিহত্যে মঘবন্ধবর্দ্ধন্ যে শান্ধরে হরিবো যে গবিষ্ঠো।
যে ত্বা নূনমনুমদন্তি বিপ্রাঃ পিবেন্দ্র সোমং সগণো মরুদ্ভিঃ"'—
আহে মঘবা, আহি-হত্যায় ( রুত্রহত্যায়) যে মরুতেরা তোমাকে
বর্দ্ধন করিয়াছিল, শন্ধরবধে যাহারা তোমাকে বর্দ্ধন করিয়াছিল,
আহে হরিবান্, [ বল-কর্তৃক অপহতে ] গাভীগণের অন্বেষণে
যাহারা তোমাকে বর্দ্ধন করিয়াছিল, যে বিপ্রগণ ( বিপ্ররূপী
মরুদ্ধাণ) তোমাকে সর্ব্বদা [ স্তব্দারা ] হর্ষিত করে, তুমি সেই
মরুদ্ধাণ সহিত সোম পান কর—এই যাজ্যা মন্ত্র দ্বারা, যেখানে
যেখানে ইন্দ্র এই মরুদ্ধাণের সহিত বিজয় লাভ করিয়াছিলেন,

<sup>(</sup>৩) ৩। হণ। ৪ এই মন্ত্রটি মকুত্বতীর পদ্রান্তে পাঠ্য বাজ্যা।

ও যেখানে যেখানে বীর্ষ্য দেখাইয়াছিলেন, তাহা সম্যক্রপে জানাইয়া ইন্দ্রের সহিত এই মরুদ্রগাকে সোমপানভাগী করাহয়।

#### দশম খণ্ড

### निष्क्रवना भञ्ज

निष्क्रवना-भक्ष विषय आशामिका—"हेट्सा देव...... केकरेडव"

পুরাকালে ইন্দ্র বৃত্তকে বধ করিয়া ও দকল বিষয়ে জয় লাভ করিয়া প্রজাপতিকে বলিয়াছিলেন, তুমি [ এখন ] যাহা আছ, আমিও তাহাই হইব, আমিও মহান্ হইব। দেই প্রজাপতি [ তাঁহাকে ] বলিলেন, তাহা হইলে "কোহহম্"— আমি কে হইব ! ইন্দ্র বলিলেন, তুমি যাহা বলিলে, তাহাই হইবে। দেই অবধি প্রজাপতির নাম "ক" হইল। প্রজাপতির নাম ক। এবং ইন্দ্র যে মহান্ হইয়াছিলেন, তাহাই মহেন্দ্রের মহেন্দ্রের

তিনি মহান্ হইয়া দেবতাদিগকে বলিলেন, তোমরা আমার জন্ম পূজার নির্দেশ কর। যে বড় হয়, যে শ্রেষ্ঠতা লাভ করে, সে মহান্ হয়, সে এখনও ঐরপ ইচ্ছা করে। দেবগণ ভাঁহাকে বলিলেন, তোমার যাহা [ নির্দেউ ] হইবে, তাহা ভূমি নিজেই বল। তিনি বলিলেন, ঐ মাহেন্দ্র গ্রহ, আর স্বন-

<sup>( &</sup>gt; ) প্রজাপতির নাম ক। পূর্বেং দেখ। স্রুতাস্তরে—ক ইদং কন্মা অদাদিত্যার প্রজাপতি বৈ কঃ প্রজাপতর এব তদদাতি।

<sup>(</sup>২) ইন্দ্রের মহেন্দ্রগের কারণ শ্রুতান্তরে যথা—''ইন্দ্রো বৃত্তমহন্ তং দেবা ভক্রবন্ মহান্ বা অব্যক্তবৃদ্ বো বৃত্তমবণীৎ ইতি তক্সহেন্দ্রন্ত মহেন্দ্রগন্ত ।

মধ্যে মাধ্যন্দিন সবন, শস্ত্রমধ্যে নিক্ষেবল্য, ছন্দোমধ্যে বিউ পু, সামের মধ্যে পৃষ্ঠ। তথন দেবগণ তাঁহার জন্ম সেই সকলই উপহার নির্দিষ্ট করিয়াছিলেন। যে ইহা জানে, তাহার জন্মও উপহার নির্দিষ্ট হয়।

সেই ইন্দ্রকে দেবগণ বলিলেন, তুমি সকলই [নিজের জন্য ] বলিলে, আমাদেরও কিন্তু ইহাতে [ভাগ ] রহুক। তিনি বলিলেন, না, তোমাদের [ভাগ ] কিরূপে থাকিবে ! দেবগণ তাঁহাকে [আবার ] বলিলেন, অহে মঘবা, আমাদেরও [ভাগ ] রহুক। তখন ইন্দ্র তাঁহাদের প্রতি দৃষ্টিক্ষেপ করিলেন।

## একাদশ খণ্ড নিকেবল্য শল্ত

শাখারিকারে নিফেবশ্য শন্তের যাজ্যাবিধান যথা—"তে দেবা…জত্রাকুর্বন্"
সেই দেবগণ বলিলেন, ঐ যে ইন্দ্রের প্রেয়সী বাবাতা'
পত্নী, তাঁহার নাম প্রাসহা, তাঁহার নিকটেই আমাদের ইচ্ছা
জানাই। তাহাই হউক, এই বলিয়া তাঁহারা তাঁহার নিকট
ইচ্ছা জানাইলেন। তিনি ইহাঁদিগকে বলিলেন, [কল্য] প্রাতঃকালে তোমাদিগকে প্রত্যুক্তর দিব। কেননা, স্ত্রী পতির নিকট

<sup>(</sup>৩) মাধ্যন্দিন সৰনে প্ৰনান শুোত্ত গানের পর রখন্দরাদি যে চারিট শুোত্তগীত হয়, উহারাই পুঠন্তোত্ত।

<sup>( &</sup>gt; ) রাজাদিগের তিন শ্রেণীর পদ্মী থাকিত। উত্তমজাতীরা পদ্মীয় মান দহিবী, খণ্যনজাজী-যার নাম বারাতা, অধ্যজাতীয়ার নাম পরিবৃত্তি।

জানিতে ইচ্ছা করে এবং রাত্রিকালেই পতির নিকট জানিতে ইচ্ছা করে। দেবগণ [ পরদিন ] প্রাতঃকালে ভাঁহার নিকট গিয়াছিলেন। তিনি প্রত্যুত্তরে এই মস্ত্র বলিলেন;—

"যদ্বাবান পুরুতমং পুরাষাড়া র্ত্তহেন্দ্রো নামান্যপ্রাঃ। আচেতি প্রাদহস্পতিস্তবিশ্বান্ যদীমুশ্মসি কর্ত্তবে করত্তং" —পুরাষাট্ (পুরাতন পুরুষমধ্যে সহিষ্ণু) র্ত্তবাতী ইন্দ্র পুরুতম (প্রভূত) বস্তু পাইয়াছিলেন ও নামে [ চারিদিক্ ] পূর্ণ করিয়াছিলেন; সেই প্রাদহস্পতি (প্রবলগণের পতি) ও তুবিশ্বান্ (বহুধনবান্) ইন্দ্র দেবগণের অভীষ্ট জানিয়াছিলেন; আমরা যাহা করিতে চাহি, তাহা ইন্দ্র করিয়াছেন। এই মন্ত্রে ইন্দ্রই প্রাদহস্পতি ও তুবিশ্বান্; [শেষ চরণে] যাহা আমরা করিতে চাহি, তাহাই তিনি করিবেন, ইহাই বাবাতা দেবগণকে বলিয়াছিলেন।

সেই দেবগণ বলিলেন, আমাদের [হিতকারিণী] এই প্রাসহা এই শস্ত্রে কিছুই পান নাই; এখন ইহাতে ইহার [ভাগ ] রহুক। তাহাই হউক বলিয়া তাঁহারা এই [নিক্ষেবল্য ] শস্ত্রে সেই বাবাতারও ভাগ বিধান করিয়াছিলেন। সেই জন্ম "যদ্বা-বান পুরুতমং পুরাষাট্" ইত্যাদি মস্ত্র এই শস্ত্রে পঠিত হয়।

এই যে প্রাসহা নামে ইন্দ্রের প্রেয়দী বাবাতা পত্নী, ইনিই সেনা, এবং ক-নামক প্রজাপতি ইহার (ইন্দ্রপত্নীর) শশুর ।

<sup>(</sup> ২ ) ১০।৭৪।৬ এই মন্ত্রটি নিচ্ছেবল্য শস্ত্রে ধাব্যামন্ত্ররূপে প্রক্রিপ্ত হইয়া থাকে।

<sup>(</sup> ७ ) শাৰান্তরে "ইন্দ্রানী বৈ দেনায়া দেবতা"।

<sup>🕻 🤋 )</sup> প্রজাপতি ইন্সের জন্মদাতা, যথা শ্রুতান্তরে "প্রজাপতিরিক্সমসজতামুজাবরং দেবানান্ 🗗

যে [ যুদ্ধার্থী ] ব্যক্তি ইচ্ছা করে, আমার সেনা জয়লাভ করুক, সে ঐ সেনার অর্দ্ধভাগ অতিক্রম করিয়া [ ভূমিতে ] দাঁড়াইয়া একগাছি তৃণ উভয়দিকে (গোঁড়ায় ও আগায়) ছিঁড়িয়া অন্য (শক্রপক্ষীয়) সেনার অভিমুখে "প্রাদহে কস্ত্বা পশ্যতি"—অয়ি প্রাদহে, [তোমার শশুর ] ক (প্রজাপতি) তোমাকে দেখিতেছেন—এই মন্ত্রে নিক্ষেপ করিবেন। পুত্রবধ্ যেমন শশুরকে লজ্জা করিয়া নিলীন ( লুকায়িত) হয়, সেইরপ যেশ্বলে ইহা জানিয়া একগাছি তৃণকে উভয়দিকে ছিঁড়য়া "প্রাসহে কস্ত্বা পশ্যতি" এই মন্ত্রে অন্য সেনার অভিমুখে নিক্ষেপ করা হয়, সেন্থলে সেই সেনাও ভঙ্গ দিয়া নিলীন হয়।

ইন্দ্র [তখন] দেই দেবগণকে বলিয়াছিলেন, তোমাদেরও এই শস্ত্রে ভাগ হউক। সেই দেবগণ বলিলেন, তেত্রিশ-অক্ষর-যুক্ত যে বিরাট, তাহাই নিক্ষেবল্যের যাজ্যা হউক।

দেবতা তেত্রিশ জন,—অফ বস্থ, একাদশ রুদ্র, দ্বাদশআদিত্য, প্রজাপতি ও বষট্কার। এতদ্বারা দেবতাগণকে
অক্ষরের ভাগী করা হয়। দেবতারা (তেত্রিশ জনে) এক
একটি অক্ষর অনুসারে [সোম]পান করেন। দেবপাত্রদ্বারাই এতদ্বারা দেবতাদের তৃপ্তি হয়।

হোতা যে যজমানের সম্বন্ধে ইচ্ছা করিবেন, এ ব্যক্তি আশ্রয়হীন হউক, তাহার পক্ষে বিরাট্ ছাড়িয়া গায়ত্রী বা ত্রিষ্টুপ্ বা অন্য ছন্দে যাজ্যামন্ত্র করিবেন ও [পরে ] বষট্কার করিবেন। এতদ্বারা তাহাকে আশ্রয়হীন করা হইবে। যাহার সম্বন্ধে ইচ্ছা করিবেন, এ ব্যক্তি আশ্রয়যুক্ত হউক,

<sup>(</sup> ৫ ) "পিবা সোমমিক্র" ইত্যাদি বিরাট্ ছন্দের মন্ত্র নিক্ষেবল্যশন্তের যাজ্যা। নিমে দেখ।

তাহার পক্ষে "পিবা সোমমিক্র মন্দতু ত্বা" ইত্যাদি বিরাট্ দ্বারা যাজ্যামন্ত্র করিবেন। এতদ্বারা তাহাকে আশ্রয়-বুক্ত করা হইবে।

### দ্বাদশ থণ্ড

### নিকেবল্য শস্ত্র

নিষ্কেবল্য শস্ত্রের সহিত তৎপূর্ব্বে গীত সামের সম্বন্ধ বিচার—"ঋক্ চ েএবং বেদ"

অত্যে ঋক্ ও সাম এতছভয় [পৃথক্] ছিল। [সাম এই নামমধ্যে] "সা" এই নামে ঋক্ ছিল আর "শ্বম" এই নামে সাম ছিল। সেই ঋক্ সামের নিকট গিয়া বলিল, আমরা প্রজোৎপত্তির জন্ম মিথুন (সংযুক্ত) হইব। তাহাতে সাম বলিল, না, আমার মহিমা তোমার অপেক্ষা অধিক। তখন সেই ঋক্ ছুইটি হইয়া [আবার] তাহাকে বলিল। তখন সেই ঋক্ তিনটি হইয়া [আবার] তাহাকে বলিল। তখন সেই ঋক্ তিনটি হইয়া [আবার] তাহাকে বলিল। তখন সেই তিনটির সহিত সাম সংযুক্ত হইল। যেহেছু তিনটি ঋকের সহিত সাম সংযুক্ত হইল। যেহেছু তিনটি (তিন-ঋক্যুক্ত) মন্ত্র দ্বারা [উদ্গাতারা] স্তব করেন, তিনটি দ্বারা উদ্গাতার কার্য্য করেন, এবং একটি সাম তিনটি ঋকের সহিত তুল্য

<sup>( ... )</sup> AISSIDI

<sup>( &</sup>gt; ) এ হলে নিদেবল্য শক্ত্রে গের রথগ্তর সামের উল্লেখ হইতেছে। ত্রইটি ঋকৃকে তিন্টিতে প্রিক্ত করিলা এই সাম গঠিত হয়। (সামসংহিতা ২।৩০।৩১)

হয়। সেই জন্য এক পুরুষের বহু পদ্ধী হইয়া থাকে, কিন্তু এক স্ত্রীর বহু পতি এক সঙ্গে হয় না। যে হেডু সা এবং অম উভয়ে সংযুক্ত হইয়াছিল, ভাহাতেই সাম হইয়াছিল। ইহাই সামের সামত্ব। যে ইহা জানে, সে "সামন্" (সর্বত্র সমান বা সমদৃষ্টি) হয়। যে বড় হয়, যে শ্রেষ্ঠতা লাভ করে, সেই সামন্ হয়; নতুবা "অসামন্য" ( অসমদৃষ্টি বা পক্ষপাতী) বলিয়া নিশ্চিত হয়।

সেই [শত্রের ] পাঁচটি অঙ্গ ও [সামের ] পাঁচটি অঙ্গ পৃথক্ ভাবে কল্লিত হয়; যথা [১] [শস্ত্রাঙ্গ ] আহাব ও [সামাঙ্গ ] হিক্কার; [২] [সামাঙ্গ ] প্রস্তাব ও [শস্ত্রাঙ্গ ] প্রথম ঋক্; [৩] [সামাঙ্গ ] উলগীথ ও [শস্ত্রাঙ্গ ] মধ্যম ঋক্; [৪] [সামাঙ্গ ] প্রতিহার ও [শস্ত্রাঙ্গ ] অন্তিম ঋক্; [৫] সামাঙ্গ ] নিধন ও [শস্ত্রাঙ্গ ] বষট্কার ।

এই [ শস্ত্রাঙ্গ ] পাঁচটি ও [ সামাঙ্গ ] পাঁচটি পৃথক্ পৃথক্ ভাবে যে কল্লিত হয়, সেই জন্ম যজ্ঞকে পাঙ্কু ( পঞ্চ-সংখ্যান্বিত) বলে ও পশুগণকেও পাঙ্কু ( মন্তক ও চারি পা, এই পঞ্চাঙ্গযুক্ত ) বলে।

যে হেতু এই [পাঁচ] শস্ত্র ও [পাঁচ] সাম একযোগে
দশিনী (দশাক্ষরযুক্ত) বিরাটের সমান হয়, সেই জন্ম যজ্ঞকে
দশিনী বিরাটে প্রতিষ্ঠিত বলা হয়।

<sup>(</sup>২) নিকেবল্য শত্রে আহাবান্তে তিনটি খনে যাজ্যা গঠিত হয়। বাজ্যান্তে ববট্কার হয়। ঋক্ ক্ষের নাম তোক্তিত ক্যুচ। শত্রের এই পাচটি অল। তদক্ষারে শল্প সহকারে গের সামেরও পাঁচটি অল। প্রথমাল হিন্তার অর্থাৎ 'হিন্" এই শন্দ উচ্চারণ। দিতীর অল প্রতাব; এই অংশ প্রত্যাতা পান কল্পেন। তৃতীর অল উল্লীথ উল্লাতা পান করেন। চতুর্ব অল প্রতিহার; ইহা প্রতিহর্ত্তা পান করেন। প্রকল্প নিধন; ইহা তিন জনে মিলিয়া গান করেন।

[নিক্ষেবল্য শত্ত্রের আরস্তে পাঠ্য] স্তোত্রিয় ঋক্ তিনটি আত্মার (আপনার) স্বরূপ; অনুরূপ নামক তৎপরবর্তী ঋক্ তিনটি প্রজাস্বরূপ; [শত্ত্রে প্রক্ষিপ্ত] ধায্যামন্ত্র পত্নীস্বরূপ; প্রগাথ পশুস্বরূপ; আর সূক্ত গৃহস্বরূপ।

যে ইহা জানে, সে ইহলোকে ও পরলোকে প্রজা সহিত ও পশু সহিত গৃহমধ্যে বাস করে।

## ত্রয়োদশ খণ্ড নিকেবলা শস্ত্র

নিক্ষেবল্য শক্ত্রের বিভিন্ন ভাগের বিধান যথা—"স্তোত্তিদ্ব ....প্রতিষ্ঠা"।

স্থোত্রিয় [ ঋক্ত্রয় ] পাঠ করিবে।' স্থোত্রিয়ই আত্মা।
মধ্যম ( উচ্চও নহে, নীচও নহে এইরূপ ) স্বরে পাঠ করিবে;
তদ্ধারা আত্মারই সংস্কার হয়।

[পরে] অনুরূপ [ তমামক তিনটি ঋক্] পাঠ করিবে। প্রজাই (পুত্রই) [আত্মার] অনুরূপ। সেই অনুরূপ [ঋক্ত্রয়] উচ্চ স্বরে পাঠ করিবে; তাহাতে প্রজাকে আত্মা অপে-ক্ষাও উৎকৃষ্ট করা হয়।

তৎপরে ধায্যা পাঠ করিবে। বায্যাই পত্নী। সেই

<sup>(</sup>১) "অভিছা শ্র নোমুস:" ইত্যাদি ছুইটি মন্ত্র নিকেবল্যের প্রগাণ। উহাকেই তিন ভাগ করিয়া তিনটি খকের ধরণ করা হয়। উহার নাম স্তোত্রিয়।

<sup>(</sup>২) "অভিদা পূর্ব পীতর ইক্রন্তোমেভিরারবঃ" ইত্যাদি ছই মন্ত্রের (৮া৩া৭-৮) প্রগাণ ত্তোত্রিরের পর পাঠ্য, উহাও ত্তোত্রিরের অমুদ্ধণ; কেন না উভয়ই প্রগাণই "অভিদ!" পলে আরক। এই লক্ষ উহাদের নাম অমুদ্ধণ।

<sup>(</sup>७) वदावान शूक्कार श्रावाह ३०।१०।७ अहे मञ्ज निर्वन्ताम शासा। श्रावि तथ।

ধায্যা নীচ স্বরে পাঠ করিবে। যেন্থলে ইহা জানিয়া নীচ স্বরে ধায্যা পাঠ করা হয়, সেই গৃহে পত্নী অপ্রতিবাদিনী (অমুকূলবাদিনী) হইয়া থাকে।

প্রগাথ পাঠ করিবে। তিহা [ অনুদাতাদি চতুর্বিধ ] স্বরযুক্ত বাক্যে পাঠ করিবে। পশুগণই স্বর, পশুগণই প্রগাথ; ইহাতে পশুগণের রক্ষা ঘটে।

"ইন্দ্রস্থ সু বীর্যাণি প্রবোচম্" ইত্যাদি " [ নিবিদ্ধানীয় ]
দূক্ত পাঠ করিবে। হিরণ্যস্ত্রপদৃষ্ট এই নিক্ষেবল্য দূক্ত
ইন্দ্রের প্রিয়। এই দূক্ত দ্বারা অঙ্গিরার পুত্র হিরণ্যস্ত্রপ্
ইন্দ্রের প্রিয় ধামের নিকট গিয়াছিলেন ও পরম লোক
জয় করিয়াছিলেন। যে ইহা জানে, সে ইন্দ্রের প্রিয় ধামের
নিকট যায় ও পরম লোক জয় করে। গৃহই প্রতিষ্ঠাস্বরূপ;
দূক্তও তাদৃশ। প্রতিষ্ঠিততম ( সর্বাদোষবর্জ্জিত ) স্বরে উহা
পাঠ করিবে। সেইজন্য যদিও পশুগণকে দূরদেশেই পাওয়া
যায়, তথাপি তাহাদিগকে গৃহে আনিতেই লোকে ইচ্ছা করে।
কেননা, গৃহই পশুগণের প্রতিষ্ঠা ( অবস্থানভূমি )।

<sup>(</sup> в ) "পিষা প্রবস্ত রসিনঃ" ইত্যাদি প্রগাপ মন্ত্র।

<sup>( ॰ )</sup> নিকেবলা শত্রে নিবিকানীর স্ত এথম মণ্ডলের ছাত্রিংশত্তম স্তঃ। ৄউহার মধ্যে ১৫টি থক্ আছে। ইহার ধবি হিরণাত গ আলিরস।

# ত্রোদশ অধ্যায়

#### প্রথম থণ্ড

### সোমাহরণ-আখ্যায়িকা

ছতীর সবন বিধানের পূর্কে গান্ধত্তী কর্তৃক সোমাছরণ উপাধ্যান মধা— "সোনো বৈ......আহরৎ"।

পুরাকালে রাজা সোম ঐ [ স্বর্গ ] লোকে ছিলেন। দেবগণ ও ঋষিগণ ভাঁহার বিষয়ে চিন্তা করিলেন, এই রাজা সোম কিরপে ওথান হইতে আদিবেন। ভাঁহারা বলিলেন, অহে ছন্দদকল, ভোমরা এই রাজা সোমকে আমাদের নিকট আহরণ কর। তাহাই করিব বলিয়া সেই ছন্দেরা স্থপর্ণ (পক্ষী) হইয়া উপরে উত্থিত হইল। তাহারা যে স্থপর্ণ হইয়া উপরে উঠিয়াছিল, সেই জন্ম আখ্যানবিদেরা এই আখ্যানকে সোপর্ণ আখ্যান বলিয়া থাকেন।

ছন্দেরা সেই রাজা সোমকে আনিবার জন্য চলিয়াছিল।
সেকালে ছন্দেরা চারি চারি অক্ষরযুক্ত ছিল। [তন্মধ্যে]
চতুরক্ষরা জগতী প্রথমে উর্দ্ধে উঠিলেন। তিনি উঠিয়া অর্দ্ধ পথ
গিয়া প্রান্ত হইলেন। তথন তিনি তিন অক্ষর পরিত্যাগ করিয়া
একাক্ষরা হইয়া দীকাকে ও তপস্থাকে আহরণ করিয়া
পুনরায় নামিয়া আদিলেন। সেই হেতু, যাহার পশু আছে,
সেই ব্যক্তিই দীকা লাভ করিয়াছে ও তপস্থা লাভ করিয়াছে।

কেননা পশুগণ জগতী-সম্বন্ধী এবং জগতীই তাহাদিগকে আনিয়াছিলেন।

অনন্তর ত্রিন্টুপ্উপরে উঠিলেন। তিনিও উঠিয়া অর্দ্ধ পথ গিয়া প্রান্ত হইলেন। তথন তিনি এক অক্ষর পরিত্যাগ করিয়া ত্রাক্ষরা হইয়া দক্ষিণা আহরণ করিয়া পুনরায় নীচে নামিলেন। ত্রিন্টুভ্ দ্বারা দক্ষিণা আনীত হইয়াছিল, সেই-জন্ম [ ঋত্বিকেরাও ] মাধ্যন্দিন স্বনে ত্রিন্টুভের স্থানেই [ যজমানদত্ত ] দক্ষিণা আনয়ন করেন।

# দ্বিতীয় খণ্ড সোমাহরণ আখ্যায়িকা

গায়ত্রীর উপাথ্যান—"তে দেবা……ইষুরভবৎ"

সেই দেবগণ গায়ত্রীকে বলিলেন, তুমি আমাদের নিকট ঐ সোমকে আনয়ন কর। গায়ত্রী বলিলেন, তাহাই করিব, তবে তোমরা আমাকে সকল স্বস্তায়ন দারা অনুমন্ত্রিত কর। [দেবগণ,] তাহাই হউক, ইহা বলিলে তিনি উর্দ্ধে উঠিলেন। দেবগণ তাঁহাকে "প্র" শব্দ ও "আ" শব্দ [ এই হুই মন্ত্রে] সকল স্বস্তায়ন দারা অনুমন্ত্রণ করিলেন। এই যে "প্র" শব্দ ও "আ" শব্দ, ইহাই সকল স্বস্তায়ন। সেইজন্ম যে ব্যক্তি প্রিয় হয়, তাহাকে "প্র" এবং "আ" এই মন্ত্রে অনুমন্ত্রণ

<sup>( &</sup>gt; ) শ্রুতাপ্তরে — সা পশুভিশ্চ দীক্ষা চ আগচ্ছৎ তমাৎ লগতী ছন্দসাং পশব্যতমা তম্মাছ্কমা তমাৎ পশুমস্তং দীকোপনমতি।

করিবে; তাহা হইলে সে স্বস্তিতেই গমন করিবে ও স্বস্তিতেই আগমন করিবে।

সেই গায়ত্রী উঠিয়া সোমরক্ষকগণকে ভয় দেখাইয়া পদদ্বয় দ্বারা ও মুখ দ্বারা রাজা সোমকে দৃঢ়ভাবে গ্রহণ করি-লেন এবং অন্য দুই ছন্দ (জগতী ও ত্রিষ্টুপ্) যে কয়টি অক্ষর ত্যাগ করিয়া আসিয়াছিলেন, তাহাদিগকেও দৃঢ়ভাবে গ্রহণ করিলেন।

[ তখন ] রুশান্ত নামক সোমরক্ষক' গায়ত্রীর পশ্চাৎ
[ বাণ ] মোচন করিয়া তাঁহার বামপদের নথ ছিঁ ড়িয়া দিলেন।
সেই নথ শল্যক (শজারু ) হইল। সেইজন্ম সেই শল্যক
নথের মত [তীক্ষরোমযুক্ত]। সেখানে যে মেদের অবণ হইয়াছিল, তাহাই [ ছাগাদি যজ্ঞিয় পশুর ] বশা হইল ও সেই
জন্মই তাহা হব্যস্বরূপ হইল। [ রুশান্তুনিক্ষিপ্ত বাণের ]
যে অনীক' ছিল, তাহা নিদ'ংশী (দংশনাসমর্থ দর্প) হইল;
তাহার বেগ হইতে স্বজ ( দ্বিশিরা দর্প) হইল; [সেই বাণের]
যে পত্র ছিল, তাহা মন্থাবল' হইল; যে স্নায়ু ছিল, তাহা
গভূপদ' হইল; যে তেজন' ছিল, তাহা অন্ধ দর্প হইল। এইরূপে সেই [ বাণ ] সেই সেই [ জন্ধু ] হইল।

<sup>(</sup> ১ ) সোমরক্ষক গন্ধবিগণের মধ্যে কুশামু সপ্তম ( সার্য )।

<sup>(</sup>২) অনীক-বাণের লোহনির্দ্মিত শল্যভাগ।

<sup>(</sup>৩) বৃক্ষশাখায় অধোমুথে লম্বনশীল জীববিশেষ।

<sup>(</sup> ৪ ) সর্পাকৃতি জীববিশেষ ( সায়ণ )।

<sup>(</sup> ৫ ) বাণের কাঠভাগ।

# তৃতীয় খণ্ড সবনোৎপত্তি

গায়ত্রীর উপাধ্যানে সবনোৎপত্তি যথা—"সা যদ্ ·····এবং বেদ"

সেই গায়ত্রী দক্ষিণ পদ দারা [সোমের ] যতটুকু গ্রহণ করিয়াছিলেন, তাহাই প্রাতঃসবন হইল। গায়ত্রী তাহাকে নিজের আশ্রয় করিলেন। সেই জন্ম প্রাতঃসবনকেই সকল সবনের মধ্যে সমৃদ্ধতম মনে করা হয়। যে ইহা জানে, সে [সবনের] অগ্রন্থিত ও মুখ্য হইয়া শ্রেষ্ঠতা লাভ করে।

গায়ত্রী বামপদ দ্বারা যতচুকু গ্রহণ করিয়াছিলেন, তাহাই
মাধ্যন্দিন দবন হইল। তাহা [গায়ত্রীর বাম পদ হইতে]
শ্বলিত হইয়াছিল। শ্বলিত হইয়া তাহা পূর্ববর্ত্তী [প্রাতঃ-]
দবনের অনুগমন করিতে পারে নাই। দেই দেবগণ বিচারপূর্ববর্ক সেই [মাধ্যন্দিন] দবনে ছন্দের মধ্যে ত্রিফীভুক্তে ও
দেবতার মধ্যে ইন্দ্রকে স্থাপিত করিয়াছিলেন। তখন উহা
পূর্ববর্ত্তী দবনের দহিত দমানবীর্য্য হইল। যে ইহা জানে,
দে দমানবীর্য্য ও দমানজাতি ঐ উভয় দবন দ্বারা দম্দ্ধ হয়।

আর গায়ত্রী মুখদারা যতটুকু গ্রহণ করিয়াছিলেন, তাহাই ছতীয় দবন হইল। নীচে নামিবার দময় গায়ত্রী তাহার রদ পান করিয়াছিলেন। এইরূপে পীতরদ হইয়া উহা পূর্ববর্ত্তী দবনদ্বয়ের অনুগমন করিতে পারে নাই। তখন দেই দেবগণ বিচারপূর্বক পশুমধ্যে [তাহার প্রতীকারের উপায়] দেখিতে পাইলেন। দেইহেতু এই যে ক্ষীর দেবন করা হয় ও আজ্য-

দ্বারা ও পশুদ্বারা' (পশুর হৃদয়াদি অঙ্গধারা) হোম করা হয়, ইহাতেই সেই তৃতীয় সবন পূর্ববর্তী সবনদ্বয়ের সমানবীর্ঘ্য হইয়া থাকে। যে ইহা জানে, সে সমানবীর্ঘ্য ও সমানজাতি সকল সবন দ্বারাই সমৃদ্ধ হয়।

## চতুর্থ খণ্ড

#### ছন্দোগণের অক্ষরলাভ

প্রথম থণ্ডে বলা হইয়াছে, দকল ছন্দেরই আগে চারি চারি জক্ষর ছিল, তন্মধ্যে ত্রিষ্ট্রপূ একটি অক্ষর ও জগতী তিনটি অক্ষর সোম আনিতে গিয়া প্রাস্ত হইয়া হারাইয়া ফেলিয়াছিলেন। অথচ এখন দেখা যায়, গায়ত্রীর আট অক্ষর, ত্রিষ্ট্রভের এগার অক্ষর, জগতীর বার অক্ষর। এই বিরোধের পরিহারার্থ গায়ত্রীর উপাধানের অবশিষ্ট ভাগ যথা—"তে বৈ……অভবৎ"

সেই অপর ছুইটি ছন্দ ( ত্রিষ্টুপ্ ও জগতী ) গায়ত্রীর
নিকট আসিয়া বলিলেন, তুমি [ যে চারিটি অক্ষর সোমাহরণকালে ] পাইয়াছ, তাহা আমাদের; সেই অক্ষরকয়টি আমাদের নিকট ফিরিয়া আহ্রক। গায়ত্রী বলিলেন, না, আমরা
যে যাহা পাইয়াছি, তাহার তাহাই থাকুক। তথন তাঁহারা
দেবগণের নিকট প্রশ্ন উপস্থিত করিলেন। সেই দেবগণও
বলিলেন, তোমাদের যে যাহা পাইয়াছ, তাহার তাহাই
খাকুক। সেই হেতু এ কালেও কেহ কিছু পাইলে বলা হয়,

<sup>(</sup>১) ক্ষীর এবং আদ্যা উভয়ই পশু হইতে উৎপন্ন হয়। তৃতীর সবনে ঐ সকলের ও পধকের ব্যবহার হন্দয়াতে তৃতীয় সবনের সোম গায়ত্তী কর্তৃক পীতরস হইন্নাও তেজােহীন চউত্তে পারিক না

যে যাহা পাইয়াছে, তাহা তাহার। তখন গায়ত্রীর আট অক্ষর, ত্রিষ্ট্রভের তিন অক্ষর ও জগতীর একঅক্ষর হইল।

সেই অফাক্ষরা গায়ত্রী প্রাতঃসবন নির্বাহ করিয়াছিলেন।
কিন্তু ত্রাক্ষরা ত্রিউবুপ্ মাধ্যন্দিন সবন নির্বাহ করিতে পারেন
নাই। গায়ত্রী তাঁহাকে বলিলেন, আমি আসিতেছি, এখানে
(মাধ্যন্দিন সবনে) আমারও স্থান হউক। ত্রিউবুপ্ বলিলেন,
তাহাই হইবে, তবে তুমি সেই [তিন-অক্ষর-বিশিষ্ট] আমাকে
[তোমার] আট অক্ষর দ্বারা যুক্ত কর। গায়ত্রী তাহাই
হউক বলিয়া তাঁহাকে [আট অক্ষরে] যুক্ত করিলেন।
তথন মাধ্যন্দিন সবনে মরুত্বতীয় শস্ত্রের যে তুই উত্তরবর্তী
প্রতিপৎ আর যে অনুচর আছে, তাহা গায়ত্রীকে দেওয়া
হইল। ত্রিষ্টুপ্ত একাদশাক্ষরা হইয়া মাধ্যন্দিন সবন
নির্বাহ করিলেন।

জগতী একাক্ষরা হইয়া তৃতীয় সবন নির্বাহ করিতে পারিলেন না। গায়ত্রী তাঁহাকে বলিলেন, আমি আসিতেছি, ইহাতে (তৃতীয় সবনে) আমার স্থান হউক। জগতী বলি-লেন, তাহাই হউক, তবে সেই [ একাক্ষরবিশিষ্ট ] আমাকে একাদশ অক্ষর দ্বারা যুক্ত কর। গায়ত্রী তাহাই হউক বলিয়া

<sup>( &</sup>gt; ) গায়ত্রীর চারি অক্ষর আগেই ছিল : ত্রিষ্টুভের একটি ও জগতীর তিনটি কুড়াইরা পাইরা ডাহার আট অক্ষর হইল।

<sup>(</sup>২) মরুজতীয় শস্ত্রের আরক্তে "আ জা রখং যথোতরে" ইত্যাদি তিনটি ঋক্ প্রতিপৎ, তর্মধ্যে উদ্ভরবর্ত্ত্রী, অর্থাৎ প্রথমটির পারবর্ত্ত্রী মন্ত্রমন্ত্রী হলের। আর "ইদং বনো ক্রতমন্ত্র" ইত্যাদি তিনটি ঋক্ মরুজতীয় শস্ত্রের অনুচর; ঐ তিনটির গারত্রী ছলা। এইরুপো মাধ্যন্দিন স্বনে মরুজতীয় শস্ত্রে গারত্রীর জানত্রীর জানত্রী ক্রান্ত্রীর জানত্রীর জানত্রীর জানত্রীর জানত্রীর জানত্রীর জানত্র জানত্রীর জানত্রীর জানত্রীর জানত্রী স্থান্তর জানত্রী স্থান্তির জানত্রী স্থান্ত্রীর জানত্রীর জানত্রী স্থান্তর জানত্রী স্থান্ত্রী স্থান্ত্রীর জানত্রীর জানত্রীর জানত্রী স্থান্তর স্থান্তির স্থান্ত্রী স্থান্তর স্থান্তর স্থান্তর জানত্রীর স্থান্তর স্থান্তর স্থান্ত্রী স্থান্তর স্থান্ত্রী স্থান্তর স্থান্ত স্থান্তর স্থান্ত স্থান্তর স্থান্ত স্থান্তর স্থান্ত স্থান্তর স্থান্তর স্থান্তর স্থান্ত স্থান্তর স্থান্তর স্থান্তর স্থান্তর স্থান স্থান্ত স্থান স্থান স্থান্ত স্থান স্থান্ত স্থান্ত স্থান স্থান্ত স্থান্ত স্থান স্থান

ভাঁহাকে ভদ্দার। যুক্ত করিলেন। তৃতীয় সবনে বৈশ্বদেব শস্ত্রের যে তুই উত্তরবর্তী প্রতিপৎ আর যে অসুচর আছে, তাহা গায়ত্রীকে দেওয়া হইল। জগতীও দ্বাদশাক্ষরা হইয়া তৃতীয় সবন নির্বাহ করিলেন।

দেই অবধি গায়ত্রী অফীক্ষরা, ত্রিফুপ্ একাদশাক্ষরা ও জগতী দাদশাক্ষরা হইয়াছেন। যে ইহা জানে, সে সমান-বীর্য্য ও সমানজাতি সকল ছন্দ দারা সমৃদ্ধ হয়।

গায়ত্রী যে এক হইয়া ত্রিবিধ হইয়াছিলেন, সেইজন্ম বলা হয়, ইনি যে এক হইয়া ত্রিবিধ হইয়াছিলেন, যে এই কথা জানে, তাহাকে [ধনাদি] দান কর্ত্তব্য।

# পঞ্চম খণ্ড তৃতীয় সবন

🏲 🛚 ভৃতীয় সবনে আদিত্যগ্রহের বিধান—"তে দেবা.. ...সংস্থাপন্নানীতি"

সেই দেবগণ আদিত্যগণকে বলিয়াছিলেন, তোমাদের সহিত আমরা এই [ তৃতীয় ] সবন নির্বাহ করিব। [ তাঁহারা বলিলেন ] তাহাই হউক। সেইহেতু আদিত্য গ্রহে তৃতীয় সবনের আরম্ভ হয়, ও তাহাতে [ সকল গ্রহের ] পূর্বের আদিত্য গ্রহ বিহিত হয়।

''আদিত্যাদো অদিতির্মাদয়স্তাম্"'—আদিত্যগণ ও অদিতি

<sup>(</sup>৩) বৈশদেব শক্তের প্রতিপৎ ও অনুচর সম্বন্ধে পরে দেখ।

<sup>( &</sup>gt; ) 914318 1

[ এই গ্রহে ] হান্ট হউন—এই মদ্-শব্দ-যুক্ত রূপসমূদ্ধ মন্ত্র [ আদিত্যগ্রহের ] যাজ্যা হয়; কেননা হৃতীয় সবনের রূপও হর্ষজনক। [ আদিত্য গ্রহহোমে ] অমুব্যট্কার করিবে না বা গ্রহভক্ষণ করিবে না। কেননা এই যে অমুব্যট্কার, ইহা সমাপ্তিস্বরূপ ও [ গ্রহ-] ভক্ষণও সমাপ্তিস্বরূপ, আর আদিত্য-গণ প্রাণস্বরূপ; ওরূপ করিলে প্রাণেরই হয় ত সমাপ্তি হইতে পারে।

পরে সাবিত্রগ্রহের ও বৈশ্বদেবশস্ত্রের প্রতিপদের বিধান যথা—"ত জাদিত্যাঃ……তৃতীয় সবনে চ"

সেই আদিত্যগণ সবিতাকে বলিয়াছিলেন, তোমার সহিত্ত আমরা এই সবন নির্বাহ করিব। [তিনি বলিলেন] তাহাই হউক; সেই হেতু বৈশ্বদেব শস্ত্রের প্রতিপদের দেবতা সবিতাও তাহার পূর্বেই সাবিত্র গ্রহ বিহিত। "দমুনা দেবঃ সবিতাবরেণ্যঃ" এই মদ্-শন্ধ-যুক্ত রূপসমৃদ্ধ মস্ত্রে সাবিত্র গ্রহের যাজ্যা হয়। কেননা তৃতীয় সবনের রূপও হর্ষজনক। এখানেও অনুব্রষট্কার করিবে না ও [গ্রহ-] ভক্ষণ করিবে না। কেননা, এই যে অনুব্রষট্কার, ইহা সমাপ্তিম্বরূপ ও [গ্রহ-] ভক্ষণও

<sup>(</sup> ২ ) হ্রার্থক মদ্ ধাতু হইতে প্রথম চরণের মাদরস্তাং পদ নিষ্পন্ন।

<sup>(</sup> ७ ) "তৎ সৰিতুৰ্গীমহে" ইত্যাদি সৰিভূদৈৰত ঋক্ বৈশ্বদেৰশদ্ৰের প্ৰতিপথ। "দৰ্না দেৰ-সৰিতা" এই মন্ত্ৰ সাৰিত্ৰগ্ৰহের যাজ্যা। এই মন্ত্ৰ ছুইটি শাকল-সংহিতার নাই।

<sup>(</sup>৪) এই মন্ত্রটি সাবিত্রগ্রহের বাজ্যা, ইহাও শাকল-সংহিতার নাই। আরলায়ন উহা দিয়াছেন বধা ''দমুনা দেবঃ সবিতা বরেণ্যো দধজদানক পিতৃত্য আয়ুনি। পিবাৎ সোমসমদল্লেনমিউরঃ গরিজ্যাচিত্রমতে অক্ত ধর্মণি॥" (আবঃ শ্রোঃ বঃ ১৮৮২)

উহার তৃতীয়চরণে হর্ষার্থক মদ ধাতু নিশার ''অমদন্" এই পদ আছে, এই হেতু উহা রূপসমূদ।

সমাপ্তিম্বরূপ। আর সবিতা প্রাণম্বরূপ; ওরূপ করিলে হয় ত প্রাণেরই সমাপ্তি হইতে পারে।

এই যে সবিতা, ইনি প্রাতঃসবন ও তৃতীয়সবন এই উভয় সবনকেই বিশেষরূপে [ আহুতগ্রহদারা ] পান করেন। সেই-জন্ম [ বৈশ্বদেব শস্ত্রে ] সবিতার উদ্দিষ্ট নিবিদের যে পিবতি-শব্দ-যুক্ত পদ পূর্বের থাকে আর মদ্-শব্দ-যুক্ত পদ পরে থাকে,' তাহাতে প্রাতঃসবন ও তৃতীয় সবন উভয়ত্র এই সবিতাকে ভাগ দেওয়া হয়।

তৎপরে বৈশ্বদেবশস্ত্রে বিহিত বস্তুদৈবত শক্তের ও ছাবাপৃথিবীদৈবত শক্তের বিধান যথা—"বহুবঃ……প্রতিষ্ঠাপয়তি"

বস্থদৈবত ঋক্ প্রাতঃসবনে অনেকগুলি আর তৃতীয়সবনে একটি মাত্র পঠিত হয়। দৈইজন্য পুরুষেরও [শরীরের] উদ্ধি-ভাগে অবস্থিত প্রাণ অনেকগুলি আর অধোভাগে অবস্থিত প্রাণ [ অল্প ]।

ছাবাপৃথিবী-দৈবত সূক্ত' পাঠ করা হয়। ছোঃ এবং পৃথিবী ইহাঁরাই প্রতিষ্ঠা-(আশ্রয়)-স্বরূপ; ইনি (পৃথিবী) ইহকালে প্রতিষ্ঠা, উনি (ছো)ঃ) পরকালে প্রতিষ্ঠা। সেই জন্ম এই যে ছাবাপৃথিবী-দৈবত সূক্ত পঠিত হয়, এতদ্ধারা যজমানকে প্রতিষ্ঠিত করা হয়।

<sup>(</sup> ৫ ) "সবিতা দেবঃ সোমস্ত শিবভূ" এই পিবতি-শব্দ-বৃক্ত মন্ত্ৰ নিবিদের আদিতে থাকে; "সবিতা দেব ইহ অবদিহ সোমস্ত মৎ সং" এই মদ্-শব্দ মন্ত্ৰ নিবিদের অত্তে থাকে।

<sup>(</sup> ৬ ) "একরা চ দশভিক্ত বভূতে" এই বহুদৈবত মন্ত্র বৈশ্বদেব শল্পের **অন্ত**র্গত।

<sup>(</sup> ৭ ) প্রথম মঞ্জের ১৫৯ স্কু এই শব্রের নিবিদ্ধানীয় স্কু : উহার মধ্যে নিবিধ বসাইতে হয়।

## ষষ্ঠ খণ্ড

### বৈশ্বদেবশস্ত্র--- মার্ভবসূক্ত

ঋভূদৈবত ( আর্ভব ) স্থক্তের বিধান—"আর্ভবং…পিত্র ইতি"

ঋভুদৈবত সূক্ত পাঠ করা হয়। ঋভুগণ তপস্তা দারা দেব-গণ মধ্যে সোমপানে অধিকার অর্জন করিয়াছিলেন। দেবতারা প্রাতঃসবনে শস্ত্রে ঋভূদের জন্ম অংশ কল্পনা করিয়াছিলেন I কিন্তু অগ্নি বস্থদিগের সাহায্যে প্রাতঃস্বন হইতে তাঁহাদিগকে নিরাক্বত করিয়াছিলেন। তখন মাধ্যন্দিন সবনে **শস্ত্রে তাঁহাদের** অংশকল্পনা হইল। ইন্দ্র রুদ্রগণের সাহায্যে মাধ্যন্দিন স্বন হইতে তাঁহাদিগকে নিরাক্ত করিলেন। তখন তৃতীয়সবনে শস্ত্রে তাঁহাদের অংশকল্পনা হইল। এথানে পান করিতে পাইবে না, এখানেও না, এই বলিয়া বিশ্বদেবগণ তাঁহাদিগকে ি সেখান হ'ইতেও ] নিরাক্বত করিলেন। [তখন] প্রজাপতি সবিতাকে বলিলেন, এই ঋভুগণ তোমার অন্তেবাদী ( শিষ্য ): তুমি ইহাদের সহিত একত্র [সোম] পান কর। সেই সবিতা বলিলেন, তাহাই হইবে, তবে তুমিও তাহাদের উভয়দিকে থাকিয়া পান কর। তথন প্রজাপতি তাঁহাদের উভয় দিকে থাকিয়া পান করিলেন।

[সেইজন্ম] ''হুরূপ রুৎমুমূতয়ে"' এবং "অয়ং বেন-শ্চোদয়ৎ পৃশ্বিগর্ভাঃ" এই ছুই মন্ত্র, যাহা কোন বিশেষ দেবতার

<sup>( &</sup>gt; ) ध्रथम मख्य >>> रुक्त क्ष्कुरेनवरु । छेहा देवचानव मञ्ज माध्य नाक्ष्य ।

<sup>(</sup>२) अञ्---(प्रवक्षाश्च मसूरावित्मर ( मान्न )।

<sup>( 4 ) 218121 ( 8 ) 2-125012 (</sup> 

উদ্দিন্ট নহে, [ অতএব ] যাহার প্রজাপতিই দেবতা, যাজ্যা-স্বরূপে আর্ভবসূক্তের উভয় দিকে পঠিত হয়। এতদ্বারা প্রজাপতি ঋভুগণের উভয়দিকে থাকিয়াই [ সোম ] পান করেন। সেই জন্মই দেখা যায়, শ্রেষ্ঠী (বড় লোক) যে ব্যক্তিকে ভাল বাসেন, তাহাকে অন্য লোকের নিকটেও আদৃত করান। "

কিন্তু দেবগণ সেই ঋভুদের হইতে দূরে থাকিয়া মনুষ্য-গন্ধের জন্ম তাহাদিগকে ঘ্লা করিতেন। সেই জন্ম "যেভ্যো মাতা" এবং "এবা পিত্রে" এই ছুই ধায্যা [ ঋভুগণের ও বিশ্বদেবগণের উদ্দিষ্ট সূক্তের] মধ্যস্থলে স্থাপিত হয়।

# সপ্তম খণ্ড বৈশদেব শস্ত্র

তৎপরে বৈশ্বদেব স্কুলাঠ; তৎসম্বন্ধে বিচার যথা—"বৈশ্বদেবং……প্রীণাতি"
বৈশ্বদেব সূক্ত পাঠ করা হয়। প্রজা যেরূপ, বৈশ্বদেব
শস্ত্রও সেইরূপ; তন্মধ্যে জনসমূহ যেরূপ, সূক্তসকল সেই
রূপ; অরণ্যসকল যেরূপ, ধায্যাসকল সেইরূপ। সেই

<sup>(</sup>৫) এই ধায্যামন্ত্র ঘথাক্রমে আর্ভবস্থক্তের পূর্ব্বে ও পরে পঠিত হয়।

<sup>(</sup>৬) প্রজ্ঞাপতি ঋতুগণকে ভাল বাসিতেন; তিনি সবিতার নিকট তাহাদিগকে আঁদৃত করিয়াছিলেন।

<sup>(</sup>१) "য়েন্ডো মাতা মধুমং" (১০।৬৩।৩) এবং "এবা পিত্রে বিশ্বদেবায়" (৪।৫০।৩) এই ছুইটি মন্ত্র জ্বার্ডবস্তুত হইতে বৈশ্বদেব স্কুকে পৃথক্ করিবার জন্ম "আরং বেনশ্চোদয়ৎ পৃদ্ধিগর্ভাঃ" এই মন্ত্রের পূর্বেবসান হয়।

<sup>(</sup>১) প্রথম মগুল ৮৯ স্ফা। র দেবতা বিশ্বদেবগণ।

ধায্যার উভয়দিকে পর্য্যাহাব' করা হয়। সেইহেতু এ বিষয়ে বলা হইয়াছে, যে যাহা অরণ্য (জলহীন), তাহাও মৃগ ও পক্ষী দারা আকার্ণ হওয়ায় [ প্রকৃত পক্ষে ] অরণ্য (জীবহীন) নহে।

আবার পুরুষ যেরূপ, বৈশ্বদেব শস্ত্র দেইরূপ। পুরুষের মধ্যে অঙ্গদকল যেরূপ, [শস্ত্রমধ্যে] দূক্তদকল দেইরূপ। [অঙ্গমধ্যে] পর্ব্বদকল (অঙ্গদন্ধিদকল) যেরূপ, [দূক্তমধ্যে] ধায্যাদকলও দেইরূপ। দেই ধায্যার উভয়দিকে পর্য্যাহাবকার হয়। দেইহেতু পুরুষের পর্ব্বদকল শিথিল হইয়াও দৃঢ়ভাবে ধৃত থাকে। ধায্যাও [আহাবরূপী] ব্রহ্মকর্তুক ধৃত থাকে।

এই যে ধায়াসকল ও যাজ্যাসকল, ইহারাই যজ্ঞের মূল। সেইজন্ম যদি [উপদিউ মন্ত্র ব্যতীত] অন্য অন্য মন্ত্রকে ধায়া। ও যাজ্যা করা হয়, তাহা হইলে যজ্ঞকে উন্মূলিত করা হয়; সেইজন্ম তাহা (ধায়া। ও যাজ্যা মন্ত্র) [প্রকৃতিযজ্ঞে ও বিকৃতিযজ্ঞে উভয়ত্র] একরূপই হইবে।

এই যে বৈশ্বদেব নামক শস্ত্র, তাহা পঞ্চজনের সম্বন্ধী। ইহা পঞ্চবিধ জনেরই উক্থ (তুর্ম্ভিহেতু); দেবগণের, মকুষ্যগণের, গন্ধর্ব ও অপ্সরোগণের, সর্পগণের এবং পিতৃগণের, এই পঞ্চবিধ জনেরই ইহা উক্থ। এই পঞ্চবিধ জনেই এই [শস্ত্রপাঠক] হোতাকে জানে। যে ইহা জানে,

<sup>(</sup>২) "শোংসাবোষ্" এই মন্ত্র আহাব বা পর্যাহাব। ধায্যামন্ত্রেরও পুর্বের ও পরে আহাক উচ্চারিত হয়। কোন দেশমধ্যে বেমন জনপদের পার্ষে অরণ্য থাকে ও অরণা মধ্যে জীবজন্ত ধাকে, সেইরূপ বৈশ্বদেবশন্ত্রে স্তের পার্ষে ধায়া ও ধায়া মধ্যে আহাব থাকে। বৈশ্বদেব শন্ত্রের সহিত জনপদের তুলনা হইল।

<sup>(</sup>৩) ব্ৰহ্ম বা আহাব ইতি শ্ৰুতিঃ ( সায়ণ )।

এই পঞ্চবিধ জনসমূহের তুষ্ট্যর্থ হোমকুশল ব্যক্তিরা তাহার নিকট আগমন করে।

যে বৈশ্বদেব শস্ত্র পাঠ করে, সেই হোতা সকল দেবতারই
[ প্রীতি-উৎপাদক ]। সেই জন্ম শস্ত্রপাঠকালে হোতা সকল
দিক্কেই ধ্যান করিবেন। এতদ্বারা সকল দিকেই রসের
স্থাপন করা হয়। কিন্তু যে দিকে তাঁহার শক্রু থাকে, সে
দিকের ধ্যান করিবেন না; তাহা হইলে তাহার পশ্চাতে গিয়া
তাহার বীর্য্য হরণ করা হইবে।

"অনিতির্দের্নারদিতিরন্তরিক্ষম্" এই অন্তিম ঋকে শস্ত্রপাঠ
সমাপ্ত করিবে; কেননা এই [ভূমিই] অদিতি, ইনিই গ্রেঃ, ইনিই
অন্তরিক্ষ। "অদিতির্মাতা স পিতা স পুত্রঃ" এই [ দ্বিতীয়
চরণের ] অর্থ এই যে ইনিই মাতা, ইনিই পিতা, ইনিই পুত্র।
"বিশ্বে দেবা অদিতিঃ পঞ্চজনাঃ" এই [ তৃতীয় চরণের ] অর্থ
বিশ্বদেবগণ ইহারই, ও পঞ্চজনও ইহাতেই অবস্থিত।
"অদিতির্জাতমদিতির্জনিত্বম্" এই [ চতুর্থ চরণে ] ইনিই ভূত ও
ভবিষ্যৎ [ প্রাণিসমূহ ]।

[ এই অন্তিম ঋক্ পাঠকালে ] তুইবার' প্রতি চরণের পর বিরাম দিয়া পাঠ করিবে। পশুগণ চতুষ্পদ, ইহাতে পশুগণের রক্ষা ঘটে। একবার অর্দ্ধঋকের পর বিরাম দিয়া পাঠ

<sup>(8) 212312 . 1</sup> 

<sup>(</sup> ৫ ) অন্তিম ঋক্টি তিনবার পাঠ করিতে হয়। তক্মধ্যে প্রথম ছুইবার প্রতি চরণের পর বিশ্বাম ও ভৃতীরবার অর্থ ঋকের পর বিরাম বিহিত। মশ্রের চারিটি চরণ পৃথক্ করিয়। পাঠ করার উহা চতুম্পদ পশুর সহিত সম্পর্কিত হইল। ভৃতীর বারে ত্বই ভাগে পঠিত হওরার উহা দ্বিপদ মন্মুন্যের সহিত সম্পর্কিতুক হইল।

করিবে। তাহাতে প্রতিষ্ঠা ঘটে; কেননা মনুষ্য দ্বিপ্রতিষ্ঠ (চুই পায়ের উপর প্রতিষ্ঠিত)। আবার পশুরা চতুষ্পদ; এইহেডু এতদ্বারা দ্বিপ্রতিষ্ঠ (দ্বিপদস্থিত) যজমানকে চতুষ্পদ পশু-সমূহেই প্রতিষ্ঠিত করা হয়।

দর্বদাই পঞ্জনীয় ঋক্ষারা দমাপ্ত করিবে। পাঠকালে ভূমি স্পর্শ করিয়া সমাপ্ত করিবে। তাহা হইলে যে ভূমিতে যজ্ঞের সম্ভার হয়, তাহাতেই এই যজ্ঞাকে যজ্ঞান্তে স্থাপিত করা হয়। "বিশ্বে দেবাঃ শৃণুতেমং হবং মে" এই বিশ্বদেব-গণের উদ্দিষ্ট মন্ত্রকে বৈশ্বদেব শস্ত্র পাঠের পর যাজ্যা করিবে। এতদ্বারা দেবতাগণকে আপন ভাগ দ্বারাই প্রীত করা হয়।

## অফম থণ্ড

## তৃতীয় সবন—স্বতবাগ ও সৌমাবাগ

তৃতীয় সবনে সোমের উদ্দেশে চক্রহোম ও তাহার পূর্ব্বে ও পরে অগ্নি ও বিষ্ণুর উদ্দেশে বথাক্রমে শ্বত হোম হয়; তিছিবয়ে যাজ্যাদি বিধান বথা—"আগ্নেমী …হরন্তি"

প্রথর্ম স্বতহোমের যাজ্যামন্ত্র অগ্নিদৈবত; সোমের উদ্দিষ্ট [ চরু হোমের ] যাজ্যামন্ত্র সোমদৈবত; [ তৎপরবর্তী ] স্বত গোমের যাজ্যামন্ত্র বিষ্ণুদৈবত। ''ত্বং সোম পিতৃভিঃ

<sup>(</sup> ७ ) "विष्य (एवा अमिछि: शक्षानाः" এই চরণ থাকার ঐ অকের নাম शक्षानीत अक्।

<sup>(</sup>१) ७:०२। ३० हेश देवचरमय भरतात्र वांका।

<sup>( &</sup>gt; ) "বৃত্তাহৰলো বৃতপৃঠো অগ্নিং" এই মন্ত্ৰ অগ্নির উদ্দিষ্ট বৃত্তহোমের বাজ্যা। "দং সোম পিতৃতিং" এই মন্ত্র সোমের উদ্দিষ্ট চক্ষোমের বাজ্যা; "উক্ল বিক্লো বিক্রময়" এই মন্ত্র বিক্লুর উদ্দিষ্ট বৃত্তহোমের যাজ্যা। প্রথম ও তৃদীয় মন্ত্র আখলায়ন দিরাছেন। ( ৫।১৯ )

সংবিদানঃ" বৈ পিতৃশব্দযুক্ত মন্ত্রকে সোমের উদ্দিষ্ট যাগে যাজ্যা করিবে।

ঋত্বিকেরা যে সোমের অভিষব করেন, উহাতে সোমকে বধ করা হয়। এই যে সোমের উদ্দিষ্ট চরু, ইহাকে সেই [মৃত] সোমের অনুস্তরণী গাভী-স্বরূপ করা হয়। সেই অনুস্তরণী পিতৃগণের যোগ্য। এই হেতু পিতৃ-শব্দ-যুক্ত মন্ত্রকে সোমের উদ্দিষ্ট যাজ্যা করা হয়।

[ঋত্বিকেরা] সোমের যে অভিষব করেন, তাহাতে সোমকে বধ করা হয়। সেইজন্ম ইহাকে [ মৃত দারা ও চরুদারা] বর্দ্ধিত করা হয়। উপসৎসকলদারা তাঁহাের পুনরায় প্রীত করা হয়। এই যে অগ্নি সোম ও বিষ্ণু দেবতা, ইহারাই উপসদের স্বরূপ।

হোতা সোমের উদিষ্ট চরু [ অধ্বয়ুর্ব নিকট হইতে ]
গ্রহণ করিয়া ছন্দোগগণের (উদ্গাভ্গণের) [গ্রহণের] পূর্ব্বে [চরুমধ্যস্থ ন্থতে আপনার দেহচ্ছায়া প্রতি] দৃষ্টি নিক্ষেপ করিবে।
এ বিষয়ে কেহ কেহ [ দৃষ্টিক্ষেপের পূর্ব্বেই ] ছন্দোগগণকে
চরু দান করেন। কিন্তু সেরূপ করিবে না। [ হবিঃশেষ
ভক্ষণকালে ] বষট্কর্ত্তা (হোতা) সকলের প্রথমে সকল ভক্ষ্য
ভক্ষণ করেন, এইরূপ বলা হয়। সেইহেতু সেইরূপে

<sup>( 5 )</sup> AISAI >0 !

<sup>(</sup>৩) মৃতব্যক্তিকে দহন করিবার সময় এক বৃদ্ধা পান্ডী হত্যা করিয়া উহার অবরব মৃত্তর অবরবে রাখিয়া একত দহন করিতে হয়, এইরূপ বিদি আছে। মৃত্তের অফুমরণার্থ হিংসিত হয় বলিয়া এ গান্ডীর নাম অফুন্তরণী। উহা পিত্লোকের যোগা। (সায়ণ)

<sup>(</sup>৪) উপসং দেখ!

বষট্কর্ত্তাই পূর্বেব দৃষ্টিক্ষেপ করিবেন, ও [পরে] ছন্দোগ-দিগকে [ভক্ষণার্থ] প্রদান করিবেন।

#### নবম খণ্ড

#### আগ্রিমারুত শস্ত্র—প্রজাপতির উপাখ্যান

আগ্নিমারুত শস্ত্রের উপক্রমে প্রকাপতির উপাখ্যান যথা—"প্রকাপতি বৈ…দেবাঃ"

পুরাকালে প্রজাপতি আপন কন্যার উদ্দেশে ধ্যান করিয়াছিলেন। কেহ কেহ বলেন, তিনি (সেই কন্যা) দ্যোঃ
দেবতা, কেহ বলেন তিনি উষা। প্রজাপতি ঋশ্যরূপ ধরিয়া
রোহিতরূপিনী সেই কন্যার সহিত সঙ্গত হইয়াছিলেন। দেবগণ তাঁহাকে দেখিয়া বলিলেন, প্রজাপতি, যাহা কেহ করে নাই,
তাহা করিতেছেন। এই বলিয়া, যে তাঁহাকে আর্ত্তি (শান্তি)
দিতে পারিবে, এমন ব্যক্তির তাঁহারা অন্বেষণ করিতে লাগিলেন। কিন্তু আপনাদের মধ্যে তেমন ব্যক্তি কাহাকেও দেখিলেন না। তখন তাঁহাদের যে ঘোরতম (অত্যুগ্র) শরীর
ছিল, তাহা তাঁহারা একত্র মিলিত করিলেন। সেই সকল শরীর
মিলিত হইয়া এই দেবের উৎপত্তি হইল; তাঁহার নাম ভূতবান্। যে ব্যক্তি তাঁহার এই নাম জানে, সে ভূতিলাভ করে।

<sup>(</sup>১) ঋণ্ডো মৃগবিশেষ:। তথাচাভিধানকার আহ গোকণিপৃষতৈ এখ রোহিতাশ্চমরে। মৃগা ইতি। (সারণ)

<sup>(</sup>২) মুলে আছে "রোহিতং ভূতাম্"। সায়ণ অর্থ করিয়াছেন, ঋতুমতী। রোহিতং লোছিতং ভূতা প্রাপ্তা ঋতুমতী জাতেতার্থ:।

<sup>(</sup> ७) অকৃতং বৈ অকর্দ্তব্যমেব নিষিদ্ধাচরশং করোতি। ( সামণ )

দেবগণ সেই ভূতবান্কে বলিলেন, এই প্রজাপতি, যাহা কেহ করে নাই, তাহা করিয়াছেন, ইহাঁকে [বাণ ছারা] বিদ্ধ কর। তিনি বলিলেন, তাহাই হউক, তবে আমি তোমা-দের নিকট বর চাহিতেছি। [তাঁহারা বলিলেন] বর প্রার্থনা কর। তিনি পশুগণের আধিপত্য বর চাহিলেন। সেই হেতু তাঁহার নাম পশুমান্। যে তাঁহার এই নাম জানে, সে পশুযুক্ত হয়। তথন তিনি প্রজাপতিকে লক্ষ্য করিয়া [বাণ ছারা] তাঁহাকে বিদ্ধ করিলেন। বিদ্ধ হইয়া তিনি উর্দ্ধে উৎপতিত হইলেন। তাঁহাকে (আকাশন্থ মুগরূপী প্রজাপতিকে)লোকে মুগ' বলিয়া থাকে। আর ঐ যিনি [মুগকে বিদ্ধ করিয়াছিলেন], তিনিই [আকাশে] ঐ মুগব্যাধ; আর যিনি রোহিত-রূপিনী, তিনি [আকাশে] রোহিণী; আর যাহা ত্রিকাণ্ডযুক্ত' বাণ, তাহাও [আকাশে] ত্রিকাণ্ড বাণ হইয়া আছে।

প্রজাপতির [রোহিতরূপিণী তুহিতায় ] দিক্ত এই রেতঃ ব [ক্রোতোরূপে] ধাবিত হইয়াছিল। তাহা এক সরোবর হইল। দেই দেবগণ বলিলেন, প্রজাপতির এই রেতঃ যেন দোষযুক্ত (অম্পৃশ্য) না হয়। প্রজাপতির এই রেতঃ "মা তুষৎ"—দোষ যুক্ত না হয়—এই যে তাঁহারা বলিয়াছিলেন, তাহাতেই সেই রেতঃ "মাতুষ" [নামে প্রসিদ্ধ] হইল। ইহাই মাতুষের মাতুষদ। এই যে মাতুষ, ইহারই নাম মাতুষ। মাতুষকেই এই পরোক

<sup>(</sup>৪) রোহিণা ও আর্রার মধ্যে অবস্থিত মুগশীর্ণ নক্ষত্র। (সারণ)

<sup>(</sup> ८ ) जूकक नक्त्य ।

<sup>(</sup> ७ ) এ ছলে সামণ অর্থ করিতেছেন—রোহিৎ রক্তবর্ণা মৃগী।

<sup>(</sup> ৭ ) বাণের ডিনভাগ; অনীক, শল্য, ডেজন। মৃগশিরার নিকটে বাণাকৃতি ভারা<sup>ত্রর</sup> সুবাইতেছে।

(অপ্রচলিত) নামে ডাকা হয়। দেবগণ পরোক্ষ নামই ভাল বাসেন।

#### দশম থগু

#### আগ্রিমারুত শস্ত্র

প্রজাপতির রেড: হইতে অস্তান্ত বস্তুর উৎপত্তি যথা—"তদগ্নিনা…পশবন্তে চ" [দেবগণ প্রজাপতির ] সেই রেভঃ অগ্নি দারা বেষ্টিত করিয়াছিলেন; মরুতেরা তাহা কম্পিত করিয়াছিলেন; কিন্তু অগ্নি তাহা [ দ্রবত্বহেড় ] কঠিন করিতে পারেন নাই। পুনরায় তাহা বৈশ্বানরনামক অগ্নি দারা বেষ্টিত করা হইয়া-ছিল। মরুতেরা তাহা কম্পিত করিয়াছিলেন। অগ্নি বৈশ্বানর তাহা কঠিন করিয়াছিলেন। সেই রেতোমধ্যে যে অংশ প্রথমে উদ্দীপ্ত হইয়াছিল, তাহাই ঐ আদিত্য হইল। দ্বিতীয় যে অংশ ছিল, তাহা ভৃগু হইল। বরুণ সেই ভৃগুকে গ্রহণ করিলেন। সেইজন্ম তিনি বারুণি ভৃগু। যে তৃতীয় অংশ দীপ্তি পাইয়াছিল, তাহা আদিত্যগণ হইল। অবশিষ্ট সমস্ত [ দগ্ধ হইয়া ] অঙ্গার হইয়াছিল। তাহা হইতে অঙ্গিরোগণ হইলেন। পুনরায় যে অংশ অশান্ত হইয়া উঠিল, जाहा इट्रेट ब्रह्म्भिक हरे*ट*नन। य পরিক্ষাণ থাকিল, তাহা হইতে কৃষ্ণবর্ণ পশুসকল হইল। যে লোহিত

<sup>( &</sup>gt; ) পরিক্ষাণানি কৃষ্ণবর্ণানি কাষ্ঠানি। ( সারণ ) অবস্থ অঙ্গার নিবাইলে যে কৃষ্ণবর্ণ করল। অবশিষ্ট থাকে।

মৃত্তিকা খাকিল, তাহা হইতে রোহিত (রক্তবর্ণ) পশুগণ হইল। যে ভস্ম থাকিল, উহা পরুষ-শরীর হইয়া গৌর, গবয়, ঋশ্য, উষ্ট্র, গর্দভ এবং এই যে সকল অরুণ বর্ণ পশু, তাহাই হইয়া ছড়াইয়া পড়িল।

এই আথ্যায়িকান্তর আগ্নিমাকৃত শঙ্কের প্রস্তাব ধথা—"তান্বা এষঃ..... নমস্যতি"

দেই দেব (ভূতবান্) তাহাদিগকে ( প্রজাপতি-রেতোজাত পশুগণকে ) লক্ষ্য করিয়া বলিয়াছিলেন, এ সমস্তই আমার; এই [ যজ্ঞ-] ভূমিতে স্থিত হীন দ্রব্য, সমস্তই আমার। তথন, এই যে রুদ্রদৈবত ঋক্ পঠিত হয়, এতদ্বারা সেই ভূতবান্কে [ সেই সকল বস্তুতে ] নিঃস্পৃহ করা হইয়াছিল। "আ তে পিতম রুতাং স্থন্ধমেতু মা নং সূর্য্যস্ত সংদূশো যুযোথাঃ। স্থং নো বীরো অব তি ক্ষমেথাঃ প্রজায়েমহি রুদ্রিয় প্রজাভিঃ"— অহে মরুল্যাণের পিতা [ রুদ্র ], তোমার স্থ্য উৎপন্ন হউক ; আমাদিগকে সূর্য্যের দৃষ্টি হইতে বিযুক্ত করিও না; অহে বীর, তুসি আমাদের [প্রজাদি] সম্পত্তিতে সহিষ্ণু হও; অহে রুদ্রিয়, আমরা যেন প্রজাদ্বারা প্রজাস্বরূপে উৎপন্ন হই—এই [ আগ্নিমারুত শস্ত্রে পাঠ্য রুদ্রদৈবত ] ঋকু পাঠ করিবে। [ ভৃতীয় চরণে ''ত্বং নঃ"—স্থলে ] ''অভি নঃ"' [এই পাঠান্তর] পাঠ করিবে না। তাহা হইলে ("অভি নঃ" এই পাঠ ব্যবহার না করিলে) সেই দেব (রুদ্র) প্রজাগণের অভিমুখে দৃষ্টিপ্রদ

<sup>( 2 ) 210012</sup> 

<sup>(</sup>৩) শাখান্তরে "জ: নো বীরং" স্থলে "অভি নো বীরং" এই পাঠ আছে। সেই <sup>গাঠ</sup> এক্সলে নিধিদ্ধ হইল।

হন না। । [চতুর্থ চরণে "রুদ্রিয়" স্থলে ] "রুদ্র" [এই পাঠান্তর ] বলিবে না; ঐ ["রুদ্র"] নাম পরিহার করাই উচিত। [বরং] ঐ ঋকের স্থলে "শং নঃ করতি" এই অন্য মন্ত্র পাঠ করিবে। কেননা উহাতে যে [মঙ্গলার্থক] "শং" শব্দে আরম্ভ হইয়াছে, তাহাতে সকলেরই শান্তি (মঙ্গল) বটে। [ঐ মন্ত্রের ] "নৃভ্যো নারিভ্যো গবে" এই চরণের নৃ শব্দে পুরুষ, নারী শব্দে স্ত্রী বুঝায়; উহাদের সকলেরই [ঐ মন্ত্রে ] শান্তি ঘটে।

ঐ ঋক্ রুদ্রের উদ্দিষ্ট হইলেও যথন উহাতে রুদ্রের নাম বিশেষভাবে কথিত হয় নাই, তখন উহা শান্তিজনক; তাহাতে হোতা পূর্ণায়ু হয়, ও পূর্ণায়ু লাভ ঘটে। যে ইহা জানে, সে পূর্ণ আয়ু প্রাপ্ত হয়। সেই ঋকের ছন্দ গায়ত্রী। গায়ত্রীই বন্ধ। ইহাতে বন্ধদারাই সেই [রুদ্র] দেবতাকে প্রণাম করা হয়।

<sup>(</sup>৪) রাজ উপ্রশ্বভাব দেবতা। তাঁহার নামগ্রহণও বিপজ্জনক। যে মন্ত্রে তাঁহার নাম আছে, দেবানে "রুজ" না বলিয়া "রুজিয়" বলাই ভাল। "অভি নো বীরো অবঁতি ক্ষমেথাঃ" এ স্থলে "অভি" শব্দ উদ্দেশবাচী। ঐ চরণের অর্থ—আমাদের ছেলেপিলের উদ্দেশে সহিষ্ণু হও, তাহাদের পানে ভাকাইও না। কি জানি যদি "অভি" এই শব্দ উচ্চারণেই তাহাদের উদ্দেশে তাঁহার দৃষ্টি আকৃষ্ট হয়, এই আশক্কায় বলা হইল "অভি" না বলিয়া "জং" বলিবে। তাহা হইলে মন্ত্রের অর্থ বজার বাকিবে, স্বাচ রুদ্দের দৃষ্টি আকৃষ্ট হইবে না।

<sup>(0) 3(89)6 (</sup> 

# একাদশ খণ্ড আগ্নিমারুত শস্ত্র

আগ্নিমারুত শস্ত্রের প্রথম ঋক্—"বৈশ্বানরীয়েণ…বিবক্তা"

বৈশ্বানর-দৈবত সৃক্তে আগ্নিমারুত শস্ত্র আরম্ভ করা হয়।
কেননা বৈশ্বানরই সেই [প্রজাপতি কর্তৃক] সিক্ত রেতঃ
কঠিন করিয়াছিলেন। সেই জন্য বৈশ্বানরীয় সূক্ত দ্বারা
আগ্নিমারুত শস্ত্র আরম্ভ করিবে। [ঐ সূক্তের] প্রথম
ঋক্ শ্বাস রুদ্ধ করিয়া পাঠ করিবে। যে [এইরূপে]
আগ্নিমারুত শস্ত্র পাঠ করে, সে অগ্নিদিগকে ও অশান্ত
অচিঃসমূহকে প্রসন্ধ করিয়া চলে। সে প্রাণ (বায়ু)
দ্বারা অগ্নিকে শান্ত রাখে। অধ্যয়নকালে যদি কোন
অক্ষরচ্যুতির আশঙ্কা থাকে, তবে কোন সংশোধনকারীর
[উপস্থিতি] ইচ্ছা করিবে; তাহা হইলে তাঁহাকেই সেতুস্বরূপ
করিয়া [অপরাধ হইতে] উত্তার্ণ হইতে পারিবে। সেইজন্য
আগ্নিমারুত শস্ত্রপাঠে। প্রথমেই ] সংশোধনক্ষম বক্তা দ্বির
করিবে; [প্রমাদের পার্য ] সংশোধন করিবে না।

তংপরে মারুতস্থক্তের বিধান—"মারুতং…শংসতি"

মরুৎ-দৈবত সূক্ত<sup>্</sup> পাঠ করা হয়। মরু**তেরাই সেই** [প্রজাপতি কর্ত্বক] সিক্ত রেতঃ কম্পিত করিয়া কঠিন করিয়া-ছিলেন। সেইজন্ম মরুৎ-দৈবত সূক্ত পাঠ করা হয়।

<sup>(`&</sup>gt;) "বৈধানরার পৃণু পাজনে" ইত্যাদি বৈধানরীর স্তম্ভে আগ্রিমাকতের আরভ। তৃতীয় মখলের তৃতীয় স্কু বৈধানরীয় হস্ত।

<sup>(</sup>২) "এছক্ষা প্রভাবনঃ" ইত্যাদি স্ভা: প্রথম মণ্ডল ৮৭ স্ভা:

তংপরে প্রগাথদ্বয়ের বিধান-"যজ্ঞা যজ্ঞা.....এবং বেদ"

"যজ্ঞা যজ্ঞা বো অগ্নয়ে" এবং "দেবো বো দ্রবিণাদাঃ" এই ছই [যথাক্রমে] যোনি ও অনুরূপ প্রিগাথ ছইটি] শস্ত্রের মধ্য স্থলে পাঠ করিবে। এই যোনি ও অনুরূপ মন্ত্র শস্ত্রের মধ্য স্থলে পাঠ করা হয়; সেইহেছু [ ক্রীলোকের ] যোনিও [ শরীরের ] মধ্যস্থলে অবস্থিত। যেহেছু ছইটি সূক্ত ( আগ্রিনারুক সূক্ত ও মারুত সূক্ত ) পাঠের পর [ এই যোনির ] পাঠ হয়, সেই হেছু প্রতিষ্ঠান্বয়ের (শরীরের প্রতিষ্ঠান্বরূপ পদন্বয়ের) উপরেই জননেন্দ্রিয় স্থাপিত হয়। ইহাতে প্রজোৎপত্তি ঘটে। যে ইহা জানে, সে প্রজা ও পশু দ্বারা উৎপন্ধ হয়।

#### দ্বাদশ থগু

#### আগ্নিমারুত শস্ত্র

তৎপরে আগ্নিমারুত শস্ত্রের অন্তর্গত জাতবেদশু হক্তের ও আপোহিষ্ঠীয় ঋক্তায়ের বিধান—"জাতবেদশু…অবসীয়ানিতি"

জাতবেদার উদ্দিষ্ট সূক্ত পাঠ করিবে। প্রজাপতি প্রজা-সকল স্থান্ত করিয়াছিলেন। তাহারা স্থান্ট হইয়া প্রজাপতিকে

<sup>( 9 ) 6 |</sup> F-C | ( 8 ) 1 | S-C | 148 | 6 )

<sup>(</sup> c ) ঐ ছুইটি প্রগাধ। প্রত্যেক প্রগাধে ছুইটি ঝক্ আছে, উহাকে তিনটি থকে পরিণড করিয়া উদ্যাতা গান করেন বলিয়া উহাকে ভোত্তিয়ও মনা হয়। প্রথম ভোত্তিয়টি আদিতে থাকায় উহার নাম "যোনি"। বিভীয়টিও তদমূরপ হওরায় উহার নাম "অনুরপ" শল্পের আদিতে গাঠনা করিয়া পুর্বোদ্ধত ক্ষেদ্ম পাঠান্তে শল্প মধ্যে এই প্রগাধ পাঠের বিধি।

<sup>(</sup> ১ ) "প্রতব্যসীং নব্যসীং" ইত্যাদি প্রথম মণ্ডলের ১৪৩ স্ক্র।

পশ্চাৎ করিয়া চলিয়া গিয়াছিল, আর ফিরে নাই। প্রজাপতি তাহাদিগকে অগ্নি দারা বেষ্টন করিয়াছিলেন। তখন তাহারা অগ্নির নিকট ফিরিয়াছিল। সেইহেতু অতাপি লোকে [ শীতার্ত্ত হইলে ] অগ্নির নিকট ফিরিয়া থাকে। প্রজাপতি বলিলেন, এই "জাত" ( স্বষ্ট ) প্রজাগণ অগ্নির সাহায্যে "বিত্ত" ( লব্ধ ) হইয়াছে। তিনি যে বলিয়াছেন, এই জাত প্রজাগণ [অগ্নির] সাহায্যে বিত্ত হইয়াছে, ইহাতেই ঐ সূক্ত "জাতবেদার" (অগ্নির) সম্বন্ধযুক্ত হইল; ইহাই জাতবেদার জাতবেদস্ত। দীপ্যমান প্রজাগণ অগ্নি কর্ত্তক বেষ্টিত ও অবরুদ্ধ হইয়া শোক করিতে করিতে সেই থানেই অবস্থিত হইল। প্রজাপতি তাহাদিগকে জল দ্বারা অভিষিক্ত করিলেন। সেই জন্ম জাতবেদার উদ্দিস্ট সুক্তের পরে আপোহিষ্ঠীয়<sup>থ</sup> ঋক্ত্রয় পাঠ করা হয়। সেই জন্ম শান্তিপ্রার্থী হোতা ঐ ঋকত্রয় পাঠ করিবেন। সেই প্রজাগণকে জল দ্বারা অভিষিক্ত করিয়া প্রজাপতি তাহা-দিগকে আপনার বলিয়া মনে করিলেন। তৎপরে তিনি বুধ্য অহি দ্বারা (তম্মামক দেবতা দ্বারা ) পরোক্ষভাবে ( গোপনে ) সেই প্রজাসমূহে তেজ আধান করিয়াছিলেন। এই যে গার্হপত্য অগ্নি, ইনিই "অহিবু ধ্যঃ"। এতদ্বারা গার্হপত্য অগ্নির সাহায্যেই সেই প্রজাগণে পরোক্ষভাবে তেজ আধান করা হইল। সেইজন্ম বলা হইয়াছে যে, হোমরহিত ব্যক্তি অপেক্ষা হোমকারী ব্যক্তি অতিশয় শ্রেষ্ঠ।

<sup>(</sup>২) "আপো হি ঠা ময়ো ভূবতা ন উর্জে দধাতন। মহেরণায় চক্ষদে ॥" ইত্যাদি ক্ষক্তার। ১০১১-৩।

<sup>(</sup>৩) জাহিব্'খ্নাঃ অগ্নিবিশেষের নাম। ( সারণ) শঙ্কান্তর্গত ''উত নোহ'ছিব্'খ্নাঃ'' (৬।৫০।১৪) এই মন্ত্র পাঠের প্রশংসার্থ এই আধ্যায়িক।।

# ত্রয়োদশ খণ্ড আগ্রিমাকত শক্ত

আগ্নিমারুত শস্ত্রের অস্তর্গত অস্তাস্ত মন্ত্রের বিধান—"দেবানাং পত্নীঃ… শংস্তব্যম্"

গৃহপতি অগ্নির পশ্চাৎ "দেবানাং পত্নীঃ" ইত্যাদি [ঋক্দ্র] পাঠ করা হয়। সৈইজন্ম পত্নী [ যজ্ঞশালাতে ] গার্হপত্য অগ্নির পশ্চাতে বদেন<sup>ং</sup>।

এ বিষয়ে [ব্রহ্মবাদীরা] কেহ কেহ বলেন, [দেবপত্নীদের ]
পূর্ব্বে রাকার উদ্দিষ্ট ঋক্ পাঠ করিবে; "[দেবগণের] ভগিনীর
উদ্দেশেই সোমপানের প্রথমাংশ বিধেয়। কিন্তু এ মত
আদরণীয় নহে। পূর্ব্বে দেবপত্নীগণের উদ্দিষ্ট ঋক্ পাঠ
কর্ত্তব্য। এই যে গার্হপত্য অগ্লি, ইনিই পত্নীগণে রেতঃ
আধান করেন। এতদ্বারা গার্হপত্য অগ্লির সাহায্যেই পত্নীতে
প্রত্যক্ষভাবে রেতঃ আধান করা হয়। তাহাতে প্রজোৎপত্তি
ঘটে। যে ইহা জানে সে প্রজাদ্বারা ও পশু দ্বারা উৎপন্ন
হয়। আর সেইজন্মই সহোদরা ভগিনীকে পরোদরজাতা পত্নীর
অনুজীবিনী হইয়া জীবিত থাকিতে হয়।"

<sup>( &</sup>gt; ) ৫।৪৬।৭-৮। পূর্ব্বোক্ত "উত নো অহিব্র্ধ্যঃ" ইত্যাদি ঋক্ গৃহপতি অগ্নির উদ্দিষ্ট, ঐ ক্ষ পাঠের পর দেবপত্নীগণের উদ্দিষ্ট মন্ত্র পাঠ কবিবে, ইহাই তাৎপর্য্য।

<sup>(</sup>২) যজ্ঞশালাতে গার্হপত্য অগ্নির নিকটে যক্ষমানের পত্নীর আসন নির্দিষ্ট থাকে।

<sup>(</sup>৩) রাকা সম্পূর্ণচক্রমণ্ডলযুক্তা পৌর্ণমাসী বা তদভিমানিনী দেবতা। ইনি দেবগণের ভগিনী।

<sup>&#</sup>x27;s) দেবভগিনীকে প্রথমে সোম না দিয়া দেবপত্নীদিগকেই দেওয়া হইল। জনসমাজেও ভগিনীর অপেকা পত্নীর আদর অধিক।

[তৎপরে] রাকার উদ্দিষ্ট ঋক্ পাঠ করিবে। পুরুষের শিশ্মের উপরে যে সেবনী (সেলাই চিহ্ন) আছে, রাকাই তাহা সীবন করিয়াছেন। যে ইহা জানে, তাহার পুরুষ পুত্র জন্মে। পাবীরবীর উদ্দিষ্ট ঋক্ পাঠ করিবে। বান্দেবী সরস্বতীই পাবীরবী; এতদ্বারা বান্দেবতাতেই বাক্যের (মন্ত্রের) স্থাপনা হয়।

এ বিষয়ে কেহ কেহ প্রশ্ন করেন, আগে যমদৈবত ঋক্ পাঠ করিবে, না পিতৃদৈবত ঋক্ পাঠ করিবে ? [উত্তর] পূর্ব্বে "ইমং যম প্রস্তরমা হি দীদ" এই যমদৈবত ঋক্ই পাঠ করিবে'। রাজারই পূর্বেব পানে অধিকার'; সেইজন্ম যমদৈবত ঋক্ই পূর্বেব পাঠ করিবে।

"মাতলী কবৈয়র্যমো অঙ্গিরোভিঃ'—কাব্যগণের এই ঋক্ পূর্ব্বোক্ত ঋকের পশ্চাৎ পাঠ করিবে। কাব্যগণ' দেবগণের অপেক্ষা নিকৃষ্ট, পিতৃগণের অপেক্ষা উৎকৃষ্ট; সেইজন্ম [পূর্ব্বোক্ত , যমদৈবত মন্ত্রের ] পশ্চাৎ কাব্যগণের ঋক্ পাঠ করিবে।

"উদীরতামবর উৎ পরাসঃ উন্মধ্যমাঃ পিতরঃ সোম্যাসঃ""
—নিকৃষ্ট উৎকৃষ্ট মধ্যম ত্রিবিধ পিতৃগণই সোমযোগ্য, তাঁহারা
উৎকর্ষ লাভ করুন—ইত্যাদি পিতৃদৈবত ঋক্ত্রয় পাঠ করিবে;

<sup>(</sup> e) "त्राकामहः स्वरूपाः" ইত্যাদি सक्षम २।७२।৪-**६** ।

<sup>(</sup>৬) ৬।৪৯।৭ পাৰস্ত শোধস্ত হেতুছাৎ পাৰীরবী বাগ্দেৰী (সার৭)

<sup>1 8184104 ( 1 )</sup> 

<sup>(</sup>৮) বম: পিতৃণাং রাজা ইভি শ্রুতি:--সারণ।

<sup>1 018</sup>Cloc ( a )

<sup>( &</sup>gt; ) কাব্যা দেবানাং স্তোতার: কেচিদধমজাতিবিশেবা:---সামণ।

<sup>( &</sup>gt;> ) >-1>e1>-0 1

ঐ [ প্রথম ] মন্ত্র পাঠে [ পিতৃগণের মধ্যে ] বাঁহারা অধম, বাঁহারা উত্তম ও বাঁহারা মধ্যম, তাঁহাদের কাহাকেও পরিত্যাগ না করিয়া প্রীত করা হয়।

"আহং পিতৃন্ স্থবিদত্রাঁ অবিৎসি" ওই দ্বিতীয় [ পিতৃ-দৈবত ] ঋক্ পাঠ করিবে। উহার "বহিঁষদো যে স্বধয়া স্থতস্থ" এই চরণে যে "বহিঁষদঃ" পদ আছে, তাহাতে, বহিঁ (কুশ) পিতৃ-গণের প্রিয় ধাম, ইহাই বুঝাইতেছে। এতদ্বারা তাঁহাদিগকে তাঁহাদের প্রিয়ধাম দ্বারাই সমৃদ্ধ করা হয়। যে ইহা জানে, সে প্রিয় ধাম দ্বারা সমৃদ্ধ হয়।

'হিদং পিতৃভ্যো নমো অস্ত্বদ্য" এই নমস্কারযুক্ত ঋক্কে [ ঐ তিনটি পিতৃদৈবত ঋকের ] শেষে পাঠ করিবে। এইজন্ম [ শ্রাদাদির ] অস্তেই পিতৃগণকে নমস্কার করা হয়।

এ বিষয়ে [ ব্রহ্মবাদীরা ] প্রশ্ন করেন, পিতৃদৈবত এই তিনটি ঋক্ [প্রতি মন্ত্রের পূর্বেব ] আহাব করিয়া পাঠ করিবে ? [উত্তর ] প্রতি মন্ত্রের পূর্বেব ] আহাব করিয়াই পাঠ করিবে। কেননা, পিতৃযজ্ঞের অসমাপ্ত অংশ সমাপ্ত করা উচিত; যে হোতা প্রতি মন্ত্রের পূর্বেব ] আহাব করিয়া [ পিতৃদৈবত ঋক্ ] পাঠ করেন, তিনি অসমাপ্ত পিতৃযজ্ঞকে সমাপ্ত করেন। সেই জন্ম আহাব করিয়াই পাঠ করা উচিত।

<sup>( 25 ) 20126101</sup> 

<sup>( &</sup>gt;0 ) 3.13cle (

# চতুৰ্দশ খণ্ড

#### আগ্নিমারুত শস্ত্র

তদনস্তর আগ্নিমারুতে অক্তান্ত ঋকের বিধান যথা—"স্বাহৃদ্ধিলায়ং...... প্রতিষ্ঠাপয়তি''

"স্বাত্নজিলায়ং মধুমাঁ। উতায়ম্" ইত্যাদি মন্ত্র ইন্দ্রের;
ঐ ইন্দ্রদৈবত অনুপানীয় মন্ত্র [চারিটি ] পাঠ করা হয়।
ইন্দ্র তৃতীয় সবনের পরে এই মন্ত্র কয়টির দ্বারা
[প্রাণংসিত হইয়া] সোম পান করিয়াছিলেন; ইহাই অনুপানীয়
মন্ত্রগুলির অনুপানীয়ত্ব। হোতা যথন এই সকল মন্ত্র পাঠ
করেন, তথন দেবতাগণ মত্ত (হাউ) হন; সেইজন্য এই মন্ত্র পাঠকালে [অধ্বর্যু ] মদ্-শব্দ-যুক্ত মন্ত্রে প্রতিগর করিবেন। ব

"যয়োরোজসা স্কভিতা রজাংসি" এই বিষ্ণু-বরুণ-দৈবত ঋক্ পাঠ করা হয়। বিষ্ণুই যজ্ঞের বৈকল্য রক্ষা করেন, আর বরুণ যজ্ঞের সাকল্য রক্ষা করেন; এতদ্বারা তত্ত্ভয়েরই শান্তি ঘটে।

"বিষ্ণোর্মু কং বীর্য্যাণি প্রবোচম্" এই বিষ্ণুদৈবত ঋক্ পাঠ করা হয়। যেমন স্থমতি-সম্পাদিত কর্ম [ফলপ্রদ], বিষ্ণুও যজ্ঞের পক্ষে সেইরূপ; অপিচ [কৃষক] যেরূপ

<sup>( ) 48917-81</sup> 

<sup>(</sup> २ ) এছলে "মদামো দৈব" এই মন্ত্রে অধ্বর্যু হোতার আহাবের প্রভুত্তেরে প্রতিগর করেন।

<sup>(</sup>৩) শাকলসংহিতার নাই। আখলারন উদ্ধৃত করিরাছেন। (আখ- শ্রে)- ए- ।। ২- )

<sup>(8) 3|348|3 |</sup> 

মন্দভাবে কর্ষিত ভূমিকে [পরে] উত্তম রূপে কর্ষিত করে, এবং [অন্য লোকে] হুর্ম তিকৃত কর্মাকে পরে স্থমতিসম্পাদিত কর্মে পরিণত করিয়া থাকে, সেইরূপ হোতা 
যথন ঐ মন্ত্র পাঠ করেন, তখন [বিফু] যজ্ঞে অপকৃষ্টভাবে 
যে স্তব গীত হইয়াছে, তাহাকে উৎকৃষ্ট স্তবে ও অপকৃষ্টভাবে যে শস্ত্র পঠিত হইয়াছে, তাহাকে উৎকৃষ্ট শস্ত্রে পরিণত 
করিয়া থাকেন।

"তন্তুং তশ্বন্রজদো ভাকুমন্বিহি" '—অহে প্রজাপতি, তুমি তম্ব (পুত্রাদি সন্ততি) সন্তত (বিস্তারিত) করিয়া জগতের ভাকুকে (জগৎপ্রকাশক সূর্য্যকে) অনুসরণ কর-এম্বলে প্রজাই (পুত্রাদিই) তম্ভ; এতদ্বারা যজমানের প্রজাকেই সম্ভত (বিস্তৃত) করা হয়। "জ্যোতিম্বতঃ পথো রক্ষ ধিয়া কৃতান্"—বুদ্ধিপূর্বক সম্পাদিত জ্যোতিম য় [ স্বর্গের ] পথ -রক্ষা কর-এই [ দ্বিতীয় চরণে ] দেবযানই জ্যোতিম্মান্ পথ; এতদ্বারা যজমানের উদ্দেশে সেই পথেরই বিস্তার করা হয়। "অকুল্বণং বয়ত জোগুবামপো মকুর্ভব জনয়া দৈব্যং জনম্"— আমাদের অনুষ্ঠানশীল পুত্রাদির কর্ম্ম অনতিরেকে নির্বাহ কর, দেবপূজক জনের উৎপাদন কর ও মনুস্বরূপ হও—এই [ তৃতীয় ও চতুর্থ ] চরণপাঠে যজমানকে মনুর প্রজা দারা (মমুষ্যরূপী সন্তান দারা) সন্তত (বিস্তৃত) করা হয়। তাহাতে প্রজোৎপত্তি ঘটে। যে ইহা জানে, সে প্রজাদারা ও পশুদারা [ সমৃদ্ধ হইয়া ] উৎপন্ন হয়।

<sup>( . ) &</sup>gt;-14016 1

"এবা ন ইন্দ্রো মঘবা বিরপ্শি" এই অন্তিম ঋকে [আয়িমারুত শস্ত্র] সমাপ্ত করিবে। এই মন্ত্রে এই ভূমিই ইন্দ্র এবং মঘবা (ধনবান্) এবং বিরপ্শী (সর্ববদা উল্লমশীল)। "করৎসত্যা চর্যণীপ্পদনর্বা"—এই [দ্বিতীয় চরণেও] এই ভূমিই চর্যণীপ্তং (মসুষ্যগণের পালক), অনর্বা (অশ্বরহিত) এবং সত্যম্বরূপ। "ঘং রাজা জমুযাং ধেছস্মে"—এই [তৃতীয় চরণেও] এই ভূমিই "জমুযাং রাজা" (জাত পদার্থের রাজা)। "আধি শ্রেবো মাহিনং যজ্জরিত্রে"—এই [চতুর্থ চরণেও] এই ভূমিই "মাহিন" (মহত্ত্র) "যজ্জপ্রব" (যজ্জম্বরূপ ও কীর্ত্তি-ম্বরূপ) এবং যজমানই "জরিতা" (স্তোতা)। এতদ্বারা যজমানের জন্মই আশিষ প্রার্থনা হয়।"

ভূমি স্পর্শ করিয়া এই মস্ত্রে [ শস্ত্রপাঠ ] সমাপ্ত করিবে। এতদ্বারা যে ভূমিতে যজ্ঞের সম্ভার হয়, সেখানেই এই যজ্ঞকে অবশেষে প্রতিষ্ঠিত করা হয়।

অনম্ভর আগ্নিমাকত শক্ত্রের যাজ্যা বিধান যথা "অগ্নে মক্তন্তি: শ্রীণর্নতি" "আয়ে মক্রন্তিঃ শুভয়ন্তি ঋঁকভিঃ" দ এই অগ্নি-মক্রদ্-দৈবত

<sup>( 4 ) 812912 - 1</sup> 

<sup>(</sup>१) "নখবা ধন্রান্। বিরপ্নী সর্বাল উদ্যক্তঃ। চইণীশলো মনুবাবাটা তান্ বারস্থি পোবস্থতি চইণীশুং ইক্রঃ। অনর্বা অবং পরিত্যক্তা বাগভূমাবুপবিষ্টবাল্যরহিতঃ। অনুবাং রাজা জাতানাং রাজা। জরিত্রে ভোত্রে বজ্ঞমানার। মাহিনং মহত্তম্ব। শ্রবং কীর্ত্তিঃ।" এই বে ইক্র, যিনি মহবা ও সর্বানা উদ্যুগনীল ও যিনি মনুবাগণের পোবক, যিনি অব ছাড়িরা বজ্ঞভূমিতে উপহিত হন, তিনি আমাদের কর্ম সম্পাদন করন; অহে ইক্র, তুমি জাতপদার্থের রাজা হইরা বজ্ঞমানে কীর্ত্তিও মহত্ত্ব আধান কর। মন্ত্রটি ইক্রের উদ্দিষ্ট। এই অক্টি পাঠ করিলা ভূমিশার্শ করিতে হয়। ভূমিই উক্ত বংকর উদ্দিষ্ট দেবতা ইক্রের অরপ; সেই ছেডু বে সকল বিশেষণ ইক্রের, ভাহা ভূমিশক্তে প্রবোজ্য।

<sup>. (</sup> v ) e| b + | .

মন্ত্রকে আগ্রিমারুত শস্ত্র পাঠের পর যাজ্যা করিবে। এতদ্বারা দেবতাগণকে আপনারই ভাগ দ্বারা প্রীত করা হয়।

# চতুর্দ্দশ অধ্যায়

প্রথম থণ্ড

অগ্রিফৌম

অগ্নিষ্টোম সকল সোমযজ্ঞের প্রকৃতি; তৎসম্বন্ধে উপাখ্যান যথা—"দেবা বৈ···অপিয়ম্ভি"

পুরাকালে দেবগণ অস্থরদিগকে জয় করিবার জয় তাহাদের
সহিত যুদ্ধের উপক্রম করিয়াছিলেন; অয়ি তাঁহাদের অয়ৢ—
গমনে ইচ্ছা করেন নাই। দেবগণ তাঁহাকে বলিলেন, তুমি
আইস, তুমিও আমাদের মধ্যেই একজন। তিনি বলিলেন,
আমার তাব না করিলে আমি তোমাদের অয়ৢগমন করিব না,
শীস্ত্র আমার তাব কর। তাহাই হউক, এই বলিয়া দেবগণ
উত্থিত হইয়া তাঁহার নিকটে গিয়া তাঁহার তাব করিলেন।
অয়িও তাবের পর তাঁহাদের অয়ৢগমন করিলেন।

সেই অগ্নি শ্রেণিত্রয়বুক্ত ও অনীকত্রয়বুক্ত হইয়া বিজয়ের জন্ম অহারগণের নিকট যুদ্ধে উপস্থিত হইয়াছিলেন। ভিনি ছন্দোগণকেই তিন শ্রেণিতে পরিণত করিয়াছিলেন বলিয়া

<sup>(</sup>১) সৰমত্ৰয়ে ব্যবহৃত গায়ত্ৰী, ক্ৰিষ্ট্ৰণ্ড জগতী এট ভিন ছব্দের এখানে উল্লেখ ইইডেছে। জনীক = সেনাপ্তি। (সায়ণ)।

শ্রেণিত্রয়যুক্ত এবং সবনসমূহকে অনীকে পরিণত করিয়াছিলেন বলিয়া অনীকত্রয়যুক্ত হইয়াছিলেন। তখন তিনি
অহ্বরদিগকে সম্পূর্ণরূপে পরাভূত করিয়াছিলেন। তখন হইতে
দেবগণ জয়ী হইলেন ও অহ্বরেরা পরাভূত হইল। যে ইহা
জানে, সে জয়ী হয় ও তাহার দেবকারী পাপী শক্র পরাভূত হয়।

এই যে অগ্নিষ্টোম, ইনিই সেই গায়ত্রী। কেননা, গায়-ত্রীর চব্বিশ অক্ষর, আর অগ্নিষ্টোমেরও স্তোত্র ও শস্ত্র চব্বিশটি

এ স্থলে [ ব্রহ্মবাদীরা ] বলিয়া থাকেন, অন্নময়
[ অগ্নিষ্টোম ] স্থল্ঠ রূপে অনুষ্ঠিত হইলে [ যজমানকে ]
স্থাতে ( স্বর্গে ) স্থাপন করেন ;—এই বাক্যের লক্ষ্য গায়ত্রী।
কেননা গায়ত্রী ক্ষমায় ( পৃথিবীতে ) ক্রীড়া করেন না ; তিনি
উদ্ধাসিনী হইয়া যজমানকে লইয়া স্বর্গে গমন করেন। অগ্নিটোমও ঐ বাক্যের লক্ষ্য, কেননা অগ্নিষ্টোমও পৃথিবীতে
ক্রীড়া করেন না ; তিনিও উদ্ধ্ গামী হইয়া যজমানকে লইয়া
স্বর্গে গমন করেন।

এই যে অগ্নিফৌম, তিনিই সংবৎসর। কেননা সংবৎসরে অদ্ধমাস চব্বিশটি, আর অগ্নিফৌমেও স্তোত্র ও শস্ত্র চব্বিশটি।

<sup>(</sup>२) व्याज्ञत्रवन, प्राथानिन मवन ও তৃতীর मवन, এই তিন मवन।

<sup>(</sup>৩) অগ্নিষ্টোমে ক্টোত্র সংখ্যা বারটি যথা—বহিস্পর্যান, মাধ্যম্পিন প্রমান, আর্ভবপ্রমান এই তিন প্রমান ক্টোত্র, চারিটি আজাক্টোত্র ও:চারিটি পৃষ্ঠক্টোত্র ও একটি যজাবজীর ক্টোত্র। শক্রমংখ্যাও বারটি বথা—আজ্য, প্রউগ, নিক্ষেবল্য, মরন্থভীর, বৈশ্বদেব, আগ্নি-মারন্ত, হোভূপাঠ্য এই ছর্মটি ও ভন্মভীত হোত্রকপাঠ্য তদপুরূপ আর ছর্মটি। সর্ব্বসাক্রো ক্টোত্র ও শত্রের সংখ্যা চিক্সিশ।

স্রোতস্বতীসকল যেমন সমুদ্রে প্রবেশ করে, সেইরূপ সকল যজ্জকতুই অগ্নিফোমে প্রবেশ করে।

## দ্বিতীয় খণ্ড

### অগ্নিফৌম

অগ্নিষ্টোমের পুনরাম্ব প্রশংসা যথা—"দীক্ষণীয়েষ্টিঃ···অপ্যেতি"

[ অগ্নিফোমের আরম্ভে ] দীক্ষণীয়েষ্টি অনুষ্ঠিত হয়; তদনুসারী যে সকল ইষ্টি, তাহারা সকলেই অগ্নিফোমে প্রবেশ করে।

[ দীক্ষণীয়েষ্টিতে ] ইড়ার উপাহ্বান হয়<sup>3</sup>; পাক্যজ্ঞসকল<sup>3</sup> ইড়াসদৃশ। যে সকল পাক্যজ্ঞ ইড়ার অনুসারী, তাহারাও সকলে অগ্নিটোমে প্রবেশ করে।

সায়ংকালে ও প্রাতঃকালে অগ্নিহোত্র হোম করা হয়; [দীক্ষিত ব্যক্তি] সায়ংকালে ও প্রাতঃকালে ত্রত প্রদান করেন । অগ্নিহোত্র হোম স্বাহা উচ্চারণ সহকারে হয়; ত্রত

<sup>(</sup> ৪ ) উৰুণা, বোড়শী, অভিরাত্ত, অহীন সত্ত প্রভৃতি সকল সোমবাগই অগ্নিষ্টোমের বিক্বৃতি।

<sup>(</sup> **১ ) অগ্নিষ্টোমে অমুক্তিত অক্টাক্ত ইষ্টিঙ** দীক্ষণীয়েষ্টির বিকৃতি মাত্র।

<sup>(</sup>২) ইড়ার আহ্বান সম্বন্ধে পূর্বেদেশ।

<sup>(</sup>৩) আখলায়ন মতে হত, প্রহত ও আহত এই তিনটি পাক্ষজ্ঞ। অস্তু প্রকারের মতে হত, প্রহত, আহত, শূলগব, বলিহরণ, প্রতাবরোহণ, অষ্টকাহোম এই সাতটি পাক্ষজ্ঞ। মতান্তরে শ্রবণাকর্ম, সর্পবলি, আখনুজী, আগ্ররণ, প্রতাবরোহণ, পিওপিতৃষ্ক্ত ও অবস্তুকা এই কর্মটি পাক্ষজ্ঞ। পাক্ষজ্ঞে গৃহস্থ আপনার স্মার্ড অগ্নিতে হোম করেন।

<sup>(</sup> ৪ ) অগ্নিহোত্র প্রত্যন্ত প্রান্তে ও সন্ধ্যার অসুঠের হোম। অগ্নিষ্টোমাদি বজ্ঞে নীক্ষিত কলমানের

্রপানও সেইরূপ স্বাহা উচ্চারণ সহ হইয়া থাকে। এই সাহাকারেরই অনুসরণ করিয়া অগ্নিহোত্রও অগ্নিফৌমে প্রবেশ করে"।

[ অগ্নিষ্টোমান্তর্গত ] প্রায়ণীয় ইষ্টিতে পোনেরটি দামি-ধেনী মন্ত্র বিহিত; দর্শ ও পূর্ণমাসেও [ সামিধেনী মন্ত্র ] পোনেরটি। এই হেতু দর্শ-পূর্ণমাসও প্রায়ণীয়ের অনুসারী হওয়ায় অগ্লিফোমেই প্রবেশ করে।

অ্যিক্টোমে ] রাজা সোমকে ক্রয় করা হয়। রাজা সোম ঔষধস্বরূপ; যাহার চিকিৎসা করা হয়, ওষধিদারাই তাহার চিকিৎসা হয়। যে সকল ভেষজ ( ঔষধ ) এইরূপে ক্রীয়মাণ রাজা সোমের অনুযায়ী, তাহারাও সকলে অগ্নি-ভৌমে প্রবেশ করে।

[ অগ্রিফৌমগত ] আতিথ্য কর্ম্মে অগ্নির মন্থন হয়। চাতুর্মাস্থেও অগ্নির মন্থন হয়। আতিথ্যের অনুসারী হওয়ার চাতুর্মাস্থ সকলও অগ্নিফৌমে প্রবেশ করে।

় প্রবর্গ্য যক্তে তুগ্ধ দারা [ হোম ] সম্পাদিত হয়। দাক্ষায়ণ যজ্ঞেও তুশ্ব ৰারা [হোম সম্পাদিত] হয়। প্রবর্গ্যের অনুযায়ী হওয়ার দাক্ষায়ণ যত্ত অগ্নিফৌনে প্রবেশ করে"।

नित्रमभूर्तक প্রাতে ও সন্ধ্যার ছব্দ পানের নাম ব্রতপ্রদান ( পূর্ব্বে দেখ )। अतिहोत्र गीक्छिक তিনদিৰ এই ব্ৰত প্ৰদান করিতে হয়। প্রাতে ও সন্ধ্যায় বংস কর্ত্তক মুদ্ধপানের পর পাতী দোহন করিরা সেই ছব্দ বজ্ঞমান পান করেন।

<sup>ু (</sup> ৫ ) অধিহোত্র হোমের মন্ত্র "অধিকোাতিকোতিরপ্তি: বাহা"; ব্রতদাদের বন্ধ ববা তে শঃ পাৰ তে নোহৰৰ ভেড়ো নমভেডাঃ ৰাহা"। উভয়ত্ৰ বাহাকার পাকার জন্মিহোত্রও জন্মিটোনের অনুগত।

<sup>🌖 ( 🚸 )</sup> প্লাকারণ বজ বর্ণপূর্ণমাসের বিস্তৃতি। 🛮 পুরোডাল বধি ও মুখ ইছার হয়। ।

উপবসথ দিনে পশুকর্ম বিহিত হয়'। যে সকল পশুবন্ধ তাহার অনুসারী, তাহারাও অগ্নিফোমে প্রবেশ করে।

ইড়াদধ নামক যজ্ঞজ্ঞতু,—তাহাতে দধিদারা [হোম] অনুষ্ঠিত হয়; দধিঘর্মোও দধি দারা [হোম] অনুষ্ঠিত হয়। দধিঘর্মোর অনুসারী হওয়ায় ইড়াদধও অগ্নিফৌমে প্রবেশ করে।

# তৃতীয় খণ্ড অগ্রিফৌম

অগ্নিষ্টোমের পূর্ব্ববর্তী যজ্ঞসমূহের অগ্নিষ্টোমপ্রবেশ দেখান হইল। এখন পরবর্ত্তী যজ্ঞসকলেরও অগ্নিষ্টোমের অন্তর্বার্তিতা প্রদর্শিত হইতেছে যথা—"ইতি স্থান্দের

এ পর্যান্ত [অগ্নিফোমের] পূর্ববর্তী [যজ্জবিষয়ক];
অনন্তর [অগ্নিফোমের] পরবর্তী [যজ্জ বিষয়ে বলা হইবে]।
উক্থ্যের' পোনেরটি স্তোত্র ও পোনেরটি শস্ত্র। অতএব উহা
[শস্ত্র ও স্তোত্র একত্র যোগে ত্রিশটি হওয়ায়] মাসস্বরূপ;
মাস হইতেই সংবৎসর সম্পাদিত হয়; সংবৎসরই অগ্নি
বৈশ্বানর এবং অগ্নিই অগ্নিফোম। সংবৎসরের অনুসরণ
করিয়া উক্থ্য অগ্নিফোমে প্রবেশ করে। তৎপ্রবিষ্ট উক্থ্যের
অনুসরণ করিয়া বাজপেয়ও উক্থ্যস্বরূপ হয় ও অগ্নিফোমে
প্রবেশ করে।

<sup>(</sup> १ ) সোমাভিববের পূর্ব্ব দিন উপবসধ। পূর্ব্বে দেখ। সেই দিন অগ্নীবোমীয় পশুকর্ত্ব বিহিত।

<sup>(</sup>৮) ইড়াদধ বজ্ঞও দর্শপূর্ণমাসের বিকৃতি। দধিবর্দ্ধ অগ্নিষ্টোমের অন্তর্গত। মাধ্যন্দিন বৰনে মকস্বতীর শল্প পাঠের পর দধি হইতে প্রন্তুত হব্য আহতির পর স্বাধ্বিকরা উহা ভক্ষণ করেন।

<sup>( &</sup>gt; ) উক্ধা, বোড়শী প্রভৃতি ক্রতু অগ্নিষ্টোমেরই বিকৃতি।

[ অতিরাত্র যতে ] রাত্রির প্রধার বারটি '; ভাহারা সকলেই পঞ্চল [ ভোমবিশিষ্ট ]; [ ভন্মধ্যে ] ছুই ছুই [ পর্যায় ] এক যোগে [ ভোমসংখ্যা ] ত্রিশটি হয়। [অথবা] যোড়শি-সাম একুশটি; আর সন্ধি (তন্নামক ভোত্র) ত্রিরার্ছ তিন (অর্থাৎ নয়টি); এইরপেও উহা [ একুশ ও নয় একযোগে ] ত্রিশটি হয়। এইরপে অতিরাত্র মাসের স্বরূপ; কেননা মাসে রাত্রি ত্রিশটি। মাস হইতে সংবৎসর সম্পাদিত হয়। সংবৎসরই অগ্নি বৈশ্বানর; অগ্নিই অগ্নিফোম। এইরপে সংবৎসরের অনুসরণ করিয়া অতিরাত্র অগ্নিফোমে প্রবেশ করে।

তৎপ্রবিষ্ট অতিরাত্তের অনুসরণ করিয়া অপ্তোর্যাম অতিরাত্তসক্রপ হয় এবং অগ্নিষ্টোমে প্রবেশ করে।

এইরপে যে সকল যজ্ঞজু [ অগ্নিফোমের ] পূর্ববর্তী ও ঘাহারা পরবর্তী, তাহারা সকলেই অগ্নিফোমে প্রবেশ করে।

[উদ্গাত্গণ কর্ত্ক] সম্যক্রপে স্তত হইয়া অগ্নিফোমের জোত্রান্তর্গত মন্ত্রসংখ্যা একশ নব্বইটি হয় <sup>8</sup>। তন্মধ্যে যে

<sup>(</sup>২) অভিরাত্রবাগে সন্ধ্যার পর বোড়ণী এই হইতে হোমের পর বহিকের। চমস হইতে সোমপান করেন। এই ক্রিরা রাত্রিকালে যাদশ বার অসুষ্ঠিত ইর। এক একবার অসুষ্ঠানে এক এক পর্যার।

 <sup>(</sup>৩) বোড়শস্তোত্তে বক্ শুলিকে একুশটি সামে পরিণত করিয়া উল্লাতারা গান করেন।

<sup>( 8 )</sup> यद्भ मरवा। यवा---

<sup>্</sup> প্রাতঃসবনে— বহিষ্পবনান স্তোত্তে চারিটি স্বাস্থ্যক্তাত্তে ৪ :

भाशानिन नवरन-

ৰাধ্যন্দিৰ প্ৰমান ভোৱে

নক্ষইটি, তাহাতে দশটি জিরং ( জিরার্ভ তিন অর্থাৎ নম্ন মন্ত্রাত্মক ) স্তোম হয়। আর যে নক্ষইটি, তাহাতে একটি জিরং স্তোম হয়। আর [ অবশিষ্ট ] যে দশটি, তাহাতে একটি জোজগত মন্ত্র অতিরিক্ত থাকে; [ উহাকে ছাড়িলে অবশিষ্ট নয় মন্ত্রে ] একটি জিরং অবশিষ্ট থাকে। ঐ জিরং স্তোম একবিংশতিতম হইয়া [ অন্তগুলির ] উপরে স্থাপিত হইয়া [ আদিত্যের মত ] প্রকাশ পায়। অথবা উহা স্তোম-সকলের মধ্যে বিষুব-স্বরূপ; কেননা দশটি জিরং উহার পূর্ববর্ত্ত্রী ও দশটি পরবর্ত্ত্রী; এবং এইটি মধ্যে থাকিয়া এক-বিংশতিতম হইয়া উভয় দিকেই [ অন্ত বিশটি স্তোমের ] উপরে স্থাপিত হইয়া প্রকাশ পায়। আর যে স্তোজগত মন্ত্রটি অতিরিক্ত হইয়াছে, তাহা ঐ [ একবিংশস্থানীয় ] স্তোমের

| চারিটি পৃষ্ঠন্ডোত্তে | 8 × 39 = 6v |
|----------------------|-------------|
| তৃতীয় সৰনে          |             |
| আর্ভবপ্রমান স্তোত্তে | 39          |
| যজাযজীয় স্তোত্তে    | ٠,          |
| একযোগে               | >>-         |

<sup>(</sup>e) 医鼠倒虫 >>-=>+>==>×<>+>=>·×>+>·×>+>

নার মান্ত্রে একটি ত্রিবৃৎ স্থোম। একুপটি ত্রিবৃৎ স্থোম ও অতিরিজ্ঞ একটি মান্ত একবোগে ১৯০।
উক্ত ১৯০ মান্ত্রের ৯০টিতে দপটি ত্রিবৃৎ হয়। আর ৯০টিতে আর দশটি ত্রিবৃৎ। বাকি দশটি
মান্ত্রে আর একটি ত্রিবৃৎ হইরা একটি মন্ত্র অবলিষ্ট থাকে। এই শেবোজ্ঞ একবিংশ ত্রিবৃৎ আদিত্যকরণ ও অতিরিক্ত মন্ত্রটি যজমানবরূপ। "ঘাদশ মানাঃ পকর্ত্তরঃ ত্রের ইমে লোকা অসাবাদিত্য
একবিংশঃ" এই প্রত্যান্ত্রসারে আদিত্য একবিংশতি-সংখ্যাপ্রক; এইহেতু একবিংশ ত্রিবৃৎও
আদিত্যবরূপ। ঐ আদিত্যবরূপ ত্রিবৃৎকে বিক্বরূপও মনে করা বাইতে পারে।

(৩) গৰামন্ত্ৰ একুশদিনে সম্পাদিত হয়। উহার পূর্বে দশ দিন, পরে দশ দিন, মধ্যে এক দিন; ঐ মধ্যবর্তী দিনকে বিবৃহ দিন বলে। এই মধ্যবর্তী বিস্থাদিনের সহিত একবিংশ বিবৃহ জোনের সাদৃত্য।

উপর স্থাপিত হয়; উহা যজমানস্বরূপ। অপিচ উহা দেব-গণের ক্ষত্রস্বরূপ ও শত্রুদমন সৈত্যস্বরূপ।

যে ইহা জানে, সে দেবগণের ক্ষত্র ও শত্রুদমন সৈন্য লাভ করে ও তাহার সাযুজ্য সারূপ্য ও সালোক্য লাভ করে।

# চতুর্থ থণ্ড অগ্রিফৌম

অগ্নিষ্টোমসম্বন্ধে আখ্যায়িকা যথা—"দেবা বা----এবং বেদ"

দেবগণ পুরাকালে অস্তর্নিগের সহিত [ যুদ্ধে ] জয়লাভ করিয়া উর্দ্ধে গিয়া স্বর্গলোক পাইয়াছিলেন। [ তন্মধ্যে ] অগ্নি ছ্যুলোক স্পর্শ করিয়া উর্দ্ধে উত্থিত হইয়াছিলেন। তিনি স্বর্গলোকের ছার আরত করিলেন। অগ্নিই স্বর্গলোকের অধিপতি। বস্থগণ প্রথমে তাঁহার নিকট আসিয়াছিলেন। তাঁহারা ইহাঁকে বলিলেন, [ তোমাকে ] অতিক্রম করিয়া আমাদিগকে [ স্বর্গে ] যাইতে দাও, আমাদের জন্ম পথ কর। অগ্নি বলিলেন, স্তব না করিলে আমি [ ছার ] ছাড়িব না; শীঘ্র আমার স্তব কর। তাহাই করিব, এই বলিয়া তাঁহারা অগ্নিকে ত্রির্থ স্থোম ছারা স্তব করিয়াছিলেন। স্তত হইয়া অগ্নি তাঁহাদিগকে [ স্বর্গে ] যাইতে দিয়াছিলেন; তাঁহারাও যথাস্থানে গমন করিয়াছিলেন।

[তার পর ] রুদ্রগণ অগ্নির নিকট আসিলেন ও তাঁহাকে বলিলেন. [তোমাকে ] অতিক্রম করিয়া আমাদিগকে স্বর্গে ষাইতে দাও, আমাদিগের জন্ম পথ কর। তিনি বলিলেন, স্তব না করিলে আমি [দ্বার] ছাড়িব না, শীদ্র আমার স্তব কর। তাহাই করিব বলিয়া তাঁহারা অগ্নিকে পঞ্চদশ স্তোমদ্বারা স্তব করিলেন। স্তত হইয়া অগ্নি তাঁহাদিগকে যাইতে দিলেন। তাঁহারাও যথাস্থানে গমন করিলেন।

তিখন] আদিত্যগণ অগ্নির নিকট আসিলেন। তাঁহারা ইহাঁকে বলিলেন, [তোমাকে] অতিক্রম করিয়া আমাদিগকে [স্বর্গে] যাইতে দাও, আমাদের জন্ম পথ কর। তিনি বলিলেন, স্তব না করিলে আমি [ দ্বার ] ছাড়িব না, শীঘ্র আমার স্তব কর। তাহাই করিব বলিয়া তাঁহারা অগ্নিকে সপ্তদশ স্তোমদ্বারা স্তব করিয়াছিলেন। স্তত হইয়া তিনি তাঁহাদিগকে যাইতে দিলেন। তাঁহারাও যথাস্থানে গমন করিলেন।

তথন ] বিশ্বদেবগণ অগ্নির নিকট আসিলেন। তাঁহারা
ইহাকে বলিলেন, [তোমাকে ] অভিক্রম করিয়া আমাদিগকে
[স্বর্গে ] যাইতে দাও, আমাদের জন্ম পথ কর। তিনি বলিলেন, স্তব না করিলে আমি [দ্বার ] ছাড়িব না, শীদ্র
আমার স্তব কর। তাহাই করিব বলিয়া তাঁহারা একবিংশ
স্তোম দ্বারা অগ্নির স্তব করিলেন। স্তত হইয়া অগ্নি তাঁহাদিগকে যাইতে দিলেন, তাঁহারাও যথাস্থানে গমন করিলেন।

[ এইরপে ] দেবগণ এক একটি [ ত্রির্থ, পঞ্চদশ, সপ্তদশ, একবিংশ] ভোম দারা অগ্নির স্তব করিয়াছিলেন এবং স্তত হইয়া অগ্নি তাঁহাদিগকে যাইতে দিয়াছিলেন। তাঁহারাও যথাস্থানে গমন করিয়াছিলেন। এই হেডু যে ব্যক্তি যাগ করে, সে এই সকল ( এ চারিটি) স্তোম দারা অগ্নির স্তব করিয়া পাকে।

ৰে ব্যক্তি অমিকৌমকে ঐরপ বলিয়া জানে, তাহাকে [ ফর্মে ] যাইতে দেওয়া হয়। বে ইহা জানে, তাহাকেও অর্মনোকের অভিমুখে যাইতে দেওয়া হয়।

#### পঞ্চম থণ্ড

## অগ্নিফৌম

আনিষ্টোম ও জ্যোভিটোম এই নামের ব্যুৎপত্তি যথা—"স বা এব…তেনেডি" এই ষে অগ্নিস্টোম, ইনিই সেই অগ্নি। [দেবগণ স্তোম দারা] তাঁহার স্তব করিয়াছিলেন, সেই জন্ম উহা অগ্নিস্তোম। সেই অগ্নিস্তোমকেই পরোক্ষ নামে অগ্নিস্টোম বলিয়া ডাকা হয়; কেননা দেবগণ পরোক্ষ নাম ভাল বাসেন।

দেবচতু ঊয় ( বহুগণ, রুদ্রগণ, আদিত্যগণ ও বিশ্বদেবগণ ) যে চারিটি স্তোম দারা অগ্নির স্তব করিয়াছিলেন, সেই হেডু উহা চতুস্তোম। সেই চতুস্তোমকে পরোক্ষ নামে চতুস্টোম বিদ্যা ডাকা হয়; কেননা দেবগণ পরোক্ষ নাম ভাল বাদেন।

আবার অগ্নি উর্দ্ধে গিয়া জ্যোতিঃস্বরূপ হইলে [ নেবগণ ] যে ভাঁহার তব করিরাছিলেন, দেইজত উহা জ্যোভিস্তোম। সেই জ্যোভিস্তোমকে পরোক্ষ নামে জ্যোভিস্টোম বলিয়া ভাকা হয়; কেনমা দেবনণ পরোক্ষ নাম ভাল বাসেন।

্ৰিসং)—ইহার আদি নাই ও সন্ত নাই; কেননা এই যে

অগ্নিটোগ, ইহার শ্বেমন প্রায়ণ (আদি), তেমনই উদয়ন (অন্ত)'।

শ্বিষ্টোমকে লক্ষ্য করিয়া এই যজ্ঞগাথাটি গীত হয়;—
"যদস্য পূর্ব্বমপরং তদস্য যদ্বস্থাপরং তদস্য পূর্ব্বমৃ। অহেরিব
সর্পণং শাকলস্থান বিজ্ঞানন্তি যতরৎ পরস্তাৎ"—যেমন ইহার
আরম্ভ, তেমনি ইহার শেষ; আবার যেমন ইহার শেষ,
তেমনই ইহার আরম্ভ। শাকল নামক সর্পের মত ইহার গতি;
ইহার কোন্ কর্ম্ম পরবর্ত্তী, [কোন্ কর্ম্মই বা পূর্ব্ববর্ত্তী],
তাহা বুঝা যায় না। [ঐ গাথার তাৎপর্য্য যে]
অগ্রিকৌমের প্রায়ণ (আরম্ভ) যেমন, উদয়নও (শেষও)
সেইরূপ।

এ বিষয়ে [ ব্রহ্মবাদীরা ] প্রশ্ন করেন, [ প্রাতঃসবনের আদিতে প্রযোজ্য ] ত্রিব্বৎ স্তোম বখন প্রায়ণ ( আরম্ভ ), আর [ ভৃতীয় সবনের অস্তে প্রযোজ্য ] একবিংশ সোম যথন উদয়ন ( শেষ ), তথন উহারা ( আদি ও অস্ত ) কিরপে সমান হইল ? [ উত্তর ] খেটি একবিংশ স্তোম, তাহা ত্রির্তের মৃতই। [ ত্রিব্রহ ও একবিংশ উভয় স্তোমের অস্তর্গত ] খাকু-

<sup>( &</sup>gt; ) রথচক্রের বেখানে জাদি সেইখানেই জন্ত ; সেইরূপ প্রারণীর কর্ম ও উদরনীর কর্ম এক্ষবিধ বালিয়া জ্বাস্তিটোমেরও জাদি জন্ত সমান ন

<sup>(</sup>২) "নাকলনামা অহিঃ সপ্থিলেবং। সভ স্পিকালে সুংখন পুছতে দংশনং কুলা অন্ধান কারো ভবতি ভত্ত কিং সুখং কিংবা পুছেসিতি স আরতে" (সারণ)। ঐ সংগতি বেছন কোনার মুখ কোখার পুছে বুবা বার না, সেইরপ প্রারণীর ও উদয়বীর কর্ম: একজ্ঞপ হওবার অনিটোসেরও আদ্যত পুথক করিবা বুবা বার না।

ত্রয় ত্র্যুচ্ধর্মযুক্ত, সেই জন্মই [উহারা সমান]; এই উত্তর দিবে।

# ষ**ষ্ঠ খণ্ড** অগ্নিষ্টোম

**অগ্নিষ্টোম সম্বদ্ধে অফ্যান্ত কথা—"**যো বা এয·····এবং বেদ"

ঐ যিনি ( অর্থাৎ যে আদিত্য ) তাপ দেন, তিনিই অগ্নি-ফৌম। ঐ [ আদিত্য ] দিনের সহিত বর্ত্তমান; অগ্নিফৌমও এক দিনেই সমাপ্ত হয়; ' এই জন্ম উহাও দিনের সহিত বর্ত্তমান।

যেমন প্রাতঃসবনে, তেমনই মাধ্যন্দিনে, তেমনই তৃতীয় সবনে, কোনরপ ত্বরা না করিয়া সবনকর্ম অনুষ্ঠান করিবে। এইরূপ করিলেই যজমান অপমৃত্যুরহিত হয়। প্রথম ছুই সবনে ত্বরা না করিয়া কর্মের অনুষ্ঠান হইতে পারে; সেই নিমিত্ত প্র্কিদিয়তী গ্রামসমূহ বহুজনপূর্ণ হইয়া থাকে। আর তৃতীয় সবনে [কালসংক্ষেপ হেডু] ত্বরা করিয়া কর্মানুষ্ঠান হয়; সেই নিমিত্ত পশ্চিমে দীর্ঘ অরণ্য হইয়া থাকে। যজমানও

<sup>(</sup>৩) প্রাতঃসবনের আরত্তে ত্রিবৃৎ স্তোমের আশ্রয় "উপাস্মৈ গারতা নরঃ" ইত্যাদি স্কে 
ক্রুত্রর মুক্ত। (পূর্বে দেখ) তৃতীয় সবনের শেবে একবিংশ স্তোমের আশ্রয় "বজ্ঞা বজ্ঞা বে 
আগ্ররে" এই স্বান্তের ছই প্রগাণেও তিনটি করিরা অক্ আছে। অতএব উত্তর স্তোমই ত্র্টবর্গমুক্ত। তিনটি কক্ একবোগে ত্রাচ হয়।

<sup>( &</sup>gt; ) अग्निष्टोरमञ्ज नवनजन्न এकतिरनरे अश्लेख रम्।

ঐরপ করিলে অপয়ভূরযুক্ত হয়েন। সেই নিমিন্ত যেমন প্রাতঃ-সবনে, তেমনই মাধ্যন্দিনে, তেমনই ভৃতীয় সবনে ত্বরা না করিয়া কর্মা অনুষ্ঠান করিবে। তাহা হইলে যজমান অপয়ভূয়-রহিত হইবে।

সেই হোতা ঐ আদিত্যের অমুকরণ করিয়া শস্ত্রধারা পর্যাবর্ত্তন করিবেন। ঐ আদিত্য যথন প্রাতঃকালে উদিত হন, তথন মন্দ্র (অল্ল ) তাপ দেন; সেই জন্ম মন্দ্র (অলুচ্চ ) স্বরে প্রাতঃসবনে শস্ত্র পাঠ করিবে। আদিত্য যথন উপরে উঠেন, তথন থরতর তাপ দেন; সেই জন্ম মাধ্যন্দিনে উচ্চতর স্বরে শস্ত্র পাঠ করিবে। যথন আদিত্য আরও উপরে উঠেন, তথন থরতমভাবে তাপ দেন; সেই জন্ম তৃতীয় সবনে উচ্চতম স্বরে শস্ত্র পাঠ করিবে। বাক্য যদি হোতার বশ হয়, তবে ঐরপেই [উচ্চতমস্বরেই] শস্ত্র পাঠ করিবে। বাক্যই শস্ত্র। যাহাতে উত্তরোত্তর [উচ্চ] বাক্যদ্বারা [শস্ত্র-পাঠ] সমাপ্তির জন্ম উৎসাহ জন্মে, সেইরূপে বাক্যে [শস্ত্রপাঠ] আরম্ভ করিবে। তাহা হইলেই উহা সর্ব্বাপেক্ষা স্থপঠিত হইবে।

এই যে [আদিত্য], ইনি কখনই অন্তমিত হন না, উদিতও হন না। তাঁহাকে যখন অন্তমিত মনে করা যায়, তখন তিনি সেই দেশে দিবসের অন্ত (সমাপ্তি) করিয়া তৎপরে আপনাকে বিপর্যান্ত করেন, [অর্থাৎ] সেই পূর্ব্ব দেশে রাত্রি করেন ও পর দেশে দিবস করেন। আবার যখন তাঁহাকে প্রাতঃকালে উদিত মনে করা যায়, তখন তিনি রাত্রিরই সেখানে অন্ত (সমাপ্তি) করিয়া পরে আপনাকে বিপর্যান্ত

करतन, ( वर्षाष ) शूर्व रमरण मियन करतन ७ शतरमरण अधि करतन।

এই সেই আদিত্য কখনই অন্তমিত হন না। যে ইহা জানে, সেও কখন অন্তমিত হয় না, পরস্ত তাঁহার (আদিত্যের) সাযুক্ত্য, সারূপ্য ও সালোক্য লাভ করে।

# পঞ্চদশ তাখ্যায়

# প্রথম থণ্ড ইপ্টিসমূহ

দেবগণ কর্তৃক যজনান্ত সদ্ধন্ধ আধ্যায়িকা যথা—"যজ্ঞো বৈ…ছলোভিন্ত"
একদা যক্ত ভক্ষ্য অম সমেত দেবগণের নিকট হইতে
চলিয়া গিয়াছিলেন। দেবগণ বলিলেন, যক্ত ভক্ষ্য অম সমেত
আমাদের নিকট হইতে চলিয়া গিয়াছেন, এই যজ্ঞের অনুসরণ
করিয়া আমরা অমেরও অম্বেষণ করিব। তাঁহারা বলিলেন,
করিয়া আমরা অমেরও অম্বেষণ করিব। তাঁহারা বলিলেন,
করিয়া অমেরও করিব? ত্রাহ্মণদারা ও ছন্দোদারা
[অম্বেষণ] করিব। এই বলিয়া তাঁহারা [যক্তমানরূপী]

<sup>(</sup>১) পূর্ব্য প্রকৃতপক্ষে অন্ত বান না। একছানে রাত্রি হইলে অন্তত্তে তথন দিন হয়, ইহাই ভাঙপর্ব্য। মূলে 'ব্রভাং' ও 'পরভাং' আছে; সান্ধ অর্থ করিয়াখেন —অবভাং অতীতে দেশে রাজিনের ক্রতে পরভাং আগামিনি সেশে অহঃ ক্রতে। ক্রান্ত্রণমধ্যে এই বৈজ্ঞানিক তথ বিশেষ আন্তর্গীয়।

ব্ৰাহ্মণকে ছন্দোৰারা দীক্ষিত করিয়াছিলেন ও তাঁহার [ দীক্ষ-পীয়েষ্টি ] যজ্ঞকে সমাপ্তি পর্যান্ত বিস্তৃত করিয়াছিলেন; অপিচ [ দেব-] পত্নীগণেরও সংযাজ করিয়াছিলেন। সেই হেতু এখনও দীক্ষণীয়া ইপ্তিতে যজ্ঞকে সমাপ্তি পর্যন্ত বিস্তৃত করা হয় ও [ দেব-] পত্নীগণেরও সংযাজ করা হয়। [ দেব-গণকৃত ] সেই কর্মের অনুসরণ করিয়া [মনুষ্যেরাও] ভদ্রেপ করিয়া থাকে।

তার পর তাঁহারা প্রায়ণীয় কর্ম্মের বিস্তার করিয়াছিলেন ; প্রায়ণীয় কর্ম ছারা তাঁহারা যজ্ঞকে অত্যস্ত নিকটে আনিয়া অনুষ্ঠান করিয়াছিলেন। তাঁহারা অত্যন্ত ত্বরা করিয়া কর্মসকল সম্পাদন করিয়াছিলেন, ও সেই প্রায়ণীয় কর্মকে শংষু কর্ম দ্বারা সমাপ্ত করিয়াছিলেন'। সেইহেতু অদ্যাপি প্রায়ণীয় শংযু কর্মেই সমাপ্ত করা হয়। [দেবগণকুত] কর্মের **অমু**-সরণ করিয়া [মনুষ্যেরাও] তজ্ঞপ করিয়া থাকে।

[তৎপরে] তাঁহার৷ আতিথ্য কর্মের বিস্তার করিয়াছিলেন: আতিথ্য দ্বারা ওঁহোরা যজ্ঞকে অত্যস্ত নিকটে আনিয়া **ভাহা** অমুষ্ঠান করিয়াছিলেন। তাঁহারা অত্যন্ত দ্বরা করিয়া কুর্ম-সকল সম্পাদন করিয়াছিলেন, ও ইড়াকর্মে [ আতিথ্যকে ] সমাপ্ত করিয়াছিলেন। "সেইহেতু অভাপি আতিথ্য কর্মা ইড়া দারা সমাপ্ত করা হয়। [দেবগণ ক্বত] কর্শ্বের **অনুসরণ** করিয়া [ মনুষ্যেরাও ] তদ্রপ করিয়া থাকে।

<sup>(</sup>৭) আন্নপ্তিরেটিতে পদ্মীসংখাজ পর্যন্ত না বাইরা শংযুবাক অমুঠানেই উহা শেষ করা হয় ঃ भूद्ध 80 भूड तथ ।

<sup>(</sup>७) चांक्शिक्स रेख्नां रहा ७१ शुर्व लग

[তৎপরে] তাঁহারা উপসৎ-সমূহের বিস্তার করিয়া-ছিলেন; উপসৎসকল দ্বারা সেই যজ্ঞকে অত্যন্ত নিকটে আনিয়া অনুষ্ঠান করিয়াছিলেন। তাঁহারা অত্যন্ত হরা করিয়া কর্ম্মসকল সম্পাদন করিয়াছিলেন। তাঁহারা তিনটি সামিধেনী পাঠ করিয়া তিন দেবতার যাগ করিয়াছিলেন; সেইহেতু অভাপি উপসৎসমূহে তিনটি সামিধনী পাঠ করিয়া তিন দেবতার যাগ করা হয়। [দেবগণ্কুত] কর্মের অনুসরণ করিয়া [মনুষ্যেরাও] তদ্ধপ করিয়া থাকে।

তিৎপরে ] তাঁহারা উপবসর্থ কর্ম বিস্তার করিয়াছিলেন।
উপবস্থ্য দিনে তাঁহারা পশুকর্ম পাইয়াছিলেন; তাহা পাইয়া
তাঁহারা যজ্ঞকে সমাপ্তি পর্য্যন্ত বিস্তৃত করিয়াছিলেন, অপিচ
[দেব-] পত্নীগণেরও সংযাজ করিয়াছিলেন। সেইহেতু অভাপি
উপবস্থে যজ্ঞকে সমাপ্তি পর্য্যন্ত বিস্তৃত করা হয় ও [দেব-]
পত্নীগণেরও সংযাজ করা হয়।

সেইহেতু ঐ পূর্ব্ববর্ত্তী কর্ম সকলে হোতা ক্রমশঃ নীচতর স্বারে অমুবচন পাঠ করিবেন।

এইরপে উত্তরোত্তর সারবান্ কর্মের অনুষ্ঠান দ্বারা দেবগণ সেই যজ্ঞকে পাইয়াছিলেন; সেইজন্ম উপবসথে যত [ উচ্চ স্বরে ] ইচ্ছা করিবে, তেমনি [স্বরে] অনুবচন পাঠ করিবে। তাহা হইলে সেই সোম্যাগ প্রাপ্ত হওয়া যায়।

সেই যজ্ঞকে পাইয়া দেবগণ বলিলেন, [ অহে যজ্ঞ ], তুমি

<sup>( ៖ )</sup> উপসৰের উদ্দিষ্ট দেবতাত্তর অগ্নি সোম ও বিষ্ণু; পূর্বে ১০ পৃষ্ঠ দেখ।

<sup>(</sup> e ) উপৰস্থ দিবসে অস্থৃষ্ঠিত অগ্নি ও সোমের উন্মিষ্ট গণ্ডকর্ম।

আমাদের ভক্ষণীয় অন্তের জন্য অবস্থান কর। যজ্ঞ বলিলেন, না, কেন আমি তোমাদের জন্য অবস্থান করিব? এই বলিয়া যজ্ঞ দেবগণের প্রতি দৃষ্টিক্ষেপ করিলেন। দেবগণ তাঁহাকে বলিলেন, ব্রাহ্মণদ্বারা ও ছন্দোদ্বারা সংযুক্ত হইরা তুমি ভক্ষণীয় অন্তের জন্য অবস্থিতি কর। [যজ্ঞ বলিলেন] তাহাই হইবে। সেইহেতু অ্যাপি যজ্ঞ ব্রাহ্মণদ্বারা ও ছন্দোদ্বারা সংযুক্ত হইয়া দেবগণের নিকট হব্য বহন করিয়া থাকেন।

# দ্বিতীয় খণ্ড যজ্ঞে বৰ্জ্জনীয় ঋত্বিক্

যজে বর্জনীর ঋষিকের উলেখ যথা—"ত্রীণি হ বৈ স্পর্বেশনেবিতি"
যজে ত্রিবিধ [দোষ] ঘটিতে পারে, যথা জগ্ধ
(ভক্ষিতাবশিষ্ট), গীর্ণ (উদরগত) ও বাস্ত (উদরনির্গত)।
[যজমান] হয় ত আমাকে কিছু [ধন] দিবে অথবা আমাকে
[ঋষিক্ পদে] বরণ করিবে, এইরূপে যে কামনা করে, ভাহার
দারা ঋষিকের কর্ম করাইলে যে [দোষ] ঘটে, ভাহাই জগ্ধ।
জগ্ধ (উচ্ছিফ্ট) দ্রব্যের মত তাহা যজে নিরুফ্ট [দোষ]; তাহা
যজমানকে রক্ষা করিতে পারে না। এই [ত্রাক্ষণ] আমার
ক্ষতি না করুক অথবা আমার যজে বিশ্ব না করুক, এইরূপ ভয়
করিয়া কাহারও দারা ঋষিকের কর্ম করাইলে যে [দোষ] ঘটে,
তাহাই গীর্ণ। গীর্ণ (উদরগত) দ্রব্যের মত উহা যজে নিরুফ্ট
[দোষ]; তাহা যজমানকে রক্ষা করিতে পারে না। [পাতিত্য

তৎপ্র ] নিন্দিত লোক দারা ঋষিকের কর্ম করাইলে যে [দোষ]

টে, তাহাই বাস্ত । মনুষ্যেরা যেমন বাস্ত (উদগীর্ণ) দ্রব্যকে

য়ণা করে, দেবগণ সেইরূপ সেই দোষকে দ্বণা করেন। সেই

জন্ম বাস্ত দ্রব্যের মত উহা নিকৃষ্ট [দোষ]; উহা যজমানকে
রক্ষা করিতে পারে না'। যজমান এই ত্রিবিধ ব্যক্তির [ ঋষিক্
কর্মে ] অপেক্ষা করিবে না।

যদি না বুঝিয়া এই তিনের মধ্যে এককেও [ ঋত্বিক্ পদে ]
নিযুক্ত করা যায়, তাহা হইলে বামদেবদৃষ্ট স্তোত্তে তাহার
প্রায়শ্চিত হয়'। এই বামদেবদৃষ্ট স্তোত্তই যজমানলোক
( স্থলোক ), অমৃতলোক ও স্বর্গলোকের স্বরূপ। সেই বামদেব্যু সামের [ অন্তর্গত তৃতীয় মন্ত্রে] তিনটি অক্ষরের ন্যুনতা
আছে। ঐ স্তোত্ত আরম্ভ করিয়া আত্মবাচক "পুরুষ" এই
শব্দটিকে তিনভাগ করিয়া [ ঐ মন্ত্রের তিন চরণের অস্তে ]
প্রক্ষেপ করিবে। [ এইরূপে প্রায়শ্চিত করিলে ] সেই যজক্র
মান এই যজমানলোকে, এই অমৃতলোকে, এই স্বর্গলোকে,
এই লোকসকলে আত্মাকে স্থাপিত করিতে পায় এবং সমস্ত

<sup>( &</sup>gt; ) তাৎপর্য এই বে, বে ব্যক্তি ধনলোতে আপনা হইতে কবিক্ হইতে চাহে, অথবা যে ব্যক্তিক অধিকের কার্য্য না দিলে সে যজমানের অনিষ্ট করিবে এই ভর থাকে, অথবা যে ব্যক্তি পাতিভাদি দোবে সমাজে নিন্দিত, সেরাপ ব্রাহ্মণকে ক্ষিক্ করিবে না।

<sup>(</sup>২) "কয়ানশ্চিত্র আভূবং" (৪।৩১।১-৭) ইত্যাদি তিনটি ঋক্ হইতে উৎপন্ন সাস প্রানশ্চিত্তার্থ গীত হর। ঐ মন্ত্রের ঋবি বামদেব (সামসংহিতা ২।৩২-৩৪)।

<sup>(</sup>৩) বামদেবান্তোত্রে তিনটি অসুষ্টুপ্ ছন্দের ঝক্ আছে। কিন্তু "অভীবুণ: সধীনামবিতা জরিত্বাং। শতং ভবাসাতিভি:॥" এই তৃতীর ঝকের প্রত্যেক চরণে আটটির পরিবর্তে
নাতটি অক্ষর থাকার মোটের উপর উহাতে তিনটি অক্ষর কম হইল। ঐ সংখ্যাপ্রণের লগু
"পু—র—হ" এই তিন অক্ষর তিন চরণে প্রক্ষেপ করিরা গান করা হয়। বথা "অভীবুণ:
সধীনাং পু, অবিতা জরিত্বাং ক, শতং ভবাস্যতিভি: হং"।

দোবযুক্ত যজ্ঞকে অতিক্রম করে। [ এমন কি ] ঋষিকেরা যদি সমৃদ্ধ ( সর্ববদোবরহিত ) হয়েন, তাহা হইলেও [ ঐ তিন অক্রর স্তোত্তমধ্যে বসাইরা ] জপ করিবে, এরপও বলা হয়।

#### দেবিকান্ত ভি

দেবিকানায়ী স্ত্রীদেবীগণের উদ্দেশ্তে আছতি বিধান ধথা—"ছন্দাংসি-----দেবিকানাম্"

ছন্দোগণ দেবগণের উদ্দেশে হব্য বহন করিয়া প্রান্ত হইয়া যজ্ঞের পশ্চাদ্ভাগে অবস্থান করেন। অথ অথবা অথতর' যেমন [ভার ] বহন করিয়া [প্রান্ত হইয়া ] অবস্থান করে, ইহাও সেইরূপ। মিত্র ও বরুণের উদ্দিফ পশুরোডাশ দানের পরি সেই ছন্দোগণের উদ্দেশে দেবিকা (ভন্নামক) হব্যের আছতি দিবে।

ধাতাকে দাদশ কপালে সংস্কৃত পুরোডাশ দিবে; যিনি ধাতা, তিনিই বষট্কার। অনুমতিকে চরু দিবে; যিনি অনুমতি, তিনিই গায়ত্রী। রাকাকে চরু দিবে; যিনি রাকা, তিনিই ত্রিষ্টুপ্। সিনীবালীকে চরু দিবে; যিনি সিনীবালী,

<sup>(</sup>३) गर्पकाषमाक्षर्यान कालः व्यवकतः ( मात्रन )।

<sup>(</sup>২) সোমবাগের অবসাবে অমূবজ্য সামক গণ্ডবন্ধ অমুষ্ঠান হয়। ভৎকালে বিভাবরূপকে প্রোভাগ দেওবা হয়।

তিনিই জগতী। কুছুকে চরু দিবে; যিনি কুছু, তিনিই অসুষ্টুপ্।

এই যে গায়ত্রা, ত্রিফুপ্, জগতী, অসুফুপ্, ইহারাই সকল ছন্দের স্বরূপ। অন্য সকলে ইহাদের অসুবর্ত্তী। যজে ইহাদেরই প্রচুর প্রয়োগ হয়। যে ইহা জানে, সে এই সকল ছন্দোদারা যাগ করিলে তাহার সকল ছন্দোদারাই যাগ করা হয়। [সোম্যাগ] অম্ব্যক্ত ও স্থসম্পাদিত হইলে [যজমানকে] স্থাতে (অমৃতে) স্থাপিত করে, এই যে বলা হয়, ছন্দোগণই [সেই বাক্যের লক্ষ্য]। ছন্দেরাই যজমানকে স্থাতে স্থাপিত কয়ে। যে ইহা জানে, সে ধ্যানের অভীত লোক জয় করে।

এ বিষয়ে কেহ কেহ বলেন, সকল [অমুমত্যাদি] স্ত্রী-দেবতাগণের পূর্কেই [ পুরুষ-দেবতা ] ধাতাকে আজ্য দারা যজন
করিবে। তাহা হইলে এই [ক্রা-দেবতাগণকে] মিথুন ( পুরুষযুক্ত ) করা হইবে। এ বিষয়ে অভ্যে আবার বলেন, যদি
একই দিনে একই ঋক্মন্তর্দ্তর ( যাজ্যা ও পুরোমুবাক্যা ) দ্বারা
[ শাতার ও পরবর্ত্তী দেবতাদিগের ] যজন করা যায়, তাহা
হইলে যজ্ঞে আলস্থ করা হয়। " [ উক্ত প্রথম উক্তির সমর্থনে
কলা হয় ] যদিও এম্বলে ( সমাজে ) [ এক পুরুষের ] বহু
পদ্ধী থাকে, তথাপি দেই এক পতিই তাহাদের সকলকেই

<sup>(</sup>৩) পূৰ্বে দেখ।

<sup>(</sup> s ) ধাতার উদ্দেশে অমুবাক্যা মন্ত্র—ধাতা দলাতু দাওবে প্রাচীং কীবাতুমকিতাব। বরং দেবস্য বীমহি স্বতিং বাজিনীবতঃ । (অধর্কসং ৭।১৭।২)

বাস্ত্যাবন্ধ — থাতা প্রজানামূল্যার ঈশে থাতেলং বিবং পুৰনং স্বস্থান। থাতা কৃষ্টারনিবিবাতি-চট্টে থাত্র ইন্ধবাং স্বতবক্ত্রোতা ॥ (স্বাব - প্রো - স্ব - খা১০।১৬ )

মিথুন (পুরুষযুক্ত) করিয়া থাকে; এইজন্ম স্ত্রী-দেবতার পূর্ব্বেই যে ধাতার যজন হয়, তাহাতে তাঁহাদের সকলকেই মিথুন করা হয়।

[ অনুমত্যাদি ] দেবিকাদিগের কথা এই পর্যান্ত।

## চতুৰ্থ থণ্ড

#### দেবীগণের কথা

দেবিকাগণের হ্যাবিধানানস্তর দেবীগণের উদ্দেশে হ্যাপ্রদানের বিধান গ্রাম-শত্তাধ দেবীনাং...আস্থ:"

অনন্তর দেবীগণের কথা। সূর্য্যের উদ্দেশে এক কপালে সংস্কৃত পুরোডাশ দিবে; যিনি সূর্য্য, তিনি ধাতা, তিনিই আবার বষট্কার। দের্গাঃ দেবতাকে চরু দিবে; যিনি দের্গাঃ, তিনি অনুমতি, তিনিই আবার গায়ত্রী। উষাকে চরু দিবে; বিনি উবা, তিনি রাকা, তিনিই আবার ত্রিষ্টুপ্। গো-দেবতাকে (গাভীকে) চরু দিবে; যিনি গো, তিনি সিনীবালী, তিনিই আবার জগতী। পৃথিবীকে চরু দিবে; যিনি পৃথিবী, তিনি ক্রু, তিনিই আবার অনুষ্টুপ্। এই গায়ত্রী, ত্রিষ্টুপ্, জগতী, ও অনুষ্টুপ্, ইঁহারাই সকল ছদ্দের স্বরূপ। অন্ত ছদ্দেরা ইহাদেরই অনুবর্ত্তী; কেননা যজে ইহাদেরই প্রচুর প্রয়োগ হয়। যে ইহা জানে, সে এই কয়েকটি ছদ্দে যাগ করিলে তাহার সকল ছদ্দেই যাগ করা হয়। সোমযাগ বিষয়েও প্রসম্পাদিত হইলে [ যজমানকে ] স্থধাতে স্থাপিত

করে, এই যে বলা হয়, সেই বাক্যের লক্ষ্য ছন্দোগণ; ছন্দেরাই সেই যজমানকে স্থধাতে স্থাপিত করে। যে ইহা ক্লানে, সে ধ্যানের অতীত লোক জয় করে।

क विषया तक्र तक्र वर्तन, क्रे मकन स्वीत शूर्व्यहे সূর্ব্যকে আজ্য দারা যজন করিবে। তাহাতে এই সকল দেবীকে মিখুন (পুরুষযুক্ত) করা হইবে। আবার অভ্যে বলেন, একই দিনে, একই মন্ত্রম দারা যদি যাগ করা যায়, তাহা হইলে যজ্ঞে আলস্থ করা হয়। [ ঐ প্রথমে।ক্তির সমর্থনে ৰক্তব্য ] যদিও এম্বলে ( সমাজে ) [ এক পুরুষের ] বছ পদ্মী খাকে, তথাপি সেই [ একমাত্র ] পতিই তাহাদের সকলকে মিখুন (পুরুষযুক্ত) করে; সেইজন্ম ইহাদের পূর্বে যে সূর্য্যকে ষদ্ধন করা হয়, তাহাতেই তাঁহাদের সকলকে মিপুন করা হয়।

এই যে দেবীসকল, ভাঁহারাই ঐ [ পূর্ব্বোক্ত ] দেবিকা-গণের স্বরূপ; এবং ঐ যে দেবিকা সকল, তাঁহারাও এই দেবী-গণের স্বরূপ। সেইজন্য এই উভয় (দেবিকা ও দেবী) দেব-ভার [ সাহায্যে ] যে কামনা লাভ করা যায়, তাহা [ উভয়ের মধ্যে ] অফাতরের [সাহায্যেই] লব্ধ হইয়া থাকে। [তবে] যে ব্যক্তি প্রজোৎপাদন কামনা করে, সে উভরের উদ্দেশেই হব্য দান করিবে। কিন্তু যে [ ধনের ] অন্থেষণ করে, তাহার পক্ষে সেরপ করিবে না। যদি [ধনের] অস্থেষণকারীর পক্ষে উভয়ের উদ্দেশে হব্য দেওয়া হয়, তাহা হইলে দেবগণ তাহার ধনে অসম্ভূত হইতে পারেন, কেননা সেই ৰ্যক্তি কেবল আপনার সার্থ ই চিন্তা করিয়াছে।

ং শোপালের পুত্র শুচির্ক ( ত্রামক ঋত্বিক্ ) অভিপ্রতা-

দীর পুত্র বৃদ্ধহ্যদের (তদানক যজনানের) পক্ষে সেই উভরের (দেবাগবের ও দেবিকাগবের) উদ্দেশে যজে হব্য দান করিয়াছিলেন। তাঁহার পুত্র রথগৃৎসকে [জলে ] অবগাহন করিতে দেখিয়া শুচিরক্ষ বলিয়াছিলেন, আমি এই রাজত্যের (ক্ষত্রিয়ের) পক্ষ হইয়া এইরূপে দেবিকাগণ ও দেবীগণ উভয়কে যজ্জে সমাক্রূপে তৃপ্ত করিয়াছিলাম, তভ্জ্জ্যই [অছ্ছ ] ইহার এই [পুত্র ] রথগৃৎস এইরূপে অবগাহন করিতেছে। [তিনি ভদ্মতীত ] আরও চৌষ্টিজন সর্বাদা-ক্বচধারী লোক দেখিয়াছিলেন। তাহারাও সেই রাজত্যের পুত্র ও পৌত্র।

# পঞ্ম থও

### উক্থা ক্ৰতু

ক্যোতিষ্টোৰ বজের সাতটি সংস্থা—অন্নিষ্টোম, অতান্নিষ্টোম, উৰ্ণা, বোড়নী, বাজপের, অতিরাত্ত্র, অপ্টোর্ঘম। তন্মধ্যে অন্নিষ্টোমে হোতার কর্ম্বন্য ব্র্নিড বাখ্যাত হইল। তংপরে উক্ণা, বোড়নী ও অতিরাত্তের বিষয়ও বর্ণিত হইকে।
এক্ষণে উক্ণোর স্বদ্ধে বর্ণনা হইতেছে যথা—"অন্নিষ্টোমং বৈ—অবেন"

দেবগণ অগ্নিফোমের ও অহারগণ উক্থসমূহের আজার
লাইয়াছিলেন। তাঁহারা [উভরে] সমানবীর্যাই হইলেন।
দেবগণ অহারদিগকে হঠাইতে পারেন নাই। ঋষিদের মধ্যে
ভরষাজ তাঁহাদিগকে দেখিয়া বলিলেন, এই অহারগণ উক্থসমূহের আজার করিয়াছে, ইহাদের (দেবগণের) মধ্যে কেহাই
ভাহাদিগকে দেখিতে পাইতেছে না। এই বলিয়া

"এহ্য ষু ত্রবাণি তে২গ্ন ইম্খেতরা গিরঃ"—' অছে অগ্নি, তৃমি আইস, তোমার শোভন কার্য্য আমি কহিব, তদ্ভিম অভ্য বাক্য এইরূপে [ কহিব ]—এই মন্ত্রে অগ্নিকে উচ্চে আহ্বান করিয়াছিলেন। ঐ মত্ত্রে "ইতরা গিরঃ"—অন্থ বাক্য—অহ্বর-গণের বাক্য।

সেই অগ্নি তাঁহার সমীপে উপস্থিত হইয়া বলিলেন, এই বৃদ্ধ দীর্ঘ পলিত [ ঋষি ] আমাকে কি বলিতে চাহেন ?

ভরষাজই কুশ দীর্ঘ ও পলিত ছিলেন। তিনি বলিলেন, এই অহ্নরেরা উক্থসমূহের আশ্রেয় লইয়াছে; তাহাদিগকে তোমাদের কেহই দেখিতে পাইতেছ না। তখন অগ্নি অশ্ব হইয়া সেই অহ্নরদিগের অভিমুখে দৌড়িয়াছিলেন। অগ্নি যে অশ্ব হইয়া তাহাদের অভিমুখে দৌড়িয়াছিলেন, সেইহেতু ঐ [প্র্বোক্ত] মন্ত্র সাক্ষশ্ব নামক সামে পরিণত হইল। ইহাই সাক্ষশ্বের সাক্ষশ্ব ।

সেই জন্ম বলা হয়, সাকমশ্ব দারা উক্থসকলের প্রণয়ন করিবে। যাহা সাকমশ্ব হইতে ভিন্ন নামে প্রণীত হয়, সেই সকল উক্থ যেন অপ্রণীতই থাকে।

প্রমংহিষ্ঠীয় সাম দ্বারাও প্রণয়ন করিবে, ইহাও বলা হয়।
কেননা দেবগণ প্রমংহিষ্ঠীয় সাম দ্বারাও অন্তরদিগকে উক্থসমূহ
ইইতে নিরাক্ত করিয়াছিলেন।

<sup>(3) 01301301</sup> 

<sup>(</sup>২) "এছা ব্ ৰবাণি তে" ইভ্যাণি ঝক্ হইতে উৎপক্ষ সামের নাম সাক্ষম সাম। (সামসং ২।৫৫)
'আরং অমাকারো ভূষা তৈরস্থারৈ: সাকং বৃদ্ধং কৃষা ক্রিতবান্ তারাদ্যা সাক্ষ: সাক্ষমবিতি নাম
সুস্থান্ত্রণ' (সাক্ষা)।

<sup>্</sup>রত)ক্ষারারারিকার গারত" (৮)১০৬৮) ইত্যাদি যার হইতে উৎপর সামের দাস একংবিত্তীর সাম। (সামসং বাবহুদ।)

সেই জন্ম বলা হয়, প্রমংহিচীয় ছারা অথবা সাক্ষশ্ব ছারা [ উক্থসমূহ ] প্রণয়ন করিবে।

### ষষ্ঠ খণ্ড

#### উক্থ্য ক্রভু

উক্থ্য ক্রন্ত অগ্নিষ্টোমেরই বিক্বতি। অগ্নিষ্টোমের সকল অন্থর্চানই "ইহাতে বিহিত। করেক স্থলে অর বিভেদ আছে মাত্র। অগ্নিষ্টোমে সবনত্ররে শস্ত্র-সংখ্যা বারটি; উক্থ্যে সবনত্ররে শস্ত্রসংখ্যা পোনেরটি। এই বজ্ঞে অগ্নিষ্টোমে বিহিত শস্ত্রসমৃদর যথাবিধি পাঠ করিরা ভূতীর সবনে তিনটি অতিরিক্ত শক্তের পাঠ করিতে হয়। মৈত্রাবরুণ, ব্রাহ্মণাচহংসী ও অছাবাক যথাক্রমে এই তিন শস্ত্র পাঠ করেন। উক্ত শস্ত্রত্ররে স্কর্তবিধান যথা—"তে বা অস্থ্রা... য এবং বেদ"।

সেই অহুরের। মৈত্রাবরুণের উক্থ (শস্ত্র) আশ্রয় করিয়াছিল। সেই ইন্দ্র [অন্ত দেবগণকে ] বলিলেন, [তোমাদের
মধ্যে ] কে আমার সহিত আসিয়া এই অহুরদিগকে এন্থান
হইতে নিরাক্বত করিবে ? বরুণ বলিলেন, আমি করিব। সেইজন্ত মৈত্রাবরুণ (তন্নামক ঋত্বিক্) ইন্দ্র-বরুণ-দৈবত সূক্ত তৃতীয়
সবনে পাঠ করেন। তদ্ধারা ইন্দ্র ও বরুণ অহুরদিগকে
সেখান হইতে নিরাক্বত করিয়া থাকেন।

সেথান হইতে নিরাকৃত হইয়া অম্বরেরা ব্রাহ্মণাচ্ছংসীর উক্থ আশ্রেয় করিয়াছিল। সেই ইন্দ্র বলিলেন, কে আমার সহিত আসিয়া ইহাদিগকে এখান হইতে নিরাকৃত করিবে ?

<sup>( &</sup>gt; ) "रेखन्त्रना युवस्थाता" रेखानि मध्य मध्यात ४२ एक । प्रनक्ष रेख ७ नत्न ।

শ্বহস্পতি বলিলেন, আমি করিব। সেইজন্ম ব্রাহ্মণাচহংসী তৃতীয় गवत्न हेन्द्र-ब्रह्म्भिकि-रेतविक मुक्त भार्व करत्रन। क्षात्रा हेन्द्र ए রহস্পতি ভাহাদিগকে সেখান হইতে নিরাক্বত করিয়া থাকেন।

**শেখান হইতে** নিরাক্ত হইয়া অস্তরেরা অছাবাকের শস্ত্র আঞ্রয় করিয়াছিল। সেই ইন্দ্র বলিলেন, কে আমার সহিত শাসিয়া ইহাদিগকে এখান হইতে নিরাক্বত করিবে ? বিষ্ণু বলি-লেন, আমি করিব। সেইজন্য অচ্ছাবাক তৃতীয় সবনে ইন্দ্র-**বিষ্ণু-দৈবত সূক্ত পাঠ করেন** । তদ্ধারা ইন্দ্র ও বিষ্ণু ভাহাদিগকে দেখান হইতে নিরাকৃত করিয়া থাকেন।

[ এইরূপে উক্ত শস্ত্রতারে ] ইন্দ্রের সহিত দম্ব (যুক্ত) হইয়া ঐ [বরুণ, বুহস্পতি ও বিষ্ণু ] দেবতারা প্রশংসিত হয়েন। দক্ষই মিধুনস্বরূপ; সেইজন্য দক্ষ হইতে মিধুন উৎপন্ন হয় ও যিজমানের বিজ্ঞাৎপতি ঘটে। যে ইহা জানে, সে প্রকা বারা ও পশু বারা [ বর্দ্ধিত হইয়া ] উৎপন্ন হয়।

🐪 পোতার এবং নেষ্টার পক্ষে চারিটি ঋতুযাজ মন্ত্র ও ছয়টি [ যাজা ] ঋক বিহিত। ' এইরূপে উহা দশসংখ্যাযুক্ত ছইরা বিরাটের স্বরূপ হয়। এতদ্বারা যজ্ঞকে দশিনী (দশাক্ষরা) বিরাটেই প্রতিষ্ঠিত করা হয়।

<sup>(</sup>२) "छेन्धराजां न नत्त्रा प्रक्रमानाः" हेलानि ननम मध्यात्र ४४ एक अरः "कहा म हेतर-नकतः" रेजापि ग्यम मधलाइ ४७ एक । त्वका वशाक्तम वृश्याकि ७ रेखा ।

<sup>( • ) &</sup>quot;मर बार कर्षना मिना हित्नामि" हैलानि वर्ड मक्टनत •> एक । जनल हैस ७ विकू ।

<sup>(</sup>০) গোভাকে (তল্লামক এবিকৃষক) বিতীয় ও অষ্ট্ৰ্য বভুবাৰ মন্ত্ৰ ও সেটাকে ভ্ৰীয় ও ৰ্বৰ গড়বাল বৰ পাঠ কৰিতে হয় (১৯৭ পূঠ পাৰ্টীকা বেৰ)। ভবিষ উক্থাক্ত্তে উক্ত পুরুষ্টের প্রত্যেক শল্পে তাঁহাদিগকে একটি করিবা বাল্যামন্ত পাঠ করিছে। হয়। চারিটি বসুবাল ं बाहि,सोबारं अकरतारथ वन वरेत । वितास्त्रिक जनत मृत्यार वस ।

# চতুৰ পঞ্চিকা

# ষোড়ণ অধ্যায়

#### প্রথম খণ্ড

#### ষোড়শী ক্রতু

জ্যোতিষ্টোমন্ডেদ উক্থা ক্রভুর বিষয় বলা হইল, এক্ষণে বোড়শী ক্রভুর বিষয় বলা হইবে। ভদ্বিয়ে বিশেষবিধি বোড়শী শক্তের পাঠ যথা—"দেবা বৈ------এবং বেদ"।

দেবগণ পুরাকালে প্রথম দিনে [সোমপ্রয়োগ দারা]
ইন্দ্রের জন্ম বক্ত প্রস্তুত করিয়াছিলেন, দিতীয় দিনে সেই
বক্তকে অভিষিক্ত করিয়াছিলেন, তৃতীয় দিনে [ইন্দ্রকে]
বক্ত প্রদান করিয়াছিলেন; চতুর্থ দিনে ইন্দ্র তাহা [শক্তন-প্রতি] নিক্ষেপ করিয়াছিলেন। সেইজন্ম চতুর্থ দিবসে
বোড়নী শক্ত পাঠ করা হয়। এই যে বোড়নী শক্ত, ইহা
বক্তব্যরুগ চতুর্থ দিবসে যে বোড়নীর পাঠ হয়, ইহাতে
বেষকারী শক্তর প্রতি বক্ত নিক্ষেপ করা হয়। যে ব্যক্তি [এই
বজ্সানের] হন্তব্য, ইহাতে তাহার হত্যা ঘটে। বোড়নী বক্তন

<sup>(</sup>১) "অসাবি সোন ইক্র তে" (১৮৯।১) ইত্যাধি নত্র বোড়নী দত্তে গঠিত হয়। ছয়ধিন নাশী হইলে চতুর্ব দিবসে সোনপ্রয়োগে বোড়নী শত্র গঠিতবা।

স্বরূপ, আর উক্থ সকল পশুস্বরূপ; সেইজন্য উক্থসকলের। উপরে স্থাপন করিয়া যোড়শী পঠিত হয়।

উক্থসকলের উপরে স্থাপন করিয়া বোড়শী পাঠ করা হয়, তাহাতে বক্সস্থান্ধ বোড়শী দারা পশুগণকে নিয়মিত করা হয়। সেই হেড়ু পশুগণও বক্সস্থান্ধ বাড়শী দারাই নিয়মিত হইয়া মমুষ্যগণের নিকট উপন্থিত হয়। সেই হেড়ু অস্থ মমুষ্য গরু বা হস্তী নিয়মিত হইলে আপনা হইতে বাক্যদারা আহ্বান মাত্রেই নিকটে আসিয়া উপন্থিত হয়। বক্সরূপ বোড়শী দেখিলেই তাহারা বোড়শী দারা নিয়মিত হয়, কেননা বাক্যই বক্স ও বাক্যই বোড়শী।

এ বিষয়ে প্রক্ষবাদীরা প্রশ্ন করেন, ষোড়শীর ষোড়শিত্ব কি?
[উত্তর ] ইহা স্তোত্রসমূহের মধ্যে ষোড়শ, শস্ত্রসমূহের মধ্যে ষোড়শ, বোল অকরে (অসুষ্টুভের পূর্ববার্দ্ধে) ইহার আরম্ভ হয়, বোল অকরের (অসুষ্টুভের উত্তরার্দ্ধপাঠের)পর প্রণব উচ্চারিত হয়, ইহাতে ষোড়শপদযুক্ত নিবিৎ স্থাপিত হয়, ইহাই ষোড়শীর ষোড়শিত্ব। বোড়শী অসুষ্টুপ্ ছন্দ প্রাপ্ত হইলেও উহাতে সুইটি অকর অতিরিক্ত থাকে। বাগ্দেবতার সুইটি স্তন;

<sup>(</sup>২) উক্ধাক্রভূতে অগ্নিষ্টোমবিহিত যাদশ শব্দের অভিনিক্ত তিনটি শব্দ ভূতীয় সবনে পঠিত হয় (পূর্বেন দেখ); বোড়শীতে সেই তিনটির পরে বোড়শী শব্দ পঠি করা হয়।

<sup>(</sup>৩) আরিটোনে বারটি শত্র, উক্বো পোনেরটি, বোড়শীতে আরও একটি শত্র বিহিত; এইটি বোড়শ শত্র। এই বাবে বোড়শ এহ হইতে সোমাহতি হর এবং তৎকালে ঐ বোড়শ শত্র পঠিও ও বোড়শ বোত্র গীত হয়। বোলটি এহ, বোলটি ভোত্র, বোলটি শত্র আছে বলিরা উহার নাম বোড়শী (বোড়শব্জ) ক্রড়। বোড়শ শত্রের অন্তর্গত "কিং চাক্ত সদে স্করিতঃ" ইড়াদি নিবিদেরও বোলটি গদ।

<sup>(</sup>৪) "অসাৰি সোম ইক্ল ডে" (১৮৮৪১-৬) ইত্যাদি ছয়ট অপুষুপু ছব্দের মন্ত্র লইরা

সত্য ও অনৃত ঐ হুইটি স্তন। যে তাহা জানে, সত্য তাহাকে রক্ষা করে ও অনৃত তাহাকে হিংসা করে না।

## দ্বিতীয় খণ্ড -বোডশী শন্ত্র

বোড়শী শস্ত্রে বিহিত সাম যথা—"গৌরিবীতং……স্তবতে"

তেজস্কামী ও ব্রহ্মবর্চ্চসকামী [যজমান] গৌরিবীর্ত্ত মন্ত্রকে 'যোড়শী সাম করিবে। গৌরিবীত মন্ত্রই তেজ ও ব্রহ্মবর্চ্চস। যে ইহা জানিয়া গৌরিবীত মন্ত্রকে যোড়শী সাম করে, সে তেজস্বী ও ব্রহ্মবর্চ্চসসম্পন্ন হয়।

কেহ কেহ বলেন, নানদ ব্যন্ত্রকেই যোড়শী সাম করিবে। একদা ইন্দ্র রত্তের প্রতি বজ্র উন্নত করিয়া প্রহার করিয়াছিলেন। আহত হইয়া রত্ত উচ্চ নাদ (শব্দ) করিয়া-ছিল। সেই উচ্চ নাদ হইতে নানদ সাম হইয়াছিল। ইহাই নানদের নানদত্ব। এই যে নানদ সাম, ইহা শক্রহীন ও

বোড়নী শন্ত্রের আরম্ভ। অনুষ্টু ভের অক্ষর সংখ্যাও বোলর ছই গুণ। কাজেই অনুষ্টু ভের সহিত এই বাগের বিশেষ সম্বন্ধ। বোড়নী শন্ত্রে বিহত ও অবিহৃত ছইরূপ পাঠ আছে। অবিহৃত পাঠে এ মন্ত্র। বিহৃত পাঠের মন্ত্র আখলায়ন দিরাছেন (৬।৩)১); তাহার প্রথম মন্ত্রের প্রথমার্ক্কে বোল অক্ষর, কিন্তু বিতীয়ার্ক্কে আঠার অক্ষর। যথা—"ইন্দ্র জুব্দ্ব প্রবহায়াহি শূর হরী ইহ। পিরা স্বত্তক্ত মতির্ন মধ্যক্তকান-চারন্দ্রমার ।" বিতীয় চরণের অতিরিক্ত অক্ষর্থর বাগ্দেবতার স্তনের সহিত উপমিক্ত হইল।

<sup>(</sup>১) গৌরিবীত ক্ষবি দৃষ্ট "ব্যক্তি প্র গোপতিং গিরা" (৮।৬৯।৪) মন্ত্র হইতে উৎপদ্ধ সামের নাম গৌরিবীত সাম। বোডনী বাধে উহাই বোড়নী স্তোত্তমধ্যে গীত হয়।

<sup>(</sup>२) "প্রত্যাকৈ পিপীবতে" ( সাম-সং হাঙাগাহা১-৪) ইত্যাদি মন্ত্রে নানদ সাম উৎপন্ন।

শক্রণাতী। যে ইহা জানিয়া নানদকে বোড়শী সাম করে, সে শক্রহীন ও শক্রণাতী হয়।

যদি নানদকে সাম করা হয়, তাহা হইলে ষোড়শী শস্ত্র অবিহত ভাবে পাঠ করিবে; কেননা [উদ্গাতারাও] অবিহত
করিয়াই ষোড়শী স্তোত্র [গান] করেন। আর যদি গৌরিবীতকে
সাম করা হয়, তাহা হইলে ষোড়শী শস্ত্র বিহৃতভাবে পাঠ
করিবে; কেননা [উদ্গাতারাও] বিহৃত করিয়াই ঐ স্তোত্র
গান] করেন।

### তৃতীয় খণ্ড যোডশী শস্ত্র

সামগানকালে 'বিশ্বতি'-সম্পাদন যথা—"অথাতঃ...এবং বেদ"

অনস্তর ঐ [ গৌরিবীত-সাম-গান-] কালে "আ ত্বা বহস্ত হরয়ঃ" 'ইত্যাদি [তিনটি] গায়ত্রী ও "উপো যু শৃণুহী গির্থু" ইত্যাদি [তিনটি ] পঙ্কি পরস্পর মিশাইবে। পুরুষ

<sup>(</sup>৩) যে সকল ঋক্ মত্রে সাম উৎপন্ন হয়, তয়ধ্যে একের চরণ অস্তের চরণের সহিত ধাোগ
করিয়া গান করিলে উহাকে বিহৃত করা হয়। ঐয়প না করিলে অবিহৃত ভাবে গান হয়।
নিম্মে পরথতে দেখা

<sup>(</sup>৩) এক ছন্দের এক চরণের সহিত অক্ত ছন্দের এক চরণ মিশাইরা, অর্ধাৎ একের পর অক্তকে বসাইরা, গানের নাম বিহরণ বা বিহুতি-সম্পাদন। গারত্রী ছন্দের তিন চরণ, পঙ্জির পাঁচ চরণ। গারত্রীর প্রথম চরণের পর পঙ্জির প্রথম চরণ, গারত্রীর বিতীরের পর পংজির ছিতীর, পায়ত্রীর তৃতীরের পর পঙ্জির তৃতীর, ও তৎপরে পঙ্জির অবশিপ্ত ছই চরণ বসাইরা গান করিলে বিহুতি সম্পাদন হয়। গোরিবীত সাম গানকালে এইরপে তিনটি গায়ত্রীর সহিত তিনটি পঙ্জি ব্যাক্রমে মিশাইরা গান করিতে হয়। নানদ সাম গানকালে এইরপে এক ছন্দের সহিত আল্প ছন্দের চরণ মিশান বিহিত নহে; উহা অবিহৃত বাধিরাই গান করিতে হয়।

( মনুষ্য ) গায়ত্রী-সম্বন্ধী ও পশুগণ পঙ্জি-সম্বন্ধী। এতদারা পুরুষকে পশুগণের সহিত মিলিত করা হয় ও পশুগণে প্রতি-ষ্ঠিত করা হয়। আর যে গায়ত্রী ও পঙ্জি, উহারা [একযোগে] ছুইটি অনুষ্টুভের সমান। ° এরপ করিলে যজমান বাক্যের, অনুষ্টুভের ও বজ্রের স্বরূপ হুইতে বিযুক্ত হয় না।

"যদিন্দ্র পৃতনাজ্যে" 'ইত্যাদি [ তিনটি ] উষ্ণিক্ ও "অয়ং
তে অস্ত হর্যতে" 'ইত্যাদি [তিনটি] রহতী মিশাইবে। পুরুষ
উষ্ণিক্-সম্বন্ধী ও পশুগণ রহতী-সম্বন্ধী। এতদ্বারা পুরুষকে
পশুগণের সহিত মিলিত করা হয় ও পশুগণেই প্রতিষ্ঠিত করা
হয়। ঐ যে উষ্ণিক্ ও রহতী, উহারা [ এক্যোগে ] হুইটি
অমুষ্টুভের সমান। ' ঐরপ করিলে যজমান বাক্যের,
অমুষ্টুভের ও বজ্রের স্বরূপ হইতে বিযুক্ত হয় না।

"আ ধ্র্ব সৈম" ইত্যাদি দ্বিপদা ঋক্ ও "ব্রহ্মন্ বীর ব্রহ্মকুতিং জ্য়াণঃ" । এই ত্রিফ ভ মিশাইবে। পুরুষ দ্বিপাদ এবং
বীর্ঘাই ত্রিফ প্ । এতদ্বারা পুরুষকে বীর্ঘ্যের সহিত মিলিত
করা হয় ও বীর্ঘ্যে প্রতিষ্ঠিত করা হয়। সেইজন্ম সকল পশুর
মধ্যে পুরুষই সর্ব্বাপেক্ষা বীর্ঘ্যবান্ হইয়া বীর্যে প্রতিষ্ঠিত
থাকে। ঐ যে বিংশতি-অক্ষরযুক্ত দ্বিপাদ মন্ত্র, এবং যে ত্রিফ পুরু,

<sup>(</sup>৪) গারতীর তিন, পঙ্জির পাঁচ ও অস্টুভের চারি চরণ; অতএব গারতী পঙ্জি মিজিড হইয়া ছুই অসুষ্টুভের সমান হয়।

<sup>( 4 )</sup> ४।२२१२६-२१ | ( ७ ) ७१८४। -०।

<sup>(</sup> १ ) উঞ্চিকের আটাইশ ও বৃহতীর ছত্রিশ অক্ষর একবোগে চৌব**টি অক্ষর; অসুষ্ট**ুভের চারি চরণে ব্রিশ।

<sup>(</sup> b ) 10818 1 ( a ) 15915 1

উহারা [একযোগে] ছুইটি অমুষ্ট্রভের সমান'। ঐ রূপ করিলে যজমান বাক্যের, অমুষ্ট্রভের ও বজ্ঞের স্বরূপ হইতে বিযুক্ত হয় না।

"এষ ব্রহ্মা" ইত্যাদি [ তিনটি ] দ্বিপদা " ও "প্র তে
মহে বিদথে শংসিষং হরী" ইত্যাদি [তিনটি] জগতী মিশাইবে।
পুরুষ দ্বিপাদ ও পশুগণ জগতী-সম্বন্ধী। এতদ্বারা পুরুষকে
পশুগণের সহিত মিলিত করা হয় ও পশুগণেই প্রতিষ্ঠিত করা
হয়। সেইজন্ম পুরুষ পশুগণে প্রতিষ্ঠিত হইয়া [ হুগ্নাদি ]
ভক্ষণ করিতে পায় ও তাহাদিগকে বশে রাথিয়া থাকে। ঐ
যে ষোড়শাক্ষরা দ্বিপদা এবং ঐ জগতী, উহারা [ একযোগে ]
দুইটি অমুষ্টুভের সমানহয়।" ঐরপ করিলে যজমান বাক্যের,
অমুষ্টুভের ও বজ্রের স্বরূপ হইতে বিযুক্ত হয় না।

"ত্রিকক্রতেষু মহিষো যবাশিরম্" ইত্যাদি " [ তিনটি ] এবং "প্রোরথম্" " ইত্যাদি [ তিনটি ] অতিচ্ছন্দ মন্ত্র পাঠ করা হয়। " ছন্দোগণের যে রস ( সারভাগ ) অতিশয় ক্ষরিত হইয়াছিল, তাহা অতিচ্ছন্দ মন্ত্রগুলির

<sup>( &</sup>gt;• ) দ্বিপদার বিশ ও ত্রিষ্টু ভের চুয়ারিশ একবোগে চৌবটি।

<sup>(</sup>১১) শাকল সংহিতার নাই। আখলারন দিয়াছেন (৬।২।৬) যথা—"এখ ব্রহ্মা য ঋছির। ইন্দ্রো নাম শ্রুতোগৃণে । বিশ্রুতরো যথাপথ। ইন্দ্র ছদ্যন্তি রাতরঃ । দ্বামিছে বসম্পতে। যদ্ভি দিরো ন সংযত ॥"

<sup>( &</sup>gt;2 ) > 0 | 26 | > 0 |

<sup>(</sup> ১৩ ) দ্বিপদার বোল ও জগতীর আটচরিশ একবোপে চৌবটি।

<sup>( 38 ) 212212-01 ( 36 ) 3.120012-01</sup> 

<sup>(</sup>১৬) উক্ত মন্ত্রগুলির প্রত্যেক্টিতে সাত চরণ বিদ্যমান। চরণ সংখ্যা বাছল্য হেতু উহাসের নাম অতিচ্ছেন্দ মন্ত্র।

অভিমুখে ক্ষরিত হইয়াছিল; ইহাই অতিচ্ছন্দোগণের অতিচ্ছন্দস্ত । ঐ যে ষোড়শী শস্ত্র, উহা সকল ছন্দ হইতেই
নির্শ্মিত; সেই জন্ম অতিচ্ছন্দ মস্ত্র পাঠ করিলে যজমানকে
সকল ছন্দ দারাই নির্মাণ করা হয়। যে উহা জানে, সে সকল
ছন্দে নির্মিত ষোড়শী শস্ত্র দারা সমৃদ্ধ হয়।

### চতুর্থ খণ্ড যোড়শী শস্ত্র

বোড়শী শস্ত্র সম্বন্ধে অক্সান্ত ব্যবস্থা যথা—"মহানামীনাং…এবং বেদ"

মহানাল্লী ঋকের উপসর্গগুলি [ অতিচ্ছন্দ মন্ত্রে ] যোগ করা হয়। 'প্রথমা মহানাল্লী ঋক্ এই [ ভূ-] লোক; দ্বিতীয়া মহানাল্লী অন্তরিক্ষলোক; তৃতীয়া মহানাল্লী ঐ [ স্বর্গ ] লোক। এই যে যোড়শী, ইহা সকল লোক দ্বারা নির্মিক্ত।

ছরটি অভিচ্ছেন্দ মন্ত্রের মধ্যে "ত্রিকজ্রকের্" ইত্যাদি প্রথম মত্রে চৌবটি অকর থাকার উহা ছুই
অনুষ্ট ভের তুল্য, উহাতে উপদর্গবোগের প্রয়োজন নাই। কিন্তু অবশিষ্ট পাঁচটি অভিচ্ছন্দ মত্রে
অকরসংখ্যা অল্প; কাজেই, উহার প্রত্যেকে এক এক উপদর্গ বোগ করিয়া অক্ষরসংখ্যা পূরণ করিয়া
লইয়া পাঠ করা আবশ্রুক। এইয়পে অক্স মত্রে উপস্প্ত বা প্রক্ষিপ্ত হয় বলিয়া মহানামীর অন্তর্গত্ত
উক্ত পদপ্তনির নাম উপদর্শ।

<sup>( &</sup>gt; ) ঐতরের আরণ্যক মধ্যে চতুর্ধ আরণ্যকে "বিদা মঘবন্ বিদা গাতুমসু শংসিবোদিশঃ" ইত্যাদি নয়ট বক্ উদ্ভ হইয়াছে, উহাদের নাম মহানায়ী গক্। তয়ধ্যে দ্বিতীর বকে "প্রচেতন" এবং "প্রচেতর," তৃতীর ঝকে "আয়াহি পিব মংব," বঠ ঝকে "ক্রভুন্দন্দ ঝতং বৃহৎ," আইম ঝকে "স্ম আধেহি নো বসো" এই পাচটি গদ আছে। এই পাচটির নাম উপদর্গ। (আমান প্রৌ স্প ভাষাক) গাঁচটি উপদর্গে সমুদরে ব্রিলটি অকর পাকার উহা একটি অসুই,ভের তুল্য। অবিহৃত্ব বাড়েদী শস্ত্রে অতিচ্ছন্দ মন্ত্র পাঠের পর এই উপদর্গ করটি একত্র করিয়া একটি অসুই,শ্রুপে, পাঠ করিতে হয়। বিহৃত বোড়দীতে অতিচ্ছন্দ মন্ত্রগুলিতে উপদর্গগুলি বোগ করিয়া গাঠ করিতে হয়।

মহানাশ্নী ঋকের উপসর্গগুলি [ অতিচ্ছন্দে ] যোগ করিলে উহাকে সকল লোক দারাই নির্মিত করা হয়। যে ইহা জানে, সে সর্বলোক দারা নির্মিত যোড়নী দারা সমৃদ্ধ হয়।

উক্তরণে উপসর্গযোগ দারা অতিচ্ছন্দ মন্ত্রগুলিকে ক্সত্রিম অনুষ্টুভে পরিণত করিয়া তাহা পাঠের পর কতিপর অক্সত্রিম অনুষ্টুপ, পাঠের বিধান যথা— "প্র প্রান্দাংসতি"

"প্রপ্র বন্ত্রিফ্র্ভমিষম্" ইত্যাদি, "অর্চ্চত প্রার্চত" ইত্যাদি এবং "যো ব্যতীর ফাণয়ৎ" ইত্যাদি <sup>8</sup> [তিন তিনটি] অক্কৃত্রিম অসুফ্রপ্র পাঠ করা হয়। [মার্গানভিজ্ঞ পথিক] যেমন এখানে ওখানে অপথে বিচরণ করিয়া শেষে [প্রকৃত] পথ জানিতে পারে, [কৃত্রিম অসুফ্রপ্র পাঠের পর] এই যে অক্কৃত্রিম অসুফ্রপ্র পাঠ করা হয়, ইহাও সেইরূপ।

বিজ্বত ও অবিজ্বত উভয়বিধ শক্ত্র পাঠের ফল যথা—"স যো……বেদ"

যে যজমান [ আপনাকে ] সম্পন্ন ও প্রাপ্ত শ্রী বলিয়া মনে করে, সে [ বিহুতি-সম্পাদন দারা ] ছন্দোগণের ক্লেশ ঘটিয়া বিপৎ হইতে পারে এই আশঙ্কায় অবিহৃত ষোড়শী শস্ত্র পাঠ করাইবে। আর যে [ আপনার ] অমঙ্গল নাশের ইচ্ছা করে, সে বিহুত ষোড়শী পাঠ করাইবে; কেননা ঐ ব্যক্তি অমঙ্গলের সহিত মিলিত রহিয়াছে; ঐরপ করিলে উহাতে বিভ্যমান মালিত্য (অমঙ্গল) নাশ করা হইবে। যে ইহা জানে, সে অমঙ্গল নাশ করে।

শন্ত্র-সমাপ্তি মন্ত্র যথা—"উত্তৎ……গময়তি"

"উত্তদ্ ভ্ৰশ্নস্থ বিউপম্" ' এই অন্তিম ঋকে [ যোড়শী পাঠ ]

সমাপ্ত করিবে। স্বর্গলোকই অধ্যের (আদিত্যের) বিউপ (নিবাস); এতদ্বারা যজমানকে স্বর্গলোক প্রাপ্ত করা হয়। শত্তপাঠান্তে যাজ্যাবিধান—"অগাঃ পূর্ব্বেষাং…এবং বেদ"

"অপাঃ পূর্বেষাং হরিবঃ স্থতানাম্" তই মন্ত্রকে [ ষোড়শী শন্ত্রের ] যাজ্যা করিবে। এই যে ষোড়শী, ইহা সকল সবন হইতে নির্মিত; "অপাঃ পূর্ব্বেষাং হরিবঃ হৃতানাম্" —অহে হরিবান্ (ইন্দ্র), তুমি পূর্ব্বে হুত সোম পান করিয়াছ— এই মন্ত্রকে যে যাজ্যা করা হয়, উহার তাৎপর্য্য যে [পূর্ববর্তী] প্রাতঃসবনই [ ইন্দ্রকর্তৃক ] পীত হইয়াছে। প্রাতঃসবন্, হইতেই ঐ ষোড়শীকে নির্মাণ করা হয়। "অথো ইদং সবনং কেবলং তে"—অপিচ এই সবনও কেবল তোমারই —এই [ দ্বিতীয় চরণে ] মাধ্যন্দিনকেই কেবল [ইন্দ্রের] সবন বলা হইতেছে। এতদ্বারা মাধ্যন্দিন সবন হইতেই ষোড়শীকে নির্মাণ করা হয়। "মমদ্ধি সোমং মধুমন্তমিন্তা"—অহে ইন্দ্র, মধুর সোম পান করিয়া মন্ত হও—এই [ তৃতীয় চরণে ] তৃতীয় সবনই মদ্-শব্দযুক্ত । এতদ্বারা তৃতীয় সবন হইতেই ষোড়শীকে নির্মাণ করা হয়। "সত্রা রুষঞ্জঠর আরুষস্ব"— অহে বর্ষণসমর্থ [ইন্দ্র], সত্ররূপ উদরে [ সোমরস ] বর্ষণ কর-এই [ চতুর্থ চরণ ] ব্যণ্-পদযুক্ত। বোড়শীর রূপপ্ত র্ষণ্-যুক্ত ( বর্ষণহেতু বা তৃপ্তিহেতু ) ; এবং এই যে ষোড়শী, উহা সকল সবন হইতেই নিৰ্মিত। "অপাঃ পূৰ্বেষাং হরিবঃ হুতানাং" এই মন্ত্রকে যে যাজ্ঞা করা হয়, এতদ্বারা সকল

<sup>( . ) 3-1961201</sup> 

<sup>(</sup> १ ) ভৃতীয় সবনের নিবিদে হর্ববাচক মদ্ ধাতুবিশিষ্ট পদ আছে।

সবন হইতেই ষোড়শীকে নির্মাণ করা হয়। যে ইহা জানে, সে সকল সবন হইতেই নির্মিত ষোড়শী দারা সমৃদ্ধ হয়।

প্রি যাজ্যা মস্ত্রের] একাদশ-অক্ষরযুক্ত প্রত্যেক চরণে মহানাল্লী ঋকের [ অন্তর্গত ] পঞ্চাক্ষরযুক্ত উপদর্গ যোগ করিবে। এই যে যোড়শী, উহা দকল ছন্দ হইতে নির্মিত। মহানাল্লী ঋকের [অন্তর্গত] পঞ্চাক্ষর উপদর্গকে যে যাজ্যা মস্ত্রের একাদশাক্ষরযুক্ত প্রত্যেক চরণে যোগ করা হয়, এতদ্বারা যোড়-শীকে দকল ছন্দ হইতেই নির্মিত করা হয়। যে ইহা জানে, সে দকল ছন্দ হইতেই নির্মিত যোড়শী দ্বারা দম্দ্ধ হয়।

# পঞ্চম খণ্ড

#### অতিরাত্র

বোড়শী ক্রতুর বিবরণ সমাপ্ত হইল। অতঃপর অতিরাত্র যথা—"অহবৈ'...
অপিশর্কারত্বম্।

একদা দেবগণ দিবসকে আশ্রয় করিয়াছিলেন ও অস্থরেরা রাত্রি আশ্রয় করিয়াছিল। তাঁহারা [উভয়ে] সমানবীর্য্য হইয়াছিলেন ও কেহ কাহাকেওপরাস্থৃত করিতে পারেন নাই।

<sup>(</sup>৮) উদ্ধিতি নয়টি মহানায়ী বংকর সহিত আর নয়টি মন্ত্রের উক্ত আরণাকে উল্লেখ আছে।
ফলপ্রণার্থ উহার পাঠ আবশুক; এইজক্ত উহাদের নাম প্রীণ মন্ত্র। ঐ নয়টি প্রীণ মন্ত্রের প্রথমটিতে
"এবাহি এব," বিতীয়টিতে "এবাহি ইক্রম্," বঠে "এবা হি শক্রং" এবং "বলী হি শক্রং" এই চারিটি
পঞ্চাক্ষর যুক্ত অংশ আছে; উহাদিগকেই এছলে উপসর্গ বলা হইল। বোড়ালী শক্রের বাজামন্ত্রের
প্রত্যেক চরণে একাদশ অক্ষর। প্রত্যেক চরণের আদিতে পঞ্চাক্ষর উপদর্গ বসাইলে অক্ষরসংখ্যা
বোলটি হয়। চারি চরণের আদিতে চারিটি উপসর্গ যথাক্রমে বসাইলে যাজামন্ত্রের অক্ষরসংখ্যা
চৌবিটি হয় ও বাজ্যা বল্লটি ছইটি অক্টেডুকের সমান হয়।

ইন্দ্র বলিলেন, কে আমার সহিত [একযোগে] এই অম্বরদিগকে এই রাত্রি হইতে অপসারিত করিবে ? কিন্তু তিনি দেবগণের মধ্যে কাহাকেও দেখিতে পাইলেন না। রাত্রির অন্ধকারকে তাঁহারা মৃত্যুর মত ভয় করিয়াছিলেন। সেই নিমিত্ত এখনও লোকে রাত্রিকালে [ গৃহ হইতে ] কিঞ্চিৎ বাহিরে আসিয়াই ভয় পায়; [কেননা] রাত্রি অন্ধকার এবং মৃত্যুরই মত।

কেবল ছন্দেরা ইন্দ্রের অনুগমন করিয়াছিল। সেই জন্ম ইন্দ্র এবং ছন্দোগণ [ অতিরাত্র ক্রতুতে ] রাত্রির কর্মা নির্বাহ করেন। [উহাতে ] নিবিৎ বা পুরোরুক্ বা ধায়া বা অন্ম দেবতার উদ্দিষ্ট শস্ত্র পঠিত হয় না। কেবল ইন্দ্রই ছন্দো-গণের সহিত রাত্রির কর্মা নির্বাহ করেন। [রাত্রিতে অনুষ্ঠিত] পর্যায়সকল দ্বারাই তাঁহারা [ যাগভূমি ] পরিক্রমণ করিয়া অন্তরদিগকে নিরাক্বত করিয়াছিলেন। পর্যায়সমূহ দ্বারা পর্যায় (পারক্রমণ) করিয়া উহাদিগকে নিরাক্বত করিয়াছিলেন, উহাই পর্যায়সকলের পর্যায়ত্ব।' প্রথম পর্যায় দ্বারা পূর্বারাত্ব ইতে, মধ্যম পর্যায় দ্বারা মধ্যরাত্র হইতে ও শেষ পর্যায় দ্বারা শেষরাত্র ইইতে উহাদিগকে নিরাক্বত করিয়াছিলেন।

<sup>(</sup>১) অভিরাত্ত ব্যক্তে রাত্রিকালে তিন পর্যার অম্প্রতি হয়। প্রত্যেক পর্যারে চারি বার দোমপূর্ণ চমদ অফি গণকে ব্রিরা আদে। এক একবার ব্রিয়া আদিবার সময় এক এক শক্ত্র ও এক এক বাজা পঠিত হয়। বাজান্তে সোমাহতি হয়। প্রথম পর্যারে প্রথমে হোডার, পরে মেলা-বরুণের, পরে ব্রাহ্মণাচহুংসীর ও তৎপরে অচ্ছাবাকের চমদ যুরিরা আদে। ঐক্লপ আর ছুইটি পর্যার অক্স্রতিত হয়। চমস যুরিরা আদে। বা পরিক্রমণ করে বলিরা উহার নাম পর্যার।

<sup>(</sup>২) রাত্রিকে ত্রিশ দণ্ড ধরির। তিন তাপ করিলে প্রড্যেক ভাগ দশদণ্ডব্যাপী হর। তিন ভাগে তিন পর্যার অনুষ্ঠিত হর।

ছন্দেরা বলিয়াছিল, [ অহে ইন্দ্র ] আমরাই শর্বরী (রাত্রি) হইতে [ অস্তরদিগকে নিরাকৃত করিবার জন্ম ] তোমার অমু-গমন করিয়াছি। এই জন্মই ঐ ছন্দগুলিকে অপিশর্বর নাম দেওয়া হইয়াছে। ইন্দ্র রাত্রির অন্ধকারকে মৃত্যুর মত ভয় করিয়াছিলেন; ঐ ছন্দেরাই তাঁহাকে সেই ভয় হইতে উত্তীর্ণ করিয়াছিলেন। ইহাই অপিশর্বরের [তন্নামক ছন্দের] অপিশর্বরন্থ।

## ষষ্ঠ খণ্ড অতিরাত্র

অতিরাত্তে পর্যায়সমূহে শস্ত্রথাজ্ঞাদি বিধান যথা—"পাস্ত মা.....অবরুদ্ধে"

"পান্ত মা বো অন্ধসঃ" ওই অন্ধঃ-শন্ত্যুক্ত অনুষ্ঠুন্তে রাত্রির শস্ত্র আরম্ভ করিবে। রাত্রি অনুষ্ঠুন্তের সম্বন্ধযুক্ত, সেইজন্য উহা রাত্রির স্বরূপ।

অন্ধঃ-শব্দযুক্ত, [পানার্থক-] পীতশব্দযুক্ত, এবং [হর্ষার্থক-] মদৃশব্দযুক্ত [চারিটি ] অভিরূপ ত্রিষ্টুপ্কে [প্রথম পর্য্যায়ের চারিটি চমসের ] যাজ্যা করা হয়। কেননা যাহা যজ্ঞে অভি-রূপ, তাহাই সমৃদ্ধ।

<sup>(</sup>১) ৮।৯২।>, প্রথম পর্যারের হোড্চমদ-পরিক্রমণে বে শস্ত্র পঠিত হয়, এইটি তাহার প্রথম মন্ত্র।

<sup>(</sup>২) গায়ত্রী ত্রিষ্ট্রপ্রগতী ও অনুষ্ট্রপ্ এই চারিটি ছন্দের প্রথম তিনটি দিবসকুজ্য সবনত্তরে প্রযুক্ত হয়। অবশিষ্ট অনুষ্ট্রপ্রাত্তিকালেই প্রযোজ্য।

<sup>(</sup> ৬ ) চারিটি বাজাসম্বের প্রত্যেকটিতেই উক্ত **অর্থনের**বাচক শব্দ আছে ।

যখন প্রথম পর্য্যায়ে স্তোত্রগান হয়, তখন [ গেয় মন্ত্রের ] প্রথম চরণ পুনরায় গৃহীত হয় (অর্থাৎ ছুইবার উচ্চারিত হয় )। এরপ করিলে অস্তরদের যে অর্থ ও গরু আছে, তাহা তাহাদের নিকট হইতে [ কাড়িয়া ] লওয়া হয়।

যথন মধ্যম পর্য্যায়ে স্তোত্রগান হয়, তথন মধ্যম পদ পুনরায় গৃহীত হয়। ঐরপ করিলে অস্থরদের যে শকট ও রথ আছে, তাহা তাহাদের নিকট হইতে [কাড়িয়া] লওয়া হয়।

যথন অন্তিম পর্য্যায়ে স্তোত্রগান হয়, তথন অন্তিম চরণ পুনরায় গৃহীত হয়। ঐরূপ করিলে অস্তরদের শরীরে যে বস্ত্র, হিরণ্য ও মণি আছে, তাহা [ কাড়িয়া ] লওয়া হয়। যে ইহা জানে, সে শক্রর ধন গ্রহণ করে ও শক্রকে সকল লোক হইতে নিরাকৃত করে।

ত্ব কেই প্রেশ্ন করেন, দিবসের কর্ম্ম প্রমানযুক্ত, রাত্রির কর্ম্ম প্রমানযুক্ত নহে, তবে কিরূপে [ দিন ও রাত্রির কর্মা ] উভয়েই প্রমানযুক্ত হয় এবং কিরূপেই বা তাহারা সমানভাগযুক্ত হয় ?' [ উত্তর ] যেহেতু [অতিরাত্রে] 'হিন্দায় মদনে স্থতম্" ''ইদং বসো স্থতমন্ধঃ" এবং ''ইদং হুম্বোজসা স্থতম্" ইত্যাদি মন্ত্রে স্তোত্রগান হয় ও শস্ত্রপাঠ হয়,তাহাতেই

<sup>(</sup> ৪ ) স্তোত্রগানের মত শস্ত্রপাঠেও প্রথম চরণ ছইবার পঠিত হয়।

<sup>(</sup>৫) দিবদে অমুঠের দোমবাগে সংনত্তরে বহিপ্পবমান, মাধ্যন্দিনপ্রমান ও আর্ভবশ্বনান গীত হয়। রাত্তিতে অমুঠিত অতিরাত্ত সোমবাগে প্রমান তোত্তের ব্যবহা নাই, তবে কিন্ধপে রাত্তিতে প্রমান না থাকিলেও প্রমানের ফল পাওয়া যার, এই প্রশ্ন।

<sup>( # )</sup> missipe [ ( 4 ) missip [ ( # ) missip |

রাত্রিকর্ম প্রমানযুক্ত হইয়া থাকে; তাহাতেই [ দিনকর্ম ও রাত্রিকর্ম ] উভয়েই প্রমানযুক্ত হয় ও সমানভাগবিশিষ্ট হইয়া থাকে।

স্তোত্রসংখ্যা পরিমিত ( সীমাবদ্ধ ), কিস্তু তদনন্তর পঠিত শস্ত্রসংখ্যার কোন পরিমাণ নাই। <sup>২</sup> যাহা অতীত, তাহা পরি-মিত ; যাহা ভবিষ্যৎ, তাহা অপরিমিত লাভের আশা করে। স্তোত্র (অর্থাৎ তদন্তর্গত মন্ত্রসংখ্যা) অতিক্রম করিয়া [বহুতর] মন্ত্র [ হোতা শস্ত্রমধ্যে ] পাঠ করেন। প্রজা এবং পশুও

<sup>( &</sup>gt; ) জন্নিষ্টোদে বার ও উক্থো তদভিনিক তিন, একবোগে দিনকর্শ্বে পোনের স্তোত্ত

<sup>(</sup>১০) প্রতি পর্যারে চারিবার দোমাহতি, শব্রণাঠ ও স্তোত্রগান হয়। অতএব তিন পর্বারে বার্ম্ট স্তোত্ত।

<sup>(</sup>১১) রাজিশেবে প্রয়োবনের পূর্ব্বে সন্ধিন্তোত্ত হয়। দিবারাত্তের সন্ধিন্তলে গীত হয় বলিরা উহার নাম সন্ধিতোত্ত। ঐ তোত্তে ছয়টি মন্ত্র (সামসংহিতা ২০৯৯—১০৪)। তুইটি অগ্নির, ছইটি উবার ও ছইটি অগ্নিন্তরের উদ্দিষ্ট। রথস্তর সাম বে নিয়মে গীত হয়, এই পৃঠত্তোত্তেও সেই নিয়মে গীত হইরা থাকে।

<sup>(</sup>১২) স্তোত্রগত স্তোম কবল চারিপ্রকার,—ত্তিবৃৎ, পঞ্চনশ, সপ্তদশ, ও একবিংশ। তদতিরিক্ত স্তোম নাই। কিন্তু স্তোত্তান্তে বে শত্র পাঠ হয়, তাহাতে মন্ত্রসংখ্যার কোন সীমা বিশ্বিষ্ট নাই। স্তোত্তে বত মন্ত, শত্রে পঠিত মন্ত্র তাহা অপেকা আহিক হইতে পারে।

আপনাকে অতিক্রম করে। 'ব সেইজন্য এই যে স্তোত্ত অতিক্রম করিয়া শস্ত্র পঠিত হয়, এতদ্বারা যাহা (প্রজা ও পশু) আপ-নাকে অতিক্রম করে, তাহাই লব্ধ হইয়া থাকে।

### সপ্তদশ অধ্যায়

## প্রথম খণ্ড অভিরাত্র

অভিরাত্তে রাত্রিপর্য্যায়ের পর আখিনশস্ত্র পঠিত হয়, তৎসম্ব**দ্ধে আখ্যায়িকা** ও বিধান—"প্রজাপতি বৈ……এবং বেদ"

একদা প্রজাপতি সাবিত্রী ' সূর্য্যা নাম্মী ছহিতাকে রাজা সোমের উদ্দেশে সম্প্রদানার্থ উন্মত হইয়াছিলেন। দেবগণ তাঁহাকে পাইবার জন্ম বর হইয়া আসিয়াছিলেন। প্রজা-পতি এই [ঋক্-] সহস্রকে সেই কন্মার বহুতু করিয়াছিলেন। ঐ মন্ত্রসহস্রকে আধিন শস্ত্র বলা হয়়। যাহাতে ঋক্সংখ্যা সহস্রের ন্যুন, তাহা আধিন শস্ত্র নহে। সেইহেতু সেই সহস্র মন্ত্র, অথবা তাহারও অধিক, পাঠ করিকে।

<sup>(</sup> ১০ ) অর্থাৎ এক মনের বহ পুত্র ও বহু পশু থাকিতে পারে।

<sup>(</sup>১) সাবিত্রী সবিতার ককা। সবিতার ককা হইলেও প্রবাসতি গ্রেছবশতঃ ওাহাকে আগন ছহিতা মনে করিতে ( সারণ )।

<sup>(</sup>২) বছন খনে বিশ্বাহ। বিবাহে মালল্যার্থ বরের সমূপে বে হরিল্রাপ্তভৃত্তি মল্লন্তব্য ছাশিত হর, তাহার দাম বহজু।

ঘৃত ভক্ষণ করিয়া [ আশ্বিন শস্ত্র ] পাঠ করিবে। গাড়ী অথবা রথ [ চাকাতে ] তৈলাক্ত করিয়া যেমন চালান হয়, হোতাও সেইরূপ ঘৃতাক্ত হইয়া [ শস্ত্রপাঠ ] আরম্ভ করিবেন। উৎপতনোমুখ শকুনির ( পক্ষীর ) মত [ অবস্থিত হইয়া ] আহাব পাঠ করিবে। "

এই [ আখিন শস্ত্র ] আমার হউক, ইহা আমার হউক, এই বিলিয়া দেবগণ [ পরস্পর বিবাদ করিয়া ] কেহই তাহা লাভ করিতে পারেন নাই। তখন তাহা পাইবার জন্ম দন্ধি করিয়া দেবগণ বলিলেন, আমরা ভমাজিধাবন করিব; বৈ আমাদের মধ্যে জয় লাভ করিবে, এই শস্ত্র তাহারই হইবে। এই বলিয়া তাঁহারা গৃহপতি অমি হইতে আদিত্য পর্যান্ত [ ধাবনের ] সীমা স্থির করিলেন। সেইজন্ম "অমির্হোতা গৃহপতিঃ স রাজা" এই অমিদৈবত মন্ত্র আখিন শস্ত্রের প্রতিপৎ ( আরন্তের মন্ত্র ) হইয়া থাকে।

এ বিষয়ে কেহ কেহ বলেন, "অগ্নিং মন্সে পিতরমগ্রিমা-পিমৃ" এই মস্ত্রে আশ্বিন শস্ত্র আরম্ভ করিবে। [ তাহা হইলে ] "দিবি শুক্রং যজতং সূর্য্যস্তু" এই [ চতুর্থ ] চরণ পাঠেই প্রথম

<sup>(</sup>৩) "বধা পক্ষী পদ্ধাং ভূমিং ভূচমবইতা উৎপতিবান্ উর্দ্ধেশপেতনং কর্জ্ মিছেন্ পক্ষাত্তর-মভিলক্ষ্য থানিং করোতি, এবমসৌ হোতা তলাকারং ঘটনং কুর্বন্ আহাবং পঠেৎ" (সারণ)। কাবিন শল্পের পূর্বে আহাবেব সময় হোতা ঐকপে উপবিষ্ট হইবেন।

<sup>( 8 )</sup> পণ রাখিয়া দৌড়ানর নাম আজিধাবন ।

<sup>(</sup> e ) গার্হপত্য অগ্নির নিকট হইতে আরম্ভ করিয়া আদিত্যের নিকট পর্যান্ত দৌড়ান হইবে, এই ছির হইল।

<sup>(</sup> e ) elselse ( e ) 3.19cle ( s ).

ঋক্ ছারাই ধাবনের সীমা পাওয়া যায়। কিন্তু এই মত আদরণীয় মহে। কেননা, সে স্থলে যদি কেহ আসিয়া হোতাকে শাপ দেয়, এই হোতা অগ্নির নাম করিয়া আরম্ভ করিয়াছে, ঐ ব্যক্তি অগ্নিকেই পাইবে (অগ্নিতে দগ্ধ হইবে), তাহা হইলে অবশ্য তাহাই ঘটে। সেইজন্য "অগ্নির্হোতা গৃহপতিং স রাজা" এই মন্ত্রেই আরম্ভ করিবে। এই মন্ত্র গৃহপতি-শব্দযুক্ত ও প্রজনার্থক-শব্দযুক্ত ও শান্তিগুণ-সম্পন্ন। ইহাতে হোতা পূর্ণায়ু হয় এবং পূর্ণ আয়ু ঘটে। যে ইহা জানে, সে পূর্ণ আয়ু লাভ করে।

# দ্বিতীয় খণ্ড

#### অতিরাত্র

আনিন শত্র সধনে আখ্যায়িকার অবশিষ্ট ভাগ—"ভাসাং বৈ……এবং বেদ"
আজিধাবনে প্রবৃত্ত হইলে সেই দেবতাদের মধ্যে অগ্নিঃ
অগ্রণী হইয়া প্রথমে চলিলেন। অশ্বিদ্ধয় তাঁহার পশ্চাতে
চলিয়া তাঁহাকে বলিলেন, তুমি সরিয়া যাও, আমরা এই শস্ত্র জয় করিয়া লইব। অগ্নি বলিলেন, তাহাই হইবে, তবে
আমারও এই শস্ত্রে ভাগ রহুক। তাহাই হউক বলিয়া

<sup>(</sup> ৭ ) ধাবনের শেষদীয়া আদিত্য বা স্থা। চতুর্বচরণে স্থোর দাম থাকার ঐ প্রথম সক্রেই আজিধাবন সমাপ্ত হইতে প্রাত্ত । কেননা ধাবনেরও শেব সীমা স্থা।

<sup>(</sup> ৮ ) "विषा त्वर क्रिया कोल्टर्नाः" এই विजीत्रहत्वरंग क्रन्नार्थ क्रनिया नक बांट्य।

আখিৰয় অগ্নিকেও ইহাতে ভাগ দিয়াছিলেন। এই জম্ম আখিন শস্ত্রে অগ্নির উদ্দিষ্ট কাণ্ড পঠিত হয় '।

অখিষয় উষার পশ্চাতে চলিয়া তাঁহাকে বলিলেন, তুমি সরিয়া যাও, আমরা এই শস্ত্র জয় করিয়া লইব। উষা বলি-লেন, তাহাই হইবে, তবে আমারও ইহাতে ভাগ রহুক। তাহাই হউক বলিয়া অখিষয় উষাকেও ইহাতে ভাগ দিয়া-ছিলেন। সেইজন্ম আখিন শস্ত্রে উষার উদ্দিষ্ট কাণ্ড পঠিত হয়।

তাঁহারা ইন্দ্রের পশ্চাতে চলিয়া তাঁহাকে বলিলেন, অহে
মঘবা, আমরা ইহা জয় করিয়া লইব। তুমি সরিয়া যাও,
একথা ইন্দ্রকে বলিতে তাঁহারা সাহস করেন নাই। ইন্দ্র
বলিলেন, তাহাই হইবে, তবে আমারও ইহাতে ভাগ রহুক।
ভাহাই হউক বলিয়া তাঁহারা ইন্দ্রকেও ইহাতে ভাগ দিলেন।
সেই জয় আখিন শস্ত্রে ইন্দ্রের উদিউ কাও পঠিত হয়।

অতঃপর অখিদর সেই আজিতে জয় লাভ করিলেন ও সেই
শব্রে ব্যাপ্ত হইলেন। যেহেতু অখিদয় ইহাতে জয় লাভ
করিয়াছিলেন, ও ইহাতে ব্যাপ্ত হইয়াছিলেন, সেই হেতু
ইহাকে আখিন শস্ত্র বলা হয়। যে ইহা জানে, সে যাহা
যাহা কামনা করে, তাহাই প্রাপ্ত হয়।

এ বিষয়ে [ ত্রহ্মবাদীরা ] প্রশ্ন করেন, যথন অগ্নির উদ্দিষ্ট, ঊষার উদ্দিষ্ট, ইন্দের উদ্দিষ্ট মন্ত্র সকল পাঠ করা হয়,

<sup>(</sup>১) আখিনশল্পের আন্তর্গত বহু মজের মধ্যে বেগুলি অগ্নির উদ্দিষ্ট, তাহাই আগ্নের-কাও। আখিনশল্প মুখ্যতঃ অধিবরের উদ্দিষ্ট হইলেও অস্ত দেবতাদের উদ্দিষ্ট মন্ত্র কিব্রুণে স্থান গাইল, ভাষাই বেধান হইতেছে।

তখন ইহার নাম আশ্বিন কিরূপে হইল ? [ উত্তর ] অশ্বিষয়ই বস্তুতঃ ইহা জয় করিয়াছিলেন, অশ্বিষয়ই ইহাতে ব্যাপ্ত হইয়াছিলেন, সেই হেতু ইহাকে আশ্বিন বলা হয়। যে ইহা জানে, সে যাহা যাহা কামনা করে, তাহাই প্রাপ্ত হয়।

### তৃতীয় খণ্ড অভিরাত্র—আশ্বিন শস্ত্র

আখিন শস্ত্র সম্বন্ধে অন্তান্য কথা—"অশ্বতরী রথেন· · · যজমানায় চ"

অগ্নি অশ্বতরীযুক্ত রথে আজিধাবন করিয়াছিলেন; সেই অশ্বতরীদিগকে বেগে চালনা করিতে গিয়া অগ্নি তাহাদের যোনিদেশ দগ্ধ করিয়া ফেলিয়া দিঁট দুন, সেই জন্ম অশ্বতরীরা সন্তানোৎপাদন করিতে পারে না।

ঊষা অরুণবর্ণ গোসকল দ্বারা 'মাজিধাবন করিয়াছিলেন। সেই জন্ম ঊষা আগত হইলে ঊষার রূপ অরুণপ্রভাযুক্ত হয়।

ইন্দ্র অশ্বযুক্ত রথে আজিধাবন করিয়াছিলেন। সেই রথে উচ্চ শব্দ হইয়াছিল। সেই জন্ম ক্ষত্রিয়ের রূপও সেই-রূপ; ইন্দ্রেরও সেইরূপ [ শব্দ ]।

অধিষয় গর্দভযুক্ত রথে চলিয়া জয় লাভ করিয়াছিলেন ও ব্যাপ্ত হইয়াছিলেন। অধিষয় জয় লাভ করিয়াছিলেন ও ব্যাপ্ত হইয়াছিলেন; সেই হেডু (আজিধাবনে অতি পরিশ্রম হেডু)

<sup>(</sup>১) ক্ষত্রিয়ের রথের আগে আগে ভৃত্তোরা শব্দ করিতে করিতে যায়। ইক্সের সহিত শব্দরিশিকের যুদ্ধকালেও মহাশব্দ হইমাছিল। (সারণ)।

গর্দ্ধভ বেগহীন ও ছ্ক্ষহীন ও সকল বাহনের মধ্যে অপ্লবেগ হইয়াছে। কিন্তু অখিদ্বয় তাহার রেতোবীর্য্য হরণ করেন নাই, সেই জন্ম সেই বাজী (গতিশীল) গর্দ্ধভ দ্বিরেতোবিশিষ্ট (গর্দ্ধভ ও অশ্বতর উভয়ের উৎপাদনে সমর্থ)।

এ বিষয়ে [ ব্রহ্মবাদীরা ] বলেন, অগ্নির, উষার, অশ্বিদ্বয়ের উদ্দেশে যেমন [ সাত ছন্দের মন্ত্র পাঠ ] হয়, সেইরূপ সূর্য্যের উদ্দেশেও সাত ছন্দ পাঠ করিবে; কেননা দেবলোক সাতটি; উহাতে সকল দেবলোকেই সমৃদ্ধিলাভ ঘটে। কিন্তু এই মত আদরণীয় নহে। তিনটি মাত্র [ছন্দ ] পাঠ করিবে। কেননা লোক তিনটি ও বিবিধ; এরূপ করিলে এই [ তিন ] লোকেরই জয় ঘটে।

এ বিষয়ে কেহ কেহ বলেন, "উত্নত্যং জাতবেদসং" এই মত্রে সূর্যাদৈবত কাণ্ড পরিস্ক করিবে। কিন্তু এই মত আদরশীয় নহে। [আজিধাবনে] লোকে শেষ সীমার নিকট পর্যান্ত
গিয়াও স্থালিত হইতে পারে; উহাতেও সেইরূপ ঘটে।
"সূর্য্যো নো দিবস্পাতু" এই মন্ত্রে সূর্য্যের উদ্দিষ্ট কাণ্ড
আরম্ভ করিবে; [আজিধাবনে] চলিয়া শেষ সীমায় [নির্কিম্বে]
যেমন পৌছান যায়, ইহাতেও সেইরূপ হয়। [তৎপরে]
"উত্নত্যং জাতবেদসম্" ইত্যাদি দ্বিতীর সূক্ত পাঠ করিবে।
তৎপরে "চিত্রং দেবানামুদগাদনীকম্" এই ত্রিষ্টুপ্ ছন্দের

<sup>(3) 716-171</sup> 

<sup>(</sup>৩.) দশমসভালের ১০৮ কুটি পাঠ বিহিত। ঐ ক্যান্তর ঐটি ধার্থম ময়ন। এই ক্যান্তর দশ্য পায়নী।

<sup>(</sup>३) > मधन ॰ एक । वह एक्तिय इन गांत्रकी। (४) > मधन >> मुक्

সৃত্তে ঐ আদিতাকেই দেবগণের চিত্র (রূপ) বলা হইতেছে, এবং তিনিই উদিত হইজেছেন; অতএব [তৎপরে] এই সৃত্ত পাঠ করিবে। [তৎপরে] "নমো মিত্রস্ত বরুণস্ত দক্ষসে" ইত্যাদি জগতী ছন্দের সৃত্ত পাঠ করিবে; পাঠ করিবে; উহাতে আশীর্বাচক যে পদ আছে, তদ্বারা হোতা নিজের জন্ত ও যজমানের জন্ত আশিষ্ প্রার্থনা করেন।

## চতুর্থ থণ্ড

#### অভিরাত্র—আশ্বিন শস্ত্র

শ্বিক্ত ক্রতুং ন আভর" — হৈ ইন্দ্র, আমাদের ক্রতু আনয়ন কর—ইত্যাদি ইন্দ্রদৈবত প্রগাথ পাঠ করা হয়। [ এই মস্ত্রের দ্বিতীয়ার্দ্ধ ] "শিক্ষা ণো অস্মিন্ পুরুত্বত যামনি জীবা জ্যোতির-শীমহি"—অহে পুরুত্বত ( ইন্দ্র ), আমাদিগকে এই [অতিরাশ্ধ]

<sup>( । )</sup> ১০ মঞ্জে ৩৭ কুক্ত।

<sup>( &</sup>gt; ) diasise 1

নিয়মে শিক্ষা দাও, যেন আমরা জীবিত থাকিয়া জ্যোতিঃ প্রাপ্ত হই—এন্থলে জ্যোতিঃ শব্দে ঐ [ সূর্য্য ] অতএব [ এই মস্ত্র ইলের উদ্দিউ হইলেও ] ইহাতে সূর্য্যকে অতিক্রম করা হইল না। যেহেতু উক্ত মন্ত্র প্রগাথরূপে পঠিত হইলে বহতীর তুল্য হয়, অতএব উহা পাঠে বহতীকেও অতিক্রম করা হয় না'।

তিৎপরে অন্য প্রগাথ ] "অভি ত্বা শূর নোমুমঃ" ইত্যাদি রথন্তর সামের উৎপাদক মন্ত্র [প্রগাথ রূপে] পাঠ করিবে। অতিরাক্তে উদ্গাতারা ] রথন্তর-সামসাধ্য সন্ধিন্তোত্রে আখিন শন্তের জন্ম স্তব করেন। এই যে রথন্তরের উৎপাদক মন্ত্র প্রিত হয়, ইহাতে রথন্তরের সমান স্থান প্রাপ্তি ঘটে। [ঐ খাকের তৃতীয় চরণে] "ঈশানমস্য জগতঃ স্বদূ শম্" এন্থলে "স্বদূ শম্" পদে ঐ সূর্য্যকে বুঝাইতেছে, অতএব এই মন্ত্র পাঠে সূর্য্যকেও অতিক্রম করা হয় না। যেহেতু এই প্রগাথ বৃহতী-তুল্য হয়, অতএব ইহাতে বৃহতীরও অতিক্রম হয় না।

তিৎপরে ] "বহবঃ সূরচক্ষসং" ইত্যাদি মিত্রাবরুণোদ্দিষ্ট প্রগাথ পাঠ করা হয়। দিনই মিত্রস্বরূপ ও রাত্রি বরুণস্বরূপ;

<sup>ে (</sup>২) এই প্রপাণে দুইটি মন্ত্র আছে; দুইটিকে গাঁথিয়া তিনটি বৃহতীতে পরিণত করা হয়।
প্রথম মন্ত্রটির চারিচরণে ছত্রিশ জক্ষর আছে; উহা স্বভাবতঃ বৃহতী। বিতীয় ঋক্ বৃহতী নহে,
কিন্তু উহার প্রথমার্দ্ধে ও বিতীয়ার্দ্ধে বিশটী করিয়া জক্ষর আছে। প্রথম ঝুকের শেব চবণের
আটে অক্ষর দুইবার পাঠ করিলে ধোল অক্ষর হয়। এই বোল অক্ষরের সহিত বিতীয় ঝকের
প্রথমার্দ্ধ যোগে ছত্রিশ ও বিতীয়ার্দ্ধ যোগে ছত্রিশ, এইরূপে দুইটা বৃহতী গাঁথা হয়।

<sup>(</sup>७) १७२।२२।

<sup>( 8 )</sup> স্বৰ্গলোকে দৃগ্যমানম্।

<sup>(</sup> e ) 916612 • 1

যে অতিরাত্র অনুষ্ঠান করে, সে দিন ও রাত্রি উভয়ের উদ্দেশেই ক্রভু আরম্ভ করে। এই যে মিত্রাবরুণের উদ্দিষ্ট প্রগাথ পাঠ করা হয়, ইহাতে যজমানকে অহোরাত্রেই প্রতিষ্ঠিত করা হয়। [এ মন্ত্রে] "সূরচক্ষসে" এই পদ থাকায় সূর্য্যকে অতিক্রম করা হয় না এবং এই প্রগাথ রহতীতুল্য হওয়ায় রহতীরও অতিক্রম হয় না।

তিৎপরে ] "মহী জোঃ পৃথিবী চ নঃ" । এবং "তে হি ভাব্যাপৃথিবী বিশ্বশংভুব" । এই ছই দ্যাবাপৃথিবীর উদ্দিষ্ট মন্ত্র পাঠ করা হয়। ভাবাপৃথিবী প্রতিষ্ঠাস্বরূপ; ইনি (পৃথিবী) ইহলোকে ও উনি (জোঃ) ঐ লোকে প্রতিষ্ঠা। এই যে ভাবাপৃথিবী-দৈবত মন্ত্রদ্বয় পাঠ করা হয়, ইহাতে যজনানকে প্রতিষ্ঠাতেই (আশ্রয়েই) প্রতিষ্ঠিত করা হয়। [দ্বিতীয় ঋকে ] "দেবো দেবী ধর্মাণা সূর্য্যঃ শুচিঃ" এই [সূর্যান্ত্রা খারে ] চরণ আছে, সেইজন্য সূর্য্যকে অতিক্রম করা হইল না। আর প্রথম ঋক্ ) গায়ত্রী আর [দ্বিতীয় ঋক্ ] জগতী ; ভাহারা উভয়ে ছুইটি বৃহতীর সমান; অতএব বৃহতীরও অতিক্রম হইল না।

[তৎপরে] "বিশ্বস্থা দেবী মৃচযস্থা জন্মনো ন যা রোষাজি ন গ্রাভং"—সকল গতিশীল প্রাণীর জন্মের দেবী (স্বামিনী) যে [নিশ্বতি নাম্মী] দেবতা আছেন, তিনি আমাদের উপর

<sup>(</sup>७) अवशाञ्च

<sup>( 9 ) &</sup>gt;|>6-15 |

<sup>(</sup>৮) গায়ত্রীর ২৪ ও জগতীর ৪৮ উভয়ে মিলিয়া ৭২ অক্ষর; বৃহতীর ৩৬ অক্ষর, অতএব গায়ত্রী ও জগতী এক্যোগে ছই বৃহতীর সমান।

र्यन त्रिय में। करत्रन या जामानिगरक खद्द मा करत्रन व्य षिभाषयुक्त क्षक् भार्य कता इस । এই यে जाबिन भारत, देशांक চিতাকার্চযুক্ত স্থানের (শাশানের) মত [ ভয়জনক ] বলা হয়। হোতা যথনই [শস্ত্রপাঠ] সমাপ্ত করিবেন, তথনই তাঁহার **অভিযুখে [বন্ধনার্থ ] পাশ মোচন করিব, এই উদ্দেশে** পাশহন্তা নিশ্বতি তৎসমীপে উপস্থিত থাকেন। সেইজয় ( নিশ্ব তির পাশ হইতে ত্রাণার্থ ) রহস্পতি "ন যা রোষাতি ন আঙ্ তিনি যেন রোষ না করেন, তিনি যেন গ্রহণ ( বন্ধন ) मा করেন—ঐ দ্বিপাদযুক্ত ঋক্ দেখিয়াছিলেন। এইরূপে শেই মন্ত্র দারা রহস্পতি পাশহস্তা নি<sup>ঋ</sup>তির অধোমুখে লম্বমান পাশ নিরাক্বত করিয়াছিলেন। হোতা এই যে দ্বিপাদ মন্ত্রটি পাঠ করেন, এতদারাও তিনি পাশহস্তা নিশ্বতির অধোমুখে লম্বনান পাশ নিরাক্বত করিয়া থাকেন। এইরূপে স্বস্তিতেই হোতা [পাশ হইতে ] উন্মুক্ত হন ও পূর্ণায়ু হইয়া পূর্ণায়ু লাভ করেন। যে ইহা জানে, সে পূর্ণ আয়ু লাভ করে। ঐ মন্ত্রের "মুচয়স্য জন্মনঃ" এছলে সূর্য্যই গমন কয়েন বলিয়া [ গতিবাচক মুচয় শব্দের ] লক্ষ্য ; এইজন্ম এই মস্ত্র পাঠে সূর্য্যকে অভিক্রম করা হয় না। আর এই মত্রে ছুই চরণ ধাকায় ইহা পুরুষসদৃশ-ছন্দোযুক্ত<sup>></sup> ; এইরূপে উহা সকল ছন্দকেই ব্যাপ্ত করে; এইজন্ম রুহতীরও অতিক্রম হর না।

<sup>(</sup>a) এই ব্ৰাদ্যণোক্ত ৰকু সংক্তিতা সংখ্য কৰি।

<sup>( &</sup>gt; ) (कनना श्रुक्रस्वत्रक्ष घ्रहे हत्र ।

## পৃঞ্ম খণ্ড অভিরাত্র—আখিন শস্ত্র

আখিন শক্ত্রের সমাপ্তি—"ব্রাহ্মণস্পত্যা · · · · ইত্যেতাভ্যাম্"

ব্রহ্মণস্পতি-দৈবত মন্ত্রে ' আখিন শস্ত্র সমাপ্ত করা হয়। রুহস্পতিই ব্রহ্ম, এতদ্বারা যজমানকে শস্ত্রান্তে ব্রহ্মেই প্রতি-ষ্ঠিত করা হয়। প্রজাকামী ও পশুকামী "এবা পিত্রে বিশ্বদেবায় রুষ্ণে" ' এই মন্ত্রে সমাপ্ত করিবে। কেননা "রুহ- ' স্পতে স্থপ্রজা বীরবন্তঃ" এই [ তৃতীয় চরণ ] পাঠে প্রজাদারা স্থসন্তানযুক্ত ও বীরযুক্ত হইবে। [তদ্যতীত চতুর্থ চরণ] ''বয়ং স্থাম পতয়ো রয়ীণামৃ'' থাকাতে যে স্থলে ইহা জানিয়া ঐ মন্ত্রে সমাপ্ত করা হয়, সেখানে যজমান প্রজাবান পশুমান্ রয়িমান্ (ধনবান্) ও বারবান্ হইয়া থাকে। তেজস্কামী ও 'ব্রহ্মবর্চ্চসকামী—''রহস্পতে অতি যদর্যে গ্র অহাৎ" এই মন্ত্রে সমাপ্ত করিবে; তাহাতে অন্তকে অতিক্রম করিয়া ব্রহ্মবর্চ্চ্ লাভ করিবে। [ঐ মস্ত্রের দ্বিতীয় চরণে] যে "হ্র্যুমৎ" আছে, উহা পাঠে ব্ৰহ্মবৰ্চসই "হ্যুমৎ" (দীপ্তযুক্ত ) হইয়া বিশেষরূপে প্রকাশ পায়; কেননা ব্রহ্মবর্চ্চসই বিশেষরূপে প্রকাশ পাইয়া থাকে। [তৃতীয় চরণের] "যদীদয়চ্ছবদ ঋত প্রজাত" এম্বলেও ব্রহ্মবর্চ্চসই "দীদয়ৎ" ( দীপ্তিযুক্ত )। [ চতুর্ধ চরণের ] "ভদ স্মাস্থ দ্রবিশং ধেহি চিত্রম্" এম্বলেও ভ্রহ্মবর্চচস-

<sup>(</sup> ২ ) "বৃহস্পতে ক্ষতি বদ্ধাঃ" ইত্যাকি মন্ত।

<sup>(4) \$16-161 (9) \$1291261</sup> 

কেই চিত্র (বিচিত্র ) বলা হইল। যে স্থলে ইহা জানিয়া এই মন্ত্রে সমাপ্ত করা হয়, সেস্থলে যজমান ব্রহ্মবর্চসমুক্ত ও ব্রহ্ম-ষশোযুক্ত হইয়া থাকে। সেইজন্ম ইহা জানিয়া ঐ মন্ত্রেই সমাপ্ত করিবে।

ঐ মন্ত্র ব্রহ্মণস্পতি-দৈবত, সেইজন্য উহাতে সূর্য্যকে অতিক্রম করা হয় না। আর যেহেতু ঐ [শস্ত্রসমাপ্তিতে পঠিত] ক্রিফুপ্ তিনবার পাঠ করা হয়, তাহাতে উহা [ বহু-অক্ষরযুক্ত হওয়ায় ] সকল ছন্দকেই ব্যাপ্ত করে; কাজেই বৃহতীকেও অতিক্রম করা হয় না।

একটি গায়ত্রী মন্ত্রের ও একটি ত্রিষ্টুপ্ মন্ত্রের [ যাজ্যা ] দারা বষট্কার করিবে; কেননা গায়ত্রীই ব্রহ্ম আর ত্রিষ্টুপ্
বীর্য়। এতদ্বারা ব্রহ্মের (ব্রাহ্মণধর্মের) সহিত বীর্য্যকে
মিলিত করা হয়। যে স্থলে ইহা জানিয়া "অখিনা বায়ুনা
মুবং স্থদক্ষ" এবং "উভা পিবতমখিনা" এই ত্রিষ্টুপ্ দ্বারা
ও গায়ত্রী দ্বারা বষট্কার হয়, সেস্থলে যজমান ব্রহ্মবর্জসমূক্ত,
ব্রহ্মযশোযুক্ত ও বীর্য্যবান্ হয়।

[ অথবা ] একটি গায়ত্রী ও একটি বিরাট্ মন্ত্রদারা বষট্কার করিবে। কেননা গায়ত্রীই ব্রহ্ম ও বিরাট্ অম। এতদ্বারা অমকে ব্রহ্মের সহিত মিলিত করা হয়। যেম্থলে ইহা জানিয়া গায়ত্রী দ্বারা ও বিরাট্ দ্বারা বষট্কার হয়, সে

<sup>( 8 ) &</sup>quot;ত্তিঃ প্রথমাং ত্রিক্তনান্" এই বিধিমতে শব্রদমান্তির মন্ত্র তিনবার পঠনার।

<sup>(</sup> ৫ ) ''উন্তা পিৰতমখিনা" এই গায়ত্ৰী ( ১।৪৬।১৫ ) আখিন শল্পের প্রথম যাজ্যা।

<sup>(</sup>৬) "অবিনা বায়ুনা বুবন্" এই ত্রিষ্টুপ্ (৩০৮। (১) আবিনশল্লের বিতীয় যাজা। যাজাানতেই ববট্কার হয়।

শ্বলে যজমান জ্রত্মবর্চনযুক্ত ও জ্রত্মবশোযুক্ত হয় ও জ্রাক্সণের ভক্ষণযোগ্য অন্ন ভোজন করিতে পায়। সেইজন্ম ইহা জানিয়া 'প্র বামদ্বাংসি মদ্যান্যস্কুঃ" এই [বিরাট্] ও 'ভিভা পিবত-মশ্বিনা" [এই গায়ত্রী] এতছ্ভয় দ্বারা বষট্কার করিবে।

### ৰ্ষ্ঠ খণ্ড

## গৰাময়ন সত্ৰ-চতুৰ্বিবংশাই

জ্যোতিষ্টোমের চারিটি সংস্থা ক্ষয়িষ্টোম, উক্থা, বোড়শী ও অতিরাজের বিষয় বির্ত হইল। প্রেন সংবংসরব্যাপী প্রাময়ন সত্রের বিষয় বলা হইবে। সংবংসরে ৩৬০ দিন; প্রক্রেক দিনে উক্ত চারিটি সংস্থার মধ্যে কোন এক সংস্থায়মায়ী সোম-প্রয়োগ বিহিত হয়। সত্রের প্রথম দিনে অতিরাত্র বিহিত। পরদিনের নাম চতুর্বিংশ। সে দিন সোমপ্রয়োগে চতুর্বিংশ নামক স্তোম গীত হয়, সেইজস্ত থী দিনের অমুষ্ঠানের নাম চতুর্বিংশ। পূর্বদিনের বিহিত অতিরাত্র উপক্রমণিকানার, চতুর্বিংশ লইয়াই সত্রের প্রকৃত আরস্ক, এইজস্ত এই অমুষ্ঠানের অপর নাম ক্ষারেন্ত্রীয়। তাপ্তাবান্ধন মতে ইহার নাম প্রায়ণীয়।

অমুঠান প্রথম দিলে বিহিত অভিরাক্ত বিভীয় দিলে চডুর্ব্বিংশ ( আয়স্ত্রণীর )

ভৎপরে পাঁচ মাস ব্যাপিয়া ২৫ টি বড়হ—প্রতিমাসে পাঁচ বড়হ —৫ টি অভিনৰ বড়হ > ১ টি প্রত্যু বছুহ এইরপে পাঁচমাসে

<sup>(1) 9144121</sup> 

<sup>( &</sup>gt; ) বিবৃব দিবস সংবৎসরকে ছুই সমান ভাগে বিভক্ত করে; তৎপূর্বে ১৮০ দিন ও তৎপরে ১৮০ দিন। পূর্ববর্তী ১৮০ দিনে বে প্রথাস্থারে সোমপ্ররোগ হর, পরবর্তী ১৮০ দিনে ভাহার বিপরীতক্রমে সোমপ্ররোগ বিহিত। অর্থাৎ সংবৎসরের শেবার্ক্ক যেন প্রথমার্কের আকুক্কপ কর্পণগত প্রতিবিশ্বস্কপ। বথাঃ—

চ'তুৰ্বিংশ সম্বন্ধে বিধান যথা—"চতুৰ্বিংশমেতৎ....এব সাাৎ"

চতুর্বিংশ দিবসে আরম্ভণীয়ের অনুষ্ঠান করিবে। এতদারা সংবৎসরের (সংবৎসরব্যাপী গবাময়ন সত্তার) আরম্ভ
হয় ও এতদ্বারা [উদ্গাত্গীত] স্তোমসকলের ও [হোত্পঠিত] ছন্দসকলেরও আরম্ভ হয়। এতদ্বারা [তত্তন্মস্ত্রোনিউ] দেবতাগণের [হোম৪] আরম্ভ হয়। এই দিনে
আরম্ভ না হয়, সে ছন্দও অনারম্ভ থাকে ও সেই

```
ন্ত্ৰৈ ভিনট অভিগৰ বড়হ ও একটি পৃষ্ঠা বড়হ একৰোগে ৪ বড়হ
 ধ্যমে অভিজিৎ
ভংগানে তিন দিন বর্দাম
ভৎপরে মধীবর্জী বিধ্ব দিবস ( এই দিন ৩১০ দিনের অন্তর্গত নছে )
পুনরায় ভিন দিন স্বর্গাম
তৎপরে বিশলিৎ ( অভিজ্ঞিতের অমুরূপ )
७९९८त ১ भूत्रा सफ्ट ७ ७ छिश्नर सफ्ट এकरगारा 8 सफ्ट
ভংপরে চারিমাস বাণিয়া ২০ বড়হ, প্রতিমাসে ১ পৃষ্ঠা বড়হ ও চারি অভিপ্রব বড়হ
     এইরূপে চারিমাসে
                                                                             ١٤٠
ভৎপরে ৩ অভিপ্রব শড়হ
         গোষ্টোম
         আয়ুষ্টোম
         দশরাত্র
ভৎপরে মহাব্রত ( চতুর্বিংশের অনুরূপ )
শেষ দিনে অভিনাত্র
```

উপর্যুপরি তিন দিনে সোমপ্ররোগ বিহিত হইলে তাহার নাম আহ ; প্রথম দিনে জ্যোতিটোম, বিকীয় দিনে গোটোম, তৃতীয় দিনে আয়ুটোম। জ্যোতিং, গো, আয়ুং, গো, আয়ুং, জোনিং, এই ফ্রমে ছয় দিনে বিহিত সোমপ্ররোগের নাম বড়হ। যে বড়হে পৃষ্ঠ্য স্থোত্র মাধ্যন্দিন স্বনে গীত হয়, তাহার নাম পৃষ্ঠ্য বড়হ : তদ্ধির বড়হের নাম অভিপ্লব বড়হ। চারিটি অভিপ্লব ও একটি পৃষ্ঠ্য বড়হে সমুদ্রে ত্রিল দিন অর্থাৎ একমাস অতীত হয়। [অদিতীনাময়ন নামক সত্রে পৃষ্ঠ্য বড়হ নাই, উহাতে প্রতিষাদে পাঁচটি অভিপ্লব বড়হ বিহিত]

(২) অভিরাত থারা প্রামরনসভার উপক্রম ধরিয়া তৎপর দিলে সভার আরম্ভ হয় ৷ এইলত

দেবতাও অনারৰ থাকেন। ইহাই আরম্ভণীয়ের আরম্ভণীয়ত্ব।
[এই দিন] চতুর্ব্বিংশ স্তোম বিহিত হয়; ইহাই চতুর্ব্বিংশের
চতুর্ব্বিংশত্ব। [সংবৎসর মধ্যে] অর্দ্ধমাস চব্বিশটি; এইরূপে
অর্দ্ধমাস ক্রমেই সংবৎসরের আরম্ভ হয়।

[ এই দিন ] উক্থা [ তন্ধামক জ্যোতিষ্টোম-সংখ্যা ক্রুত্ব ] প্রযুক্ত হয়; উক্থ-সকল পশুস্বরূপ; এতদ্বারা প্র লাভ ঘটে। তাহাতে পোনেরটি স্তোত্র ও পোনের বিহিত; তাহা [ একযোগে ] এক-মাস-স্বরূপ; ইহার মাসক্রমেই সংবৎসর [ সত্রের ] আরম্ভ হয়। াহাতে কিন শত ষাটি স্তোত্রিয় ঋক্ আছে। সংবৎসরের দিনও ততগুলি; এতদ্বারা দিনক্রমেই সংবৎসর [ সত্রের ] আরম্ভ হয়।

কেহ কেহ বলেন, এই দিনে অগ্নিষ্টোম প্রযুক্ত হইবে।
কেননা অগ্নিষ্টোমই সংবৎসর, অগ্নিষ্টোম ভিন্ন অন্য [ ক্রভু ]
এই দিনকে ধারণ করিতে পারে না এবং ইহাকে বিবিক্ত (সকল
স্থৈষ্ঠান পৃথক্ভাবে সম্পাদিত) করিতে পারে না। যদি অগ্নি-

এই দিনের অনুষ্ঠানের নাম আরম্ভণীয়। উল্পাতারা তিনটি ঋক্কে পুন: পুন: আবৃদ্ধি ধারা চিকিণটি ঋকে পরিণত করিয়া তিন পর্যায়ে গান করেন। এইরূপে সম্পাদিত স্তোমের নাম চতুর্কিংশ স্তোম। প্রথম পর্যায়ে প্রথম ঋক্ তিনবার, দ্বিতীয় ঋক্ চারিবার ও তৃতীয় ঋক্ একবার আবৃত্ত হয়। দ্বিতীয় পর্যায়ে প্রথম ঋক্ একবার, দ্বিতীয়টি তিনবার ও তৃতীয়টি চারিবার আবৃত্ত হয়। দ্বিতীয় পর্যায়ে প্রথমটি চারিবার, দ্বিতীয়টি একবার, তৃতীয়টি তিনবার আবৃত্ত হয়। এইরূপে চারিবার দিরে নিম্পন্ন স্তোম এইদিন গীত হয় বলিয়া এই দিনের সোমপ্রয়োগেরও নাম চতুর্কিংশ। আরম্ভনীয় ও চতুর্কিংশ নামের হেতৃ ব্রাহ্মণে প্রদর্শিত হইতেছে।

<sup>(</sup>৩) চতুর্বিংশশল্রে বিহিত আরম্ভণীর বাগে উক্থা নামক জ্যোতিষ্টোমের প্রসংস্থা বিহিত।
[মতান্তরে জ্বানিষ্টোম বিহিত, পরে দেখ] উক্থা ক্রতুতে পোনেরটি শল্প ও পোনের জ্যোত্তের
বিধান আছে। প্রত্যেক স্থোত্তে চনিবশটি মন্ত্র থাকার মোটের উপর ৩৬০ টি মন্ত্র উক্ণ্যক্রতুতে
বীত হর।

শ্রেনিরই প্রয়োগ করা যায়, [তদন্তর্গত] তিন প্রবান স্তোত্র প্রত্যেকে ] আটচল্লিশ-[ স্তোত্রিয়-ঋক্ ]-যুক্ত, আর [অবশিষ্ট] অন্য [ নয়টি ] স্তোত্র [ প্রত্যেকে ] চব্বিশ-[ স্তোত্রিয় ]-যুক্ত হওয়ায় উহারা [একযোগে] তিনশত-যাটি-স্তোত্রিয় যুক্ত হয়। সংবৎসরের দিনও ততগুলি। এতদ্বারা দিনক্রমেই সংবৎসর [ সত্রের ] আরম্ভ ঘটে।

[উভয় বিকল্প মধ্যে] উক্থা যজ্ঞ পশু দারা সমৃদ্ধ হয়; [তদকুসারী] সত্রও পশুদারা সমৃদ্ধ হয়। [পারস্ত উক্থা ক্রেকুতে] সালল স্থোত্রই চভুর্কিশা সোমযুক্ত, অত্রএন [উক্থা ক্রেকুর অনুষ্ঠান হইলো] এই দিন প্রত্যক্ষতঃ চতুর্কিংশ হয়। সেইজন্য উক্থাই বিহিত হইবে।

### मलंग थ ७

### গবাময়ন

গ্রাময়নের অন্তর্গত পৃষ্ঠ্য ষড়হে পৃষ্ঠ স্থোত্র গীত হয়। পৃষ্ঠস্তোত্রে বিহিত বৃহত্রথস্থর সামদ্বরের প্রশংসা যথা—"বৃহত্রপত্তরে……অনবদৃষ্টে ভবতঃ"

- (৪) অগ্নিষ্টোমে বার শর ও বার প্রোত্র। তমধ্যে প্রমান স্তোত্র তিনটি—বহিপ্রমান, মাধান্দিন প্রমান ও আর্তির প্রকান। অন্ত স্থোত্র নংটি। প্রমান প্রোত্র তিনটির প্রকোজ স্থোত্র অস্টাচমারিংশ স্থোন গীত হয়, অর্থাং তিনটি ঝক্ মন্ত্রকে পুনঃ পুনং আবৃত্তি হায়। গাঁও পর্যায়ে বোল ও তিন প্র্যায়ে আটচিরিশ মন্ত্রে পরিণত করা হয়। এইরাপে তিন প্রমান স্থোতি গোত্রের সংখ্যা ৩×৪৮=>৪৪। অবশিষ্ট নয়টি স্থোত্রের প্রত্যেক স্থোত্রিয়মংখ্যা ২৪, সাক্রো ৯×২৪=২১৬, সমুদরে মন্ত্রমংখ্যা—১৪৪ + ২১৬=৩৬০।
- িং) উক্থা ক্রন্থ অন্তর্গত পোনের স্তোত্তের প্রত্যেক স্তোত্তই চতুর্বিংশ তোম যুক্ত, আর অন্নিষ্ঠোনের নথটি স্তোত্ত চতুর্বিংশস্তোমক, অন্ত তিনটি (প্রমান ভিনটা) অষ্টাচ্ছারিংশস্তোমক। অন্তব্য চতুর্বিংশাহে গ্রিস্থান মংগ্রুম গ্রেম্য প্রয়োগ্র যুক্ত হয়।

রহৎ ও রথন্তর' এই ছুইটি সাম বিহিত হয়। এই যে বৃহৎ ও রথন্তর, ইহারা যজ্ঞের পারপ্রাপ্তির জন্ম নৌকাস্বরূপ;' উহাদের দারাই সংবৎসর সত্র উত্তীর্ণ হওয়া যায়।

এই বৃহৎ ও রথন্তর পাদস্বরূপ, এবং চতুর্বিংশ দিবস (অর্থাৎ তদিনে সম্পাদ্য আরম্ভণীয় যজ্ঞ) মন্তক্ষরী ইহাতে পাদদ্বয় দ্বারাই মন্তকের শ্রী সাধিত হয়।

এই রহৎ ও রথন্তর [ পানীর ] পাক্ষরপার হ [চতুর্বিংশ] দিবস মন্তক্ষরপা ইহাতে পান্দর

সেই ছই সাম একেবারে পরিত্যাগ করিবে ন। । কিন্তুলি কেহ সেই ছইটিকৈই একেবারে পরিত্যাগ করে, তাহা হইলে যেমন বন্ধনছিম নোকা এ তীর ও তীর ভাসিয়া বেড়ায়, ইহাতেও সেইরুপ ঘটে। যে সত্রানুষ্ঠায়ীরা এই ছই সামকেই বিত্যাগ করে, তাহারাও এ তীর ও তীর ভাসিয়া বেড়ায়।

তন্মধ্যে যদি রথন্তরকে পরিত্যাগ করা যায়, তাহা হইলে ত্তির [গান] দ্বারাই ছুইটি অপরিত্যক্ত থাকে, আর যদি রহৎকে পরিত্যাগ করা হয়, তাহা হইলে রথন্তরের [গান] দ্বারাই ছুইটি অপরিত্যক্ত থাকে । যাহা রথন্তর, তাহাই বৈরাজ; যাহা রথন্তর,

<sup>(</sup> ১ ) "ছামিত্রি হবাসছে" (৬।৪৬।১ ) এই ঋক্ হইতে উৎপন্ন সামের নাম বৃহৎ। "অভি ছা শ্র নোকুমঃ" (৭।৬৩।২২ ) এই অক হইতে উৎপন্ন সামের নাম রথস্তর।

<sup>(</sup>২) যজ্ঞকে সমুদ্রের সহিত উপমিত করা হঠল। যথা শ্রুতান্তরে "সমুদ্রং বা এতে প্রবল্পে যে সংবংসরম্পরন্তি"। সংস্থান্তর সমুদ্রন্তর্পনি।

<sup>(</sup> ৩ ) অর্থাৎ উভয়ের মধ্যে একের অসুষ্ঠানে উভরের ফল পাওয়া যায়।

তাহাই শাকর; যাহা রহৎ, তাহাই রৈবত ; অতএব ঐ ছুই সাম ( রথন্তর ও রহৎ ) পরিত্যাগ করিবে না।

তংপরে চতুর্বিংশাহ অফুষ্ঠানের প্রশংসা যথা--"যে বৈ \ শাহ সমস্ত তে"

যাহারা ইহা জানিয়া ঐ চতুর্বিংশাহ অনুষ্ঠান করে, তাহারা দিনক্রমে, অর্দ্ধমাসক্রমে, মাসক্রমে সংবৎসর সত্র প্রাপ্ত হয় এবং সকল প্রেমসকল ও ছন্দঃসকল প্রাপ্ত হয় এবং সকল দেবতাকে প্রাপ্ত হইয়া তপস্থা অনুষ্ঠান পূর্ববিক সোমপীথভন্দণ দারা (সোমপান দারা) সংবৎসর ব্যাপিয়া সোমের অভিনয়ব করিতে সমর্থ হয়।

যাহারা [ সংবৎসর সত্তের উত্তরপকেও ] এই [ চতুর্বিং-শাহ ] হইতে [ আরম্ভ করিয়া পূর্ববপক্ষের ক্রমানুসারে ] উদ্ধৃন্থ অনুষ্ঠান করে, তাহারা গুরু ভারই [আপনার উপর] স্থাপন করে; সেই গুরুভার [ ভারবাহককে ] বিনাশ করে। পক্ষান্তরে যে [ পূর্ববপক্ষে ] ক্রমানুষ্ঠিত কর্ম দারা উঠিয়া সত্রকে পাইয়া পরে (উত্তরপক্ষে ) [ বিপরীতক্রমে অনুষ্ঠিত কর্মদারা ] নামিয়া আসে, সেই ব্যক্তি স্বস্তিতে সংবৎসর সত্রের পার লাভ করে।

<sup>(</sup>৪) পৃঠ্য বড়বের ছয় দিনে পৃঠন্তোত্ত গীত হয়। ছয় দিনের পৃঠন্তোত্ত—ছয়ট সাম বধাক্রমে রগন্তর, বৈরাপ, বৃহৎ, বৈরাজ, শাক্রর, বৈরত। "য়ামিদ্ধি হবামহে" (৬.৪৬১) খক্ ছইতে রথন্তর, "ঘদ্দ্যাব ইক্রা তে শত্ম্" (৮।৭০।৫) হইতে বৈরাপ, "অভি য়া শ্র নোর্মঃ" (৭।২০।২) হইতে ব্রহাজ, "প্রাম্মিক্রা মন্দতু আ" (৭।২০)২) হইতে ব্ররাজ, "প্রাম্মিক্রা মন্দতু আ" (৭)২০)২) হইতে ব্ররাজ, "প্রাম্মিক্রা মন্দতু আ" (৭)২০)২০) হইতে ব্রবাজ করের শ্রামিক্রা মধ্যে রহিত লাকর, এবং "রেবতীন" সধ্যাদে" (১।০০)২০) হইতে ব্রবাজর সাম উৎপন্ন। এই ছয়টির মধ্যে রথন্তরে বৈরাদের ও শাক্রের ফলপ্রান্তি এবং বৃহতে বরোদ্ধের ও বৈরতের ফলপ্রান্তি ঘটিতে পারে। অভএব ঐ ছই প্রধান সাম অপরিত্যাজ্য। ছইটিকে পূর্ণাৎ পরিভাগে করিবে না। ছয়ের মধ্যে একটিকে প্রয়োগ করিবে।

<sup>(</sup>e) সংবংসর সত্তের হুই পক্ষ,—বিসুবৃদিনের পূর্বে ছর্মাস পূর্বপক্ষ, বিসুবৃদ্ধিনের গরে ভর্মাস

## অফ্টম খণ্ড গ্ৰাময়ন

চতুৰ্ব্বিংশাহে পঠিত নিঙ্কেবল্যশস্ত্ৰসম্বদ্ধে বিশেষ বিধি—"যদৈ চতুৰ্ব্বিংশং ক্রিংশং ক্রিংশং ক্রিংশং ক্রিংশং ক্রিংশং

চতুর্বিংশ দিবস যেরপে, মহাত্রত দিবসও সেইরপ । এই
চতুর্বিংশে হোতা রহদিব দারা যে রেতঃ সেক করেন করেন রেতঃ মহাত্রতীয় দিবসে সংবৎসরমধ্যে সন্তান জন্মায়।
বিতঃ সংবৎসরমধ্যেই সন্তানরপে জন্মে। সেই দ্যুদ্দিবদারা নিক্ষেবল্য [উভয় দিবসে] সমান হয়। বিজ্ঞানিয়া চতুর্বিংশ অনুষ্ঠান করে, সে প্রথমার্দ্ধে [আরোহক্রমে] ক্যানুষ্ঠানদারা সত্রকে পাইয়া পরার্দ্ধেও [অবরোহক্রমে] সত্রকে পাইয়া থাকে। যে ইহা জানে, সে স্বস্তিতেই সংবৎস-

ু সাম্পরের আদিতে ও অস্থে গুট অতিরাজের বিধান যথা—"যো বৈ…… জিশা সং

উত্তব পক্ষে। পূর্বেপক্ষের অনুজানগুলি পর পর সমাধা করিয়া বিষুব দিনে উঠিতে হয়; তৎপরে উত্তর পক্ষে বিপরীত ক্রমে নেই দেই অনুষ্ঠান সমাধা করিয়া বিষুব দিন হইতে ক্রমশঃ নামিতে হয়। যে বাক্তি উত্তবপক্ষেত পূর্বেপক্ষের ক্রম অনুসরণ করে, সে গুরুতারে গীড়িত ও বিনষ্ট হয়।

<sup>(</sup>১) গ্রাময়নের পূর্ক্রংক ও উত্তরপক প্রশাস বিপ্রীত। স্থের আদিতে ও আছে অতিরাত্ত। আদ্য অতিরাত্তর প্র দিন স্বেমন চহুর্বিংশ, অস্ত্য অতিরাত্তের পূর্ব দিন সেইরূপ মহাব্রত।

<sup>(</sup>२) "তদিদাস ভ্বনেৰু জোট্ম" ইত্যাদি সংক্ষের (১০ মণ্ডল ১২০ স্কা) নাম বৃহদ্দিব স্ক উক্ত স্কাচভূবিংশ ও মহাব্রত উভয় দি:মে নিকেবলাংশ্র মধ্যে পঠিত হয়।

<sup>(</sup>৩) মহাত্রত অমুষ্ঠান ঐতরের আরণ্যকে সবিস্তার বর্ণিত হইয়াছে। মহাত্রত অমুষ্ঠান চতুর্বিংশ অমুষ্ঠানের সদৃশ নছে। সত্রমধ্যে উধাদের অবস্থান অমূরূপ, এইমাত্র। উভরত্র নিক্ষেল্য শস্ত্র পৃত্তির ইয় এবং বৃহন্দিব স্কু ঐ শক্তর্মধ্যে পাঠ ক্যার উভর অমুষ্ঠানে কতকটা সাদৃশ্য সাচে মাত্র।

যে সংবৎসরের এ পার এবং ও পার জানে, সেই স্বস্তিতে সংবৎসরের পার গমন করে। প্রায়ণীয় (আরম্ভে অনুষ্ঠেয়) অতিরাত্র ইহার এ পার; উদয়নীয় (অন্তে অনুষ্ঠেয়) অতিরাত্র উহার ও পার। যে ইহা জানে, সে স্বস্তিতেই সংবৎসরের পার গমন করে। যে সংবৎসরের অবরোধন (প্রাপ্তির উপায়) এবং উদ্রোধন (ত্যাগের উপায়) জানে, সেও স্বস্তিতে সংবৎসরের পার গমন করে। প্রায়ণীয় অতিরাত্র ইহার অবরোধন ও উদয়নীয় অতিরাত্র ইহার উদ্রোধন। যে ইহা জানে, সে স্বস্তিতে সংবৎসরের পার গমন করে।

যে সংবংসরের প্রাণ এবং উদান জানে, সেই স্বস্তিতে
সংবংসরের পার গমন করে। প্রায়ণীয় অতিরাত্র উহার প্রাণ
ও উদয়নীয় অতিরাত্র উহার উদান। ্য ইহা জানে, সে
স্বস্তিতেই সংবংসরের পার গমন করে।

## অফাদশ অধ্যায়

প্রথম খণ্ড গ্রাময়ন—ত্যুহ ও ষড়**হ** 

জাত ও ষড়হের সম্বন্ধ নথা—"জ্যোতির্বো:......মং পঞ্চম:" জ্যোতিন্টোস, গোন্টোস এবং আয়ুষ্টোস, এই তিন দিব-

<sup>(</sup>৪) প্রথম অভিরাত্তে সংবৎসরকে অবরুদ্ধ করা হয়, উহাকে জাটকান যায়; থিউটা প্রিন কালে ছারা উহাকে ছাড়িটা দেওয়া হয়।

সের অনুষ্ঠান করা হয়। এই [ স্থ-] লোক জ্যোতিঃ, অন্ত-রিক্ষ গো, এবং ঐ [ স্বর্গ ] লোক সায়ুঃ।'

পরবর্ত্তী ত্রাহও এইরপ। [অতএব বড়হের ক্রুম] জ্যোতিঃ, গো, আয়ুঃ, এই তিন দিন ও গো, আয়ুঃ, ও জ্যোতিঃ এই তিন দিন।

এই [ ভূ- ] লোক জ্যোতিঃস্বরূপ, ঐ [ স্বর্গ- ] কাকও জ্যোতিঃস্বরূপ। এই তুই জ্যোতিঃ [ ষড়হের ] উভর্কারেও থাকিয়া [ পরস্পারকে ] নিরীকণ করে।

সেই জন্ম উভয় প্রান্তে জ্যোতিঃ দারা ষড়হের স্ফুর্চান করিবে। এই যে উভয় প্রান্তে স্থিত জ্যোতিঃ দারা ষড়হের অনুষ্ঠান হয়, ইহাতে এই [ ভূ- ] লোকে এবং এ [ স্বর্গ-] লোকে, উভয় লোকেই প্রতিষ্ঠিত হইয়া অনুষ্ঠান করা হয়।

এই যে অভিপ্লব ষড়হ, তাহা [উভয়লোকমধ্যে] পরি-বর্ত্তনকারী (ঘূর্ণমান) দেবচক্রস্বরূপ। তাহার তুই প্রান্তে যে ছুইটি অগ্নিটোম, তাহা নেমিস্বরূপ; আর মধ্যে যে চারিটি উক্থ্য, তাহা নাভিদ্রূপ। যে ইহা জানে, সে যেখানে ইচ্ছা করে, সেইখানে পরিবর্ত্তমান [দেবচক্র ] দ্বারা গমন করে এবং স্বস্তিতেই সংবৎসরের পার গমন করে।

এই যে প্রথম ষড়হ যে তাহা জানে, এই যে দ্বিতীয় ষড়হ যে তাহা জানে, এই যে তৃতীয় ষড়হ যে তাহা জানে, এই

<sup>( &</sup>gt; ) তিন দিন দোমপ্রয়োগে তাহ হর; ছুই তাই একবোগে বড়ই হয়। বড়হের প্রথম ও শেব দিনের প্রায়ের এব্যক্ত হয় ও সংখ্যের চারিদিনে উক্থা প্রযুক্ত হয়। প্রথম ও শেব দিনের প্রযুক্ত প্রয়োগ লোভিটোম। মধাস্থ চারিটি উক্থোর মধো ছুই দিন গোষ্টোম ও ছুই দিন পায়ুষ্টোম। বাহাতে আরক্ষ, ভাহাতেই শেব হওরাতে বড়ই চক্রের সদৃশ। পরে দেব।

যে চতুর্থ ষড়হ যে তাহা জানে, এই যে পঞ্চম ষড়হ যে তাহা জানে, সেও স্বস্তিতে সংবৎসরের পার গমন করে।

### দ্বিতীয় থণ্ড

#### ষড়হ

ৰড় হ- প্ৰশংসা যথা--- "প্ৰথমং ষড় হং...... বোভাভ্যম্"

প্রথম ষড়হ অনুষ্ঠিত হয়। তাহাতে ছয়টি দিন আছে; ঋতুও ছয়টি; এতদ্বারা ঋতুক্রমে সংবৎসর প্রাপ্ত হইয়া ঋতু-ক্রমে সংবৎসরে প্রতিষ্ঠিত হইয়া অনুষ্ঠান করা হয়।

দ্বিতীয় ষড়হ অনুষ্ঠিত হয়। তাহাতে [পূর্ব্বের ষড়হ সহিত]
বার দিন হয়। মাস বারটি; এতদ্বারা মাসক্রমে সংবৎসর
পাওয়া যায় এবং মাসক্রমে সংবৎসরে প্রতিষ্ঠিত হট্যা
অনুষ্ঠান করা হয়।

তৃতীয় ষড়হ অনুষ্ঠিত হয়। তাহাতে আঠার দিন হয়; তাহা ছুই ভাগ করিলে নয়টি ও আর নয়টি হয়। প্রাণ নয়টি, এবং স্বর্গলোকও নয়টি। এতদ্বারা প্রাণসকল ও স্বর্গলোকসকল পাওয়া যায় এবং প্রাণসকলে ও স্বর্গলোকসকলে প্রতিষ্ঠিত ইইয়া অনুষ্ঠান করা হয়।

চতুর্থ ষড়হ অনুষ্ঠিত হয়। তাহাতে চব্বিশ দিন হয়। অর্দ্ধমাস চব্বিশটি; এতদ্ধারা অর্দ্ধমাসক্রমেই সংবৎসর পাওয়া

<sup>(</sup>২) মাদের মধ্যে পাঁচটী বড়হ অফুঞ্জিত হয়; এই পাঁচটী বড়হ পর পর আংতিমাদে স্ক্রমধ্যে অফুটান করা হয়।

যায় এবং অর্দ্ধমাসক্রমে সংবৎসরে প্রতিষ্ঠিত থাকিয়া অনুষ্ঠান করা হয়।

পঞ্চম ষড়হ অনুষ্ঠিত হয়। তাহাতে ত্রিশ দিন হয়। বিরাটের ত্রিশ অক্ষর ; বিরাট, ভক্ষ্য অন্ন। এতদ্বার ক্রানে মাদে বিরাটেরই সম্পাদন দ্বারা অনুষ্ঠান করা হয়।

যাহারা ভক্ষণীয় অন্ধ কামনা করে, তাহারাই িক্টর ক্রিব্রু অনুষ্ঠান করে। সেই হেতু এই যে মাসে মতে বিরাটের সম্পাদন দারা অনুষ্ঠান করা হয়, তাহাতে মাসে নতে ভক্ষণীয় অন্ধ রক্ষা করিয়া এই লোক ও ঐ লোক তিত্ত লোকের উদ্দেশে অনুষ্ঠান করা হয়।

## তৃতীয় **খণ্ড** সংবৎসর সত্র

্রীবেৎসরদাধ্য সোম্যাগের মধ্যে গ্রাময়ন সত্র প্রক্তি, আদিত্যানাময়ন ও ধ্যক্তিরসাময়ন তাহার বিক্তি, তৎসম্বন্ধে বিচার যথা—"গ্রাময়নেন•••যশ্চ পৃঠ্ঠেয়"

গোগণের অয়ন অনুষ্ঠিত হয়; গো-সকলই আদিত্য-স্বরূপ; এতদ্বারা আদিত্যগণের অয়নেরই অনুষ্ঠান হয়।

পুরাকালে গোসকল শফ (খুর) ও শৃঙ্গ পাইবার জন্য সত্তের অনুষ্ঠান করিয়াছিল। দশমমাসে তাহাদের শফ ও শৃঙ্গ জন্মিয়াছিল। তাহারা বলিয়াছিল, যে কামনায় আমরা সত্তে ] দীক্ষা গ্রহণ করিয়াছিলাম, তাহা পাইয়াছি; এখন এই সত্র হইতে উঠিয়া যাই। এই বলিয়া যাহারা উঠিয়া গিয়াছিল, তাহারাই শৃঙ্গধারী। পক্ষান্তরে যাহারা সংবৎসর সমাপ্ত করিব বলিয়া স্থির ছিল, অশ্রদ্ধাহেতু তাহাদের শৃঙ্গ উঠে নাই। তাহারা শৃঙ্গহীন কিন্তু বলবান্ হইয়াছিল। সেই জন্মই তাহারা সকল ঋতু ব্যাপিয়া সত্র সমাপনান্তে [সত্র হইতে] উত্থিত হয়। বল কামনা করিয়া সেই গোগণ সকল লোকের প্রিয় হইয়াছিল ও সকলের নিকট স্থন্দর হইয়াছিল। যে ইহা জানে, সে সকলের প্রিয় হয় ও সকলের নিকট শ্রন্য হয়।

ফর্গলোকে আদিত্যগণ ও অঙ্গিরোগণ আমর। পূর্কে গমন করিব, আমরা পূর্কে গমন করিব, বলিয়া পরস্পার স্পর্কা করিয়া-ছিলেন। সেই আদিত্যগণই পূর্কে স্বর্গলোকে গিয়াছিলেন; অঙ্গিরোগণ বিলম্বে ষাটি বর্গ পরে গিয়াছিলেন।

আদিত্যগণের অয়নে প্রায়ণীয় দিনে অতিরাত্র ও চতুর্বিংশ দিনে উক্থ্য [ গোগণের অয়নের মত ]; কিন্তু অন্যায় দিন কেবল অভিপ্লব ষড়ছে ব্যাপ্ত হয়।

অঙ্গিরোগণের অয়নে প্রায়ণীয় অতিরাত্র ও চতুর্বিংশ উকথ্য [ গোগণের অয়নের মত ] ; কিন্তু অন্যান্য দিন কেবল পৃষ্ঠ্য ষড়হে ব্যাপ্ত হয়।

ক্রতি (রাজপথ) যেমন সহজে গমনের উপায়, অভিপ্লব ষড়হ তেমনই [ সহজে ] স্বর্গলোকে গমনের উপায়। মহাপথ যেমন চারিদিকে চলিবার উপায়, পৃষ্ঠ্য ষড়হ তেমনই স্বর্গলোকে গমনের উপায়। এই যে উভয়বিধ ষড়হ অনুষ্ঠিত হয়,

<sup>( &</sup>gt; ) প্রায়ণীয় ও চতুর্বিংশ তিন সত্তেই একরূপ। গ্রাময়নে প্রতিমাসে চারিট অভিগ্রব ও একটি পৃষ্ঠা বড়হ; কিন্তু আদিত্যানাময়নে প্রতিমাসে পাঁচটিই অভিগ্রব বড়হ, এই বি<sup>লেব।</sup> অকিন্সাময়নে প্রতিমাসে পাঁচটিই পৃষ্ঠা বড়হ।

তাহাতে ছই [পায়ে ] চলার মত কোন অনিষ্ট ঘটে না। অভিপ্লব ষড়হে এবং পৃষ্ঠ্য ষড়হে যে ফল, তাহাতে সেই উভয় ফলের প্রাপ্তি ঘটে।

# চতুর্থ খণ্ড

### গবাময়ন---বিষুব দিন

সংবংসরব্যাপী সত্তের মধ্যবর্ত্তী প্রধান দিনের নাম বিষুব দিনের শেই বিষ একবিংশ স্তোম গীত হয় বলিয়া উহার অপর নাম একবিংশাহ । তাল দিনের প্রশংসা ষ্থা—"একবিংশম্……এবং বেদ"

সংবৎসরের মধ্যবর্তী বিষুবনামক একবিংশাহ সমূষ্ঠ্য করা হয়। এই একবিংশদারা দেবগণ আদিত্যকে স্বর্গ-লোকের অভিমুখে তুলিয়া ধরিয়াছিলেন।

দেই দিন একবিংশস্থানীয়। সেই দিনে মন্ত্রসকল দিবাভাগে কীর্ত্তিত হয়। ঐ দিনের পূর্বের্ব দশ দিন আছে ও পরে
দশ দিন আছে'; মধ্যবর্ত্তী ঐ দিন একবিংশ-স্থানীয় ও উভয়দিকে
বিরাটের মধ্যে প্রতিষ্ঠিত। যেহেতু উহা উভয়দিকে বিরাটের
মধ্যে প্রতিষ্ঠিত, সেইজন্য এই [ একবিংশাহ অথবা তদকুরূপ

<sup>(</sup>১) বিবৃষ্ণ দিনের পূর্বে জি: িন বরসাম, একদিন অভিজিৎ ও ছর দিন পৃষ্ঠাবড়হ, এই দশ দিনের কথা বলা হইতেছে। ঐকংগ বিবৃষ্ণিনের পরে তিন' দিন বরসাম, একদিন বিবৃদ্ধিও ছয় দিন পৃষ্ঠা বড়হ, এই দশ দিনের কথা হইতেছে। পূর্বে দশ ও পরে দশ দিনের মধ্যে বিবৃষ্ণাহ একবিংশহানীয়। আদিত্যও শ্রুতিমতে একবিংশহানীয় বথা—"বাদশ মাসাং পঞ্চর্বাহ একবিংশহানীয়। আদিত্যও শ্রুতিমতে একবিংশহানীয় বথা—"বাদশ মাসাং পঞ্চর্বাহ বের ইমে লোকা অসাবাদিত্য একবিংশঃ ইতি। অতএব আদিত্য ও বিবৃব্ব পরশার অমুদ্ধপ। বিরাট ছল্ম দশাক্ষরা, এই হেতু বিবৃব্দিবস ছুই দিকে ছুই বিরাটের মধ্যে প্রতিষ্ঠিত।

আদিত্য ] এই লোকসকলের মধ্যে বিচরণ করিয়াও ব্যথিত। হয়েন না।

দেই আদিত্য স্বৰ্গলোক হইতে পড়িয়া যাইবেন, দেবগণ এই ভয় করিয়াছিলেন ও তিনটি অধোবর্তী স্বর্গলোক দারা তাঁহাকে [ স্বস্থানে ] ধরিয়া রাখিয়াছিলেন। [ পূর্ব্ববর্ত্তী স্বর-সাম দিবসত্রয়ে গীত ীস্তোম তিনটি সেই তিন স্বর্গলোকের স্বারূপ। আবার সেই আদিত্য উদ্ধ্যুথে [ স্বর্গলোক ছাড়িয়া ] চলিয়া যাইবেন, দেবগণ এই ভয় করিয়াছিলেন। তথন তাঁহারা আর তিনটি উদ্ধস্থিত স্বৰ্গলোক দ্বারা তাঁহাকে [সম্থানে] ধরিয়া রাথিয়াছিলেন। পরবর্তী স্বরসামদিবসত্রয়ে গীত ] স্তোম তিনটি এই তিন স্বর্গলোকের স্বরূপ। তাহা হইলে [ বিষুবদিনের ] পূর্ববর্ত্তী তিন দিন সপ্তদশ-[ স্তোম ]-যুক্ত হয়, ও পরবর্ত্তী তিন দিনও সপ্তদশ-[ স্তোম ]-যুক্ত হয়। তাহাদের মধ্যগত একবিংশাহ উভয়দিকে স্বরদামদিবদ দ্বারা ধ্রত থাকে। বেহেতু উনি (বিষুবস্থানীয় আদিত্য) উভয়দিকে স্বরসামদিবস দারা ধত থাকেন, এইজন্ম তিনি এই লোকসকলের অভ্যন্তরে বিচরণ করিয়াও ব্যথিত হয়েন না।

সেই আদিত্য স্বর্গলোক ছইতে নিম্নে পতিত হইবেন, দেবগণ, এই ভয় করিয়াছিলেন এবং তাহাকে অধোবর্ত্তী পরম স্বর্গলোক দারা ধরিয়া রাথিয়াছিলেন। [অয়স্ত্রিংশ] স্তোম পরম স্বর্গলোকস্বরূপ। স্থাবার আদিত্য উর্দ্ধে উঠিয়া যাইবেন, দেবগণ এই ভয় করিয়াছিলেন এবং তাঁহাকে উর্দ্ধিতি পরম স্বর্গলোক দারা ধরিয়া রাথিয়াছিলেন। [অয়স্ত্রিংশ] স্তোমই পরমন্বর্গলোকস্বরূপ। এইরূপ হইলে [বিষুবাহের]

পূর্বে তিনটি সপ্তদশ-মন্ত্রাত্মক স্তোম ও পরে তিনটি সপ্তদশ-মন্ত্রাত্মক স্তোম থাকে। [এই ছয়টি সপ্তদশমন্ত্রনির্মিত স্তোমের মধ্যে ] ছই ছইটি একত্র করিয়া তিনটি চতুন্ত্রিংশ-মন্ত্রনির্মিত স্তোম হয়। স্তোমসমূহের মধ্যে চতুন্ত্রিংশ স্তোমই উত্তর্ম। এতদ্বারা সেই স্তোমের উপর স্থাপিত হইয়া [বিশ্বস্থানীয় আদিত্য] তাপ দেন; ততুপরি স্থাপিত হইয়াই তিনি তাপ দেন।

এই সেই আদিত্য এই ভূত ও ভবিষ্যৎ সকল [ ই ] হইতে উৎকৃষ্ট এবং এই জগতে যাহা কিছু আছে, ভাই কিন্তু লাকে, সে যাহা লের অপেকা দীপ্তিমান্ ও উৎকৃষ্ট। যে ইহা জানে, সে যাহা হইতে উৎকৃষ্ট হয়। শোভা পাইতে চাহে, তাহা হইতে উৎকৃষ্ট হয়।

### পঞ্ম খণ্ড

### গবাময়ন

গ্রাময়ন সত্ত্রের অক্তান্ত বিধান—"স্বরসায়ঃ.....দ্ধাতি"

স্বরদান-নামক দিবদের অনুষ্ঠান করা হয়। [আদিত্যের অধঃস্থ ও উদ্ধিস্থ ] এই লোকসকলই স্বরদাম। স্বরদাম অনুষ্ঠান দারা এই লোকসকলকেই প্রীত করা হয়; ইহাই স্বরদামসকলের স্বরদামস্থ<sup>†</sup>। এই যে স্বরদামের অনুষ্ঠান হয়, ইহাতে যজমানকে এই লোকসকলেই ভোগবান্ করা হয়।

<sup>( &</sup>gt; ) এতেষাম্ছাং স্বরোপেত্সামবং প্রীতিহেত্বাং স্বরদামতি নাম সম্পন্নন্—স্বর্তুক সামের মত প্রীতিহেত্ বলিয়া ঐ অসুষ্ঠানের নাম স্বরদাম ( সারণ )।

দেবগণ সেই সপ্তদশ-মন্ত্রনির্দ্ধিত স্তোম (অথবা স্বরসাম দিবস) বিশীর্ণ হইয়া যাইবে এই ভয় করিয়াছিলেন, কেননা এই [ছয় দিনে গীত স্তোমগুলি] পরস্পর সমান এবং উহারা গোপনে রক্ষিত নহে। উহারা (অয়য়রক্ষিত হওয়ায়] যাহাতে বিশীর্ণ না হয়, সেই হেতু উহাদিগকে নিম্নে সকল স্তোম দ্বারা ও উর্দ্ধে সকল পৃষ্ঠ স্তোত্র দ্বারা ঢাকিয়া রাখা হয়। বর্ষক্তেমযুক্ত অভিজিৎ পূর্ব্বে থাকে, সর্ব্বপৃষ্ঠযুক্ত বিশ্বজিৎ পরে থাকে। এইরূপে তাহারা সপ্তদশস্তোমযুক্ত স্বরসামসমূহকে ধরিয়া রাখিবার জন্য ও ভংশনিবারণের জন্য উভয়দিক্ ইইতে ঢাকিয়া রাখে।

দেবগণ, সেই আদিত্য স্বর্গলোক হইতে নিম্নে পড়িয়া যাই-বেন, এই ভয় করিয়াছিলেন; এইজন্য তাঁহারা তাঁহাকে পাঁচটি রশ্মি (রজ্জু) দারা বাঁধিয়া রাখিয়াছিলেন। [বিষুবদিনে বিহিত] দিবাকীর্ত্তা সাম (দিবাভাগে গেয় পাঁচটি সাম) সেই রশ্মিস্বরূপ। তন্মধ্যে মহাদিবাকীর্ত্তাসাম হইতে পৃষ্ঠস্তোত্ত, বিকর্ণ হইতে ব্রহ্মসাম, ভাস হইতে অগ্নিটোম সাম আর বৃহৎ ও রথন্তর

<sup>(</sup>২) আদিতা সন্থান হইতে আই হইনা নীচে পড়িয়া যাইবেন অথবা উপরে উঠিনা খাইবেন, এই ভয়ে দেবতারা আদিতাের নীচে তিন বর্গ ও উপরে তিন বর্গ স্থাপিত করিয়া তাঁহাকে সন্থানে ধরিয়া রাধিয়াছিলেন। ভদমুদারে বির্বাধ্য অমুষ্ঠানকেও পূর্বে তিন বরদাম ও পরে তিন বরদাম ছারা বর্গনে ধরিয়া রাধা হয়। পূর্বেধতে ইহা বলা হইরাছে। কিন্তু দেই বরদামগুলিকেও অরক্ষিত অবস্থার রাধা উচিত নহে; তাহাদিগকেও ছই দিক্ হইতে ঠেকা দিয়া বা ঢাকা দিয়া রাধা আবশুক। এইজন্ত পূর্বে অভিজিৎ ও পরে বিশ্বজিৎ অমুষ্ঠান দারা বরদামগুলিকে দৃঢ় রাধিতে হয়। অভিজিৎ দিনের অমুষ্ঠানে তিরুৎ, পঞ্চদশ, মগুদশ, একবিংশ, ত্রিনব, ত্রয়্রিয়্শ এই সম্পর্ব স্থোমই গীত হয়। আর বিশ্বজিৎ দিনের অমুষ্ঠানে রথস্তর বৃহৎ বৈরূপ, বৈরাজ শাকর, বৈষত এই সন্বন্ধ পৃঠতে ব গীত হইনা থাকে। দেইজক্ষ বলা হইল, একদিকে তোম, অন্তাদিক পৃষ্ঠবারা করদামসমূহ রক্ষিত হয়।

্কন্মা এই

এই তুইটি হইতে প্রমানস্তোত্রদ্য নিষ্পন্ন করা হয়। এই-রূপে আদিত্যকে পাঁচটি রশ্মি দ্বারা বাঁধিলে তাঁহাকে ধরিয়া রাখা হয় ও তাঁহার পতনসম্ভাবনা থাকে না।

[বিষুবদিনে] আদিত্য উদিত হইলে প্রাতরমূবাক পাঠ করিবে। কেননা এ দিনের সকল মন্ত্রই দিবাভাগে ক্রিনীয়'।

সবনীয় পশু স্থানে সূর্যেরে উদ্দিট বর্ণান্তর্যতিপ্রিত শ্বেন্ত বর্ণের পশুর [ বিষুবাহে ] আল্ডুন তরিতে হয়, অতএব জানুন পশুরই আলম্ভন করিবে ; কেননা এ দিন সূর্যেরেই উদ্দিষ্ট।

একুশটি সামিধেনী মন্ত্র পাঠ করিনে । বিষুব ীদিন প্রত্যক্তঃ একবিংশ-স্থানীয়।'

[নিক্ষেবল্য শস্ত্রপাঠের সময় ] একারটি এথবা ব্যয়ানী মন্ত্র পাঠের পর মধ্যে নিবিৎ বসাইবে'। তৎপরে ততগুলি

(৬) মন্ত্রসংখ্যা যথা---

ভোত্রির ত্রাচ
ভাত্রন ত্রাচ
ভাত্রন ত্রাচ
ভাত্রন ত্রাচ
ভাত্রন ত্রাদি ধাষা
বৃহৎ ও রথস্তর সামের বোনিদ্দ
ভাত্রন ভাত্রন

<sup>(</sup>৩) "বিজাড্রহৎ পিবতু দোম্য মধু" (১০)১৭০) ) এই ঋক্ হইতে মহাদিবাকী র্যাম উৎপন্ন; উহাতে পৃষ্ঠ থাতে হইবে। "পৃক্ষতা সুক্ষো অন্ধতা নুমহ্য" (৩৮০১) এই ঋক্ হই যে বিকর্ণ ও ভাস এই ছই সাম উৎপন্ন। বিকর্ণ সাম রাহ্মণাচ্ছংসীকে লক্ষ্য করিয়া গীত হর বলিরা উহার নাম ব্রহ্ম সাম। ভাসদারা অগ্রিষ্টোমের সমাপ্তি হয় বলিয়া উহা অগ্রিষ্টোম সাম। বৃহ্ণ ও রুগন্তবের উৎপত্তি পুরের বলা হইয়াছে। মাধান্দিন ও আহিব প্রমানে উহা গেয়।

<sup>(</sup>৪) প্রকৃতিযজ্ঞে দোমযাগমাত্রেই প্রাতরমূবাক ফ্রোদয়ের পূর্বে পাঠা। পুর্বে দেখ।
কিন্তু বিষুদ্ধাহ প্রাতরমূবাক বিশেষ বিধিদারা দিবাভাগে কীন্তনীয়।

<sup>(</sup> ৫ ) প্রকৃতিযক্তে পোনেরটি সামিধেনী পাঠ বিহিত। বিষুবাহের একবিংশক হেতু এ দিব পেই পোনেরটিতে ধাষ্যা মন্দ্র ছয়টি প্রক্ষেপ করিয়া সমূদ্যে একুশটি সামিধেনী পাঠ করিবে।

মন্ত্র পাঠ করিবে। কেননা পুরুষ শতায়ু, শতবীর্য্য, শতেন্দ্রিয়। এতদ্বারা যজমানকে আয়ুতে, বীর্য্যে ও ইন্দ্রিয়ে স্থাপিত করা হয়।

## ষষ্ঠ খণ্ড

#### গ্ৰাময়ন

বিষুবাহে পঠিতব্য অভাভ মন্ত্র যথা—"দূরোহণং……যজমানেভ্যশ্চ"

[ স্বর্গে ] আরোহণের জন্ম দূরোহণ মন্ত্র পাঠ করা হয়। প্রবর্গ লোকই দূরোহণ ( হুন্ধরারোহণ )। যে ইহা জানে, সে তদ্ধারা স্বর্গলোকই আরোহণ করে।

ইহা দূরোহণ কেন ? [উত্তর ] ঐ যিনি (যে আদিত্য)
তাপ দেন, তিনিই দূরোহ (অর্থাৎ তাঁহার স্থানে আরোহণ
ছঃসাধ্য)। অথবা যদি কেহ সেইখানে যায়, সে দূরোহণ
স্থানেই আরোহণ করে। সেইজন্য এই মন্ত্র পাঠ করা হয়।

| "নৃণামুখানৃত্যম্" ইত্যাদি মন্ত্ৰ  | 9  |
|-----------------------------------|----|
| "যন্তিগ্মশৃঙ্গঃ" ইত্যাদি প্রস্তের | 35 |
| "অভিতাদ্" ইত্যাদি স্জের           | >4 |
| একযোগে                            | 8  |

এতরাধ্যে প্রথম ঋক্টি তিনবার পঠিতবা; অতএব মস্ত্রসংখ্যা ৪৩। এই ৪৩ মস্ত্রের পর "ইক্রন্ত মু বীখাণি" ইত্যাদি স্তের পোনেরটি ঋকের মধ্যে হর ৮ কিংবা ৯ মন্ত্র পাঠ করিয়া নিবিৎ বসাইবে। ৮টি পাঠ করিলে মন্ত্রসংখ্যা ৫২ হর। ডৎপরে নিবিৎ। এই নিবিৎ ইক্রের উদ্দিষ্ট। তৎপরে অবশিষ্ট মন্ত্র পাঠ করিয়া শতসংখ্যা পূর্ণ হর।

<sup>(</sup>১) বিষুবাহে কোতা আহাবান্তে দুরোহণ মন্ত্র পাঠ করেন। "হংসঃ শুচিবং" (৪।৪০।৫) এই মন্ত্র পঠিতব্য ; ইহার পাঠের নিয়ম আখলায়ন দিয়াছেন (আখ এখ) সং: ৮।২)

হংসবতী ঋক্ (হংসশব্দযুক্ত মন্ত্র ) পাঠ করা হয়'। "হংসঃ
শুচিষৎ" এম্বলে ঐ [ আদিত্যই ] হংস ও শুচিষৎ"। "বম্থরন্তরিক্ষসৎ" এম্বলে তিনিই বম্ব ও অন্তরিক্ষসৎ। " "হোতা
বেদিষৎ" এম্বলে তিনিই হোতা ও বেদিষৎ। "অতিথি
ছুরোণসৎ" এম্বলে তিনিই অতিথি ও ছুরোণসৎ'। "নুষুৎ"
এম্বলে তিনিই নৃষৎ "। "বরসৎ" এম্বলে তিনিই ব্যাং
কেননা তিনি যেখানে থাকিয়া তাপ দেন, তাহাই সদ্ম-( গৃহ )
সকলের মধ্যে বর (প্রেষ্ঠ)। "ঋতসৎ" এম্বলে ইনিই স্ত্যাং
"ব্যোমসৎ" এম্বলে তিনিই ব্যোমসৎ; কেননা ইনি মেখানে
থাকিয়া তাপ দেন, তাহাই সদ্মসমূহের মধ্যে ব্যোম্
হীন আকাশ)। "অজা" এম্বলে ইনিই অজ্ব"; কেননা ইনি মেখানে
কালে অপ্ (জল) সমূহ হইতে উদিত হন ও সায়ংকালে অপ্সমূহেই প্রবেশ করেন। "গোজা" এম্বলে ইনিই গোজ।
"ঋতজা" এম্বলে ইনিই সত্যজাত। "অদ্রজা" এম্বলে ইনিই
অদ্রিজাত। "ঋতম্" এম্বলে ইনিই সত্য। ঐ আদিত্য এই

<sup>(</sup>२) উङ मृत्राह्य मञ्जू इश्मनम्यूङ ।

<sup>(</sup>৩) হস্তি সর্বাদা গচ্ছতীতি হংসঃ। শুচৌ শুদ্ধে দ্বালোকে সীদতি তিষ্ঠতীতি শুচিষৎ (সারণ)।

<sup>(</sup> ৪ ) বদতি দর্বদেতি বস্থঃ। অন্তরিকে দীদতীতি অন্তরিক্ষদৎ ( দায়ণ )।

<sup>( ॰ )</sup> ন বিদ্যতে তিপিবিংশয়নিয়মো যাত্রার্থে যস্ত সোহয়মতিথিং। ছরোণেরু তত্তদ্গৃহেরু শীদতি যাচিতুং প্রচরতীতি ছরোণসং। ( সায়ণ )।

<sup>(</sup> ७ ) নৃষ্ **মন্**ষ্যের স্ষ্টিরূপেণ সীদতীতি নৃষৎ ( সায়ণ )।

<sup>( &</sup>lt;sup>9</sup> ) বরে শ্রেষ্ঠে মণ্ডলে সীদক্তীতি বরসং ( সায়ণ )।

<sup>(</sup>৮) ঋতং সতাবদনং বেদবাকাং তত্র সীদতীতি ঋতসৎ।

<sup>(</sup> ৯ ) অন্ত্যো জায়তে ইতি অন্ত:।

<sup>( &</sup>gt;• ) গোভ্যো জায়তে ইভি গোঙ্গা।

সকলই। বেদমধ্যে এই মন্ত্র তাঁহার প্রত্যক্ষতম রূপ। সেই জন্ম যে কোন কর্মে দূরোহণ পাঠ করিতে হয়, সেখানে হংস-বতী ঋক্ই পাঠ করিবে।

[পক্ষান্তরে] স্বর্গকামী তার্ক্স<sup>\*</sup> সূক্তে দূরোহণ মন্ত্র করিবে i গায়ত্রী যথন স্থপর্ণ হইয়া সোম আহরণ করেন, তখন তার্ক্য (গরুড়) অগ্রণী হইয়া তাহাকে পথ দেখাইয়াছিলেন। যেমন লোকে ক্ষেত্রজ্ঞ (মার্গাভিজ্ঞ ) ব্যক্তিকে পথের অগ্রণী (পথ-প্রদর্শক) করিয়া থাকে, ইহাও (তার্ক্যসূক্ত পাঠও) সেই রূপ। এই যিনি (যে বায়ু) প্রবান, তিনিই তার্ফ্র। ইনিই স্বর্গ লোকের অভিমূথে আরোহণ করান। [ প্রথম ঋকে ] ত্যমূ যু বাজিনং দেবজৃতম্"এম্বলে সেই তাক্ৰ্যই বাজী (অন্নবান্) ও দেবজ,ত ( দেবগণ মধ্যে বেগশালী )। ''সহাবানং তরুতারং রথানাম্" এ স্থলে তিনি সহাবান্ (পরাজয়কারী) এবং তরুতার (উল্লম্জনকর্ত্তা), কেননা ইনিই সন্ত এই লোকসকল লম্মনে সমর্থ। "অরিন্টনেমিং পৃতনাজ্যাশুম্" এম্বলে ইনিই অরিন্ট-নেমি ( অহিংসারক্ষক ) ও পৃতনাজিৎ ( শত্রু সেনার জয়কারী ) ও আশু (বেগবান্)। "স্বস্তয়ে" এই পদে স্বস্তির (মঙ্গলের) প্রার্থনা হয়। "তাক্ষ্ ্রিমহা হুবেম"এতদ্বারা তাক্ষ্ গ্রেই আহ্বান করা হয়। [দ্বিতীয় ঋকে] 'হিন্দস্যেব রাতিমাজো হুবানাঃ স্বস্তয়ে"এই অংশ পাঠেও স্বস্তির প্রার্থনা হয়। "নাবমিবা রুহেম" এই অংশপাঠে এই দূরোহণ স্বর্গই সম্যক্রূপে আরোহণ করা হয়; এবং ইহাতে স্বর্গলোকেরই প্রাপ্তি, ভোগ ও

১১ : "ভাষ্যুবাজিনং দেবজুতম্" ইত্যাদি ভাক্তি সুক্ত। ১০ মঞ্জ ১৭৮ হস্ত।

সঙ্গতি ঘটে। "উববাঁ ন পৃথী বহুলে গভীরে মা বামেতো মা পরেতো রিষাম" এই [উত্তরার্দ্ধ ] পাঠ দ্বারা হোতা আদিবার সময় ও ফিরিয়া যাইবার সময় এই পৃথিবী লোক ও ছ্যুলোক উভয়কেই অনুমন্ত্রণ করেন। [তৃতীয় ঋকের পূর্ববার্দ্ধ ] "সদ্যশ্চিদ্যঃ শবসা পঞ্চ কৃষ্টীঃ সূর্য্য ইব জ্যোতিষাপত্তনান" এতৎপাঠে সূর্য্যকে প্রত্যক্ষ করিয়া অভিবাদন করা হয়। [উত্তরার্দ্ধ ] "সহস্রসাঃ শতসা অস্থ্য রংছিন স্মা বরতে বৃত্তি ন শর্য্যাম্" এই অংশ পাঠে নিজের জন্ম ও যজমানগণের জন্ম আশিষ প্রার্থনা হয়।

### সপ্তম খণ্ড

### গ্বাময়ন

ৰুরোহণ মন্ত্র সম্বন্ধে অস্তান্ত কথা—"আহুয় দ্রোহণ · · · · · অবকলৈয়"

হোতা ] আহাবের পর দূরোহণ ["ত্যমূষ্ বাজিনম্" এই মৃক্ত ] পাঠ করিবে। স্বর্গলোকই দূরোহণ এবং বাক্যই আহাব। বাক্যই আবার ব্রহ্ম। হোতা যথন আহাব পাঠ করেন, তখন ব্রহ্মস্বরূপ আহাবদারা স্বর্গলোকে আরোহণ করেন। হোতাই আরোহক্রমে প্রথমে প্রতিচরণে অবসান দিয়া পাঠ করিবেন, তাহাতে এই [ ভূ- ] লোক-প্রাপ্তি হয়। অনস্তর [ দ্বিতীয়বার পাঠে ] অর্দ্ধ ঋকের পর অবসান দিয়া পাঠ করিবেন; তাহাতে অন্তরিক্ষ-প্রাপ্তি হয়। পরে [ ভৃতীয় নার পাঠের সময়] তিনচরণের পর অবসান দিয়া পাঠ করিবেন; ইহাতে ঐ [ স্বর্গ-] লোক-প্রাপ্তি হয়। অনন্তর [ চতুর্থবার পাঠের সময় ] বিনা অবসানে পাঠ করিবে; তাহাতে ঐ যিনি ( আদিত্য ) তাপ দেন, তাঁহাতেই প্রতিষ্ঠা হয়।

অবরোহক্রমেও ঐ মন্ত্র পাঠ করা হয়; যেমন [রুকারা
ব্যক্তি] নামিবার সময় শাখা ধরিয়া নামে, সেইরপ। প্রথমে
তিন চরণের পর অবসান দিবে, তাহাতে ঐ [স্বর্গ ] লোকে
প্রতিষ্ঠা হইবে। অর্দ্ধ ঋকের পর অবসান দিলে অন্তরিক্ষে
এবং প্রতি চরণে অবসান দিনে এই লোকে প্রতিষ্ঠা হয়।
এইরপে যজমানেরাও স্বর্গলোক প্রাপ্ত হইয়া আবার এই
লোকে [নামিয়া আসিয়া] প্রতিষ্ঠিত হয়।

পক্ষান্তরে যাহারা একটিমাত্র লোক কামনা করে অর্থাৎ স্বর্গ মাত্র কামনা করে, তাহারা [কেবল] আরোহক্রমেই পাঠ করিবে। তাহাতে স্বর্গলোকই জয় করিবে। কিস্তু তাহারা এই লোকে অধিক দিন বাস করিতে পাইবে না।

ত্রিউপু ছন্দের ও জগতী ছন্দের সূক্ত মিথুন (জোড়া) করিয়া পাঠ করিবে। পশুগণই মিথুন থাকে ও পশুগণই ছন্দঃস্বরূপ; ইহাতে পশুগণের রক্ষা ঘটে।

<sup>(</sup>১) এই দুরোহণ মন্ত্র ছুই প্রকারে পাঠ করিতে হর । আরোহক্রমে অথবা অবরোহ-ক্রমে। আরোহক্রমে প্রত্যেক মন্ত্র চারিবার পাঠ করিতে হর। এছলে আরোহক্রমে পাঠের নিয়ম বলা হইল।

<sup>(</sup>২) অবরোহ ক্রমে পাঠের নিয়ম আরোহ ক্রমের বিপরীত। আরোহ ক্রমে পাঠের মল ভূলোক হইতে ক্রমে স্বর্গে আরোহণ; অবরোহ ক্রমে পাঠের ফল স্বর্গ হইতে ভূমিতে অবরোহণ। বাহারা ছুই ফল কামনা করে, তাহারা ছুই প্রকারেই পাঠ করিবে।

## অফ্টম খণ্ড গ্ৰাম্যন

বিষুবাহের প্রশংসা—"যথা বৈ পুরুষ: .....য এবং বেদ"

পুরুষ (মন্থা) যেমন, বিষুবাহও তেমনই। পুরুষের [দেহের] যেমন দক্ষিণার্দ্ধ, বিষুবের সেইরূপ [ষণ্মাসব্যাপী] পূর্বার্দ্ধ; পুরুষের যেমন বামার্দ্ধ, বিষুবের তেমনই [ষণ্মাসব্যাপী] উত্তরার্দ্ধ; এবং সেই জন্মই [বিষুবের পরবর্ত্তী ভাগের] নাম উত্তর। [দেহের] বাম ও দক্ষিণ ভাগের মধ্যে মস্তকের মত বিসুব অবস্থিত। পুরুষের দেহ (বাম ও দক্ষিণ) উভয়ার্দ্ধের সন্ধিযুক্ত, সেইজন্ম মস্তকের মধ্যে সীবনরেখা (নরকপালের ছুই পার্শ্বের অস্থির সংযোগচিক্ত) দেখা যায়।

এ বিষয়ে [ ব্রহ্মবাদীরা ] বলেন, বিষুবদিনেই (বিষুব সংক্রোন্তির দিনেই) এই [ বিষুবাহে অনুষ্ঠেয় ] শস্ত্র পাঠ করিবে। উক্থসকলের মধ্যে ইহাই বিষুবস্বরূপ। এই শস্ত্রকেই বিযুব বলে। যজমানেরাও ইহাতে বিষুবান্ হয় ও শ্রেষ্ঠতা প্রাপ্ত হয়।

কিন্তু এমত আদরণীয় নহে। সংবৎসরসত্রেই এই শস্ত্র পাঠ করিবে।' তাহা করিলে সংবৎসর ব্যাপিয়া রেতোধারণ করিয়া অনুষ্ঠান করা হইবে। যে রেতঃ সংবৎসর অপেক্ষা অল্প কালে [ সন্তানরূপে ] জন্মায়, যাহা পঞ্চমাসমাত্র বা ছয়মাস

<sup>( &</sup>gt; ) বিষ্ব সংগতির দিনে না পর্ণিরা সংবৎসর সজের।

মাত্র [ গর্ভে ] থাকে, তাহা [ গর্ভ-] স্রাবমাত্র। সেই রেতোলারা [ দন্ডান-জন্মরূপ ফল ] পাওয়া যায় না। পক্ষান্তরে যাহা দশ মাদ থাকিমা জন্মায়, যাহা দংবৎদর ধরিয়া থাকে, তাহাতেই:ফল পাওয়া যায়, দেই জন্ম দংবৎদর ব্যাপিয়াই ঐ [ বিষুবাহে বিহিত ] শস্ত্র পাঠ করিবে। দংবৎদরেই সেই অনুষ্ঠান হইয়া থাকে। এই যজমান দংবৎদর দ্বারাই পাপ নাশ করে এবং বিষুব দ্বারাও পাপ নাশ করে। [ দংবৎদরের ] অঙ্গস্বরূপ মাদদমূহ দ্বারা ও মন্তক্ষরূপ বিষুব্দারা পাপ নাশ করে।

মহাত্রত দিনে সবনীয় পশুর স্থানে বিশ্বকর্মার উদ্দিষ্ট উভয় পার্শ্বে উভয় বর্ণযুক্ত ব্যভ আলম্ভনযোগ্য; অতএব [ ঐ দিনে ] উহারই আলম্ভন করিবে।

ইন্দ্র রত্রকে হত্যা করিয়া বিশ্বকর্মা হইয়াছিলেন। প্রজা-পতি প্রজা স্থি করিয়া বিশ্বকর্মা হইয়াছিলেন। সেই বিশ্বকর্মা সংবৎসরস্বরূপ। এতদ্বারা সংবৎসরব্যাপী ইন্দ্র ও সংবৎসররপ্রী প্রজাপতি এই [উভয়বিধ] বিশ্বকর্মাকেই প্রাপ্ত হুরা যায়। যে ইহা জানে, সে সত্রাবসানে সংবৎসররপী ইন্দ্র ও সংবৎসররপী প্রজাপতি, এই [উভয়] বিশ্বকর্মাতেই প্রতিষ্ঠিত হয়।

## ঊনবিংশ অখ্যায়

### প্রথম খণ্ড

#### ঘাদশাহ

গ্রাময়ন সত্র বর্ণিত হইল। এখন দাদশদিনসাধ্য দাদশান্ত বর্ণিত হইবে' যথা—"প্রজাপ্তি:.....এবং বেদ"

প্রজাপতি ইচ্ছা করিয়াছিলেন, আমি বহু হইয়া জামিব। এই মনে করিয়া তিনি তপস্থা করিয়াছিলেন। তিনি তপস্থা করিয়া আপনারই অঙ্গ মধ্যে ও প্রাণমধ্যে দ্বাদশাহকে দেখিয়া-ছিলেন। আপনার অঙ্গ হইতে ও প্রাণ হইতে তিনি তাহাকে দ্বাদশরপ করিয়া নির্মাণ করিয়াছিলেন। এইরূপে দ্বাদশাহকে আহরণ করিয়া তদ্বারা যজন করিয়াছিলেন। তথন তিনি প্রজাপতি হইলেন ও আপনি প্রজাদ্বারা ও পশুদ্বারা বিহু হইয়া জিন্মলেন। যে ইহা জানে, সে আপনি প্রজাদ্বারা ও পশু বারা বহু হইয়া জন্মে।

প্রজাপতি ইচ্ছা করিয়াছিলেন, আমি কিরূপে গায়ত্রী দ্বারা দ্বাদশাহকে সকল দিকে ব্যাপ্ত করিয়া সকল সমৃদ্ধি পাইব। এই

<sup>( &</sup>gt; ) স্বাদশাহ দ্বিধ ; ভরত বাদশাহ ও ব্যুচ্ স্বাদশাহ। ভরত স্বাদশাহে এথম দিনে অতিরাত্র, বিতীয় দিনে অগ্নিষ্টোম, পরে আট দিনে উক্থা, একাদশ দিনে অগ্নিষ্টোম ও স্বাদশ দিনে অতিরাত্র বিহিত হয়। এই নতে দেই স্বাদশাহ প্রশংসিত হইল। পর্থতে ব্যুচ্ স্বাদশাহ বর্ণিত স্ইবে। ইহাতে প্রথম দিন ও শেষ দিন অতিরাত্র। দশম দিন পরিত্যাপ করিয়া বিতীয় হইতে একাদশ পর্যন্ত অবশিষ্ট নম্দিনে তিনটি তাহ সম্প্রিত হয়। জ্যোভিষ্টোম, গোষ্টোম ও আয়ুটোম শাইয়া প্রত্যেক তাহ।

মনে করিয়া তিনি গায়ত্রীর তেজ দারা দাশশাহের প্রথম ভাগ, ছন্দদারা মধ্যভাগ, ও অক্ষরদারা শেষভাগ ব্যাপ্ত করিয়াছিলেন; এবং এইরূপে গায়ত্রীদারা দাদশাহের সকল ভাগ ব্যাপ্ত করিয়া সকল সমৃদ্ধি পাইয়াছিলেন। যে ইহা জানে, সে সকল সমৃদ্ধি প্রাপ্ত হয়।

যে যেই পক্ষযুক্তা চক্ষুপ্মতী জ্যোতিপ্মতী দীপ্তিমতী গায়ত্রীকে জানে, পক্ষযুক্তা চক্ষুপ্মতী জ্যোতিপ্মতী দীপ্তিমতী গায়ত্রী দ্বারা সে ফর্গলোক প্রাপ্ত হয়। এই গায়ত্রীই পক্ষযুক্তা চক্ষুপ্মতী জ্যোতিপ্মতী ও দীপ্তিমতী। এই যে দ্বাদশাহ, ইহার [আছস্ভে] যে ছই অতিরাত্র বিহিত, তাহাই ছই পক্ষস্বরূপ; ইহার [দ্বিতীয় ও একাদশ দিবসে] যে ছই অগ্নিষ্টোম, তাহাই ছই চক্ষুপ্বরূপ; ইহার মধ্যে (মধ্যবর্ত্তী আট দিনে) যে উক্থ্য বিহিত, তাহাই উহার আত্মা (শরীর)। যে ইহা জানে, সে পক্ষযুক্তা, চক্ষুপ্মতী, জ্যোতিপ্মতী, দীপ্তিমতী গায়ত্রী-দ্বারা স্বর্গলোক প্রাপ্ত হয়।

## দ্বিতীয় খণ্ড

### ঘাদশাহ

ভৎপরে ব্যুত় দাদশাহ বিধান—"অয়শ্চ · · · · য এবং বেদ"

এই যে দ্বাদশাহ, ইহাতে [ আগ্নন্তের ] তুই অতিরাত্র ও দশমাহ পরিত্যাগ করিয়া তিনটি ত্র্যুহ থাকে।

দ্বাদশ দিন দীক্ষিত হইতে হয়, তাহাতে যজ্ঞ [অনুষ্ঠানের]

যোগ্য হয়। দ্বাদশ রাত্রি উপসৎ অনুষ্ঠান করা হয়; তদ্বারা শরীর কম্পিত হয়। দ্বাদশ দিন সোমের অভিষব হয়। যে ইহা জানে, সেই শরীর কম্পিত করিয়া শুদ্ধ ও পবিত্র হইয়া দেবতাগণকে পাইয়া থাকে।

এই যে দাদশাহ, ইহা [এইরপে] ছত্রিশ দিনাত্মক। বহতীরও ছত্রিশ অক্ষর। এই যে দাদশাহ, ইহা বহতীরই স্থান। দেবগণ বহতী দারাই এই লোকসকল পাইয়াছিলেন। দশ অক্ষর দারা তাঁহারা এই [ভূ] লোক, দশটি দারা অন্তরিক্ষ, দশটি দারা গুলোক এবং চারিটি দ্বারা চারি দিক্ পাইয়াছিলেন এবং ছুইটি দ্বারা এই লোকে প্রতিষ্ঠিত হইয়াছিলেন। যেইহা জানে, সেও প্রতিষ্ঠিত হয়।

এ বিষয়ে [ব্রহ্মবাদীরা] বলেন, যখন অন্তান্ত ছন্দ'
[ বৃহতীর অপেকা] অধিক-অকর-মুক্ত ও বৃহৎ, তখন এই
ছন্দকে বৃহতী বলে কেন ? [উত্তর] এই ছন্দ দ্বারাই
দেবগণ এই লোকসকল পাইয়াছিলেন; লাহারা দশ
অক্তর দ্বারা এই [ভূ] লোক, দশটি দ্বারা অন্তরিক্ষ, দশটি
দ্বারা তুল্যোক, চারিটি দ্বারা চারিদিক্ পাইয়াছিলেন এবং তুইটি
দ্বারা এই লোকে প্রতিষ্ঠিত হইয়াছিলেন, এই জন্মই এই
ছন্দকে বৃহতী বলা হয়। যে ইহা দ্বানে, সে যাহা যাহা
কামনা করে, তাহাই প্রাপ্ত হয়।

<sup>(</sup>১) প্রকৃতি যজ্ঞে তিন উপসং; পূর্ব্বে দেখ। এ শ্বলে প্রত্যেক উপসদের চারিদিন আর্ডি দ্বারা বারদিন উপসদেত বিধি হইল। উপসদে কেবল দ্বন্ধ পান করিয়া থাকি**তে হয়:** ভাহাতে শরীর কুশ ও কম্পিত হয়। শরীরের কার্শ্যহেতু পাপক্ষয় ঘটে।

<sup>(</sup> २ ) वात्र पिन पीका, वात्र पिन উপসং ও वात्र जिन मामास्थिव, একবোগে ৩৬ पिन हम ।

<sup>(</sup> ৩ ) পঙ্ক্তি, ত্রিষ্টুপু ও জগতীর অক্ষর সংখ্যা বৃহতীর অপেক্ষা অধিক।

## তৃতীয় থণ্ড আদশাহ

খাদশাহে যজন-যাজনবিষয়ে অধিকারিনির্দেশ যথা—"প্রজাপতিযজ্ঞো.....

ব এবং বেদ'

এই যে দ্বাদশাহ, ইহা প্রজাপতির যজ্ঞ; প্রজাপতিই পুরাকালে [সকলের] অগ্রে এই দ্বাদশাহ দ্বারা যাগ করিয়াছিলেন। তিনি ঋতুগণকে ও মাদগণকে বলিয়াছিলেন, তোমরা [ঋত্বিক্] হইয়া দ্বাদশাহ দ্বারা আমার যাগ করাও। তাঁহারা প্রজাপতিকে দীন্দিত করিয়া ও [দীক্ষান্তে যাগদমাপ্তি পর্যন্ত দেবযজন-ভূমি হইতে] উহার বাহিরে গমন নিষেধ করিয়া বলিয়াছিলেন, আমাদিগকে শীঘ্র দান কর, পরে তোমাকে যাজন করিব। তথন প্রজাপতি তাঁহাদিগকে অন্ধ ও রদ দিয়াছিলেন। সেই রদ শুত্রসকলে ও নাদদকলে নিহিত হইয়াছিল। দান করিলে পর তাঁহারা প্রজাপতিকে যাজন করিলেন, কেননা দানকারী পুরুষই যাজনযোগ্য। তাঁহারা [দানের] প্রতিগ্রহ করিয়া তাঁহাকে যাজন করিয়াছিলেন; সেই জন্ম প্রতিগ্রহ করিয়া তাঁহাকে যাজন করিয়াছিলেন; সেই জন্ম প্রতিগ্রহকর্ত্বই যাজন কর্ত্ব্য় । যাহারা ইহা জানিয়া যজন করে ও যাজন করে, তাহারা উভয়েই সমৃদ্ধি লাভ করে।

ঐ সেই ঋতুগণ ও মাদগণ দাদশাহে প্রতিগ্রহ করিয়া আপনাদিগকে [পাপভারে] গুরু বলিয়া মনে করিলেন। তাঁহারা প্রজাপতিকে বলিলেন, তুমি আমাদিগকে দ্বাদশাহ দ্বারা যাগ করাও। প্রজাপতি বলিলেন, তাহাই হইবে, তোমরা দীক্ষিত হও। তথন [তাঁহাদের মধ্যে] পূর্ব্বপক্ষগণ (শুক্লপক্ষগণ)

পূর্বেব দীক্ষিত হইলেন ও তাঁহারা পাপ নাশ করিলেন; সেইজন্য তাঁহারা যেন দিনের মত [উজ্জ্বল]; কেন না যাহারা নউপাপ, তাহারাও দিনের মত [উজ্জ্বল]। অন্য অপরপক্ষগণ (কৃষ্ণ-পক্ষগণ) পশ্চাৎ দীক্ষিত হইলেন; তাঁহারা সম্যক্তাবে পাপনাশ করিতে পারেন নাই, সেইজন্য তাঁহারা যেন অন্ধকারের মত; কেন না যাহারা অনউপাপ, তাহারাও অন্ধকারের মত। এই-জন্য যে ইহা জানে, সে দীক্ষমাণদের পূর্বেব ও পূর্বেপক্ষে (শুরূপক্ষে) দীক্ষিত হইতে চেন্টা করিবে। যে ইহা জানে, সে পাপ নাশ করে।

এই সেই প্রজাপতিরূপী সংবৎসর ঋতুগণে ও মাসগণে প্রতিষ্ঠিত হইয়াছিলেন; এবং এই সেই ঋতুগণ ও মাসগণ প্রজাপতিরূপী সংবৎসরে প্রতিষ্ঠিত হইয়াছিলেন। এইরূপে তাঁহারা পরস্পরে প্রতিষ্ঠিত হইয়াছিলেন। যে যজমান এইরূপে ঘাদশাহ দ্বারা যজন করে, সে ঋত্বিকেই প্রতিষ্ঠিত হয়। সেই শুজ্য [ ব্রহ্মবাদীরা ] বলেন, যে দ্বাদশাহ দ্বারা পাপী পুরুষের থাজন করিবে না, তাহাতে সেই পাপ আমাতে ( যাজকে ) প্রতিষ্ঠিত হইতে পারে।

র্থই যে দ্বাদশাহ, ইহা জ্যেষ্ঠের যজ্ঞ। যিনি এতদ্বারা [ সকলের ] অগ্রে যাগ করিয়াছিলেন, তিনি দেবগণের মধ্যে জ্যেষ্ঠ। এই যে দ্বাদশাহ, ইহা শ্রেষ্ঠের যজ্ঞ, যিনি এতদ্বারা অগ্রে যাগ করিয়াছিলেন, তিনি দেবগণের মধ্যে শ্রেষ্ঠ।

জ্যেষ্ঠ এবং শ্রেষ্ঠ এই যাগ করিবে; তাহাতে বৎসর কল্যাণপ্রদ হইবে। দ্বাদশাহ দ্বারা পাণী পুরুষের যাজন করিবে না; তাহাতে যাজকেই পাপ প্রতিষ্ঠিত হইতে পারে। দেবগণ ইন্দ্রের জ্যেষ্ঠত্ব ও শ্রেষ্ঠত্ব স্বীকার করেন নাই।
ইন্দ্র রহস্পতিকে বলিলেন, তুমি আমাকে দ্বাদশাহ দ্বারা যাজন
কর। রহস্পতি তাঁহাকে যাজন করিলেন। তখন দেবগণ
তাঁহার জ্যেষ্ঠত্ব ও শ্রেষ্ঠত্ব স্বীকার করিলেন। যে ইহা জানে,
তাহার স্বজনেরা (জ্ঞাতিরা) তাহার জ্যেষ্ঠত্ব ও শ্রেষ্ঠত্ব স্বীকার
করে এবং সেই স্বজনেরা তাহার শ্রেষ্ঠতা মানিয়া থাকে।

[ দ্বাদশাহের অন্তর্গত ] প্রথম ত্রাহ উর্নমুখ, মধ্যম ত্রাহ তির্যান্ত মুখ ও অন্তিম ত্রাহ অবােমুখ।' প্রথম ত্রাহ বে উর্নমুখ, সেইজন্ম অয়ি উর্নমুখে দীপ্ত হয়েন, তাঁহার দিক্ও উর্ন্ধ। মধ্যম ত্রাহ যে তির্যান্ত মুখ, সেইজন্ম এই বায়ু তির্যান্ত মুখে প্রবাহিত হয়, অপ্সমূহও তির্যান্ত মুখে প্রবাহিত হয়, তাঁহার দিক্ও তির্যাগ্গত। অন্তিম ত্রাহ যে অবােমুখ, সেইজন্ম ঐ [আদিত্য] অবােমুখে তাপ দেন, ঐ [ পর্জন্ম ] অবােমুখে বর্ষণ করেন, নক্ষত্রগণ অবােমুখ, ইহার দিক্ও অবােগত। এইরপে লােক-সকল সম্যক্ হয় ও এই ত্রাহসকলও সম্যক্ হয়। যে ইহা জানে, এই লােকসকল সম্যক্ হয়া তাহার ঐ উৎপাদন করিয়া দীপ্তি পায়।

<sup>(</sup>১) প্রথমত্তাহে প্রাতঃসবনে গায়ত্রী, মাধ্যন্দিনে ত্রিষ্টুপ্, তৃতীয়সবনে জগতী বিছিত। এইরপে ছন্দের অপর সংখ্যা ক্রমশঃ বৃদ্ধি পাওয়াতে প্রথমত্রাহকে উর্দ্ধুপ্ বসা হইল। দিতীর্গন্তাহে প্রাতঃসবনে জগতী, মাধ্যন্দিনে গায়ত্রী, তৃতীয়ে ত্রিষ্টুপ্, এছলে অক্রসংখ্যার ক্রমোয়তি বা ক্রমাবনতি নাই, এ জন্ম ইহা তিগ্যভ্রুপ। অভিমত্রাহে প্রাতঃসবনে ত্রিষ্টুপ্, মাধ্যন্দিনে জগতী, তৃতীয়ে গায়ত্রী হওয়ায় উহা অধ্যামুধ।

## চতুৰ্থ খণ্ড ভাদশাহ

**বাদশাহ সম্বন্ধে অন্তান্ত কথা—''দীকা বৈ……অন্ত**্রিকাতুমিঃ"

দিক্ষা দেবগণের নিকট হইতে চলিয়া গিয়াছিল। দেবগণ তাহাকে বসন্ত (চৈত্র ও বৈশাখ) ছই মাদের সহিত যুক্ত করিতে গিয়াছিলেন; কিন্তু তাহাকে বসন্ত ছই মাদের সহিত যুক্ত করিতে পারেন নাই। তৎপরে [ক্রমশঃ] গ্রীম্ম ছই মাদের সহিত, বর্ষা ছই মাদের সহিত, শরৎ ছই মাদের সহিত, হেমন্ত ছই মাদের সহিত যুক্ত করিতে গিয়াছিলেন; কিন্তু হেমন্ত ছই মাদের সহিতও যুক্ত করিতে পারেন নাই। পরে তাহাকে শিশির ছই মাদের সহিত যুক্ত করিতে গিয়াছিলেন এবং তাহাকে শিশির ছই মাদের সহিত যুক্ত করিয়াছিলেন। যে বইহা জানে, সে যাহা পাইতে চাহে, তাহা পাইয়া থাকে; কিন্তু তাহার শক্ত তাহাকে পায় না।

সেই জন্ম যে ব্যক্তি [দ্বাদশাহ ] সত্রে দীক্ষিত হইতে চাহিবে, তাহাকে শিশির মাসদ্বয় আগত হইলে দীক্ষিত করিবে; তাহাতে দীক্ষা আপনা হইতে আগত হইলে দীক্ষিত করা হয়। সে প্রত্যক্ষ দীক্ষা গ্রহণ করে। সেইজন্ম এই শিশির মাসদ্বয় আগত হইলে যে সকল পশু গ্রাম্য ও যাহারা আরণ্য, তাহারা সকলেই [তৃণাভাবে] কৃশত্ব ও পক্ষত্ব প্রাপ্ত হয়; এবং দীক্ষারই রূপ পাইয়া চরিয়া বেড়ায়।

<sup>( &</sup>gt; ) দীক্ষিত ব্যক্তিও উপবাদাদিতে কুল ও পরুব হয় ; দেইজ্**ন্ত দীক্ষার স্ক্রণ কুল ও পরুব**।

দে ব্যক্তি দীক্ষার পূর্ব্বে প্রজাপতির উদ্দিষ্ট পশুর আলম্ভন করিবে। তাহাতে সপ্তদশ দামিধেনী পাঠ করিবে। কেন না প্রজাপতি সপ্তদশ [-অবয়বযুক্ত]; ইহাতে প্রজাপতির প্রাপ্তি ঘটে।

তাহাতে (সেই পশুকর্মো) জমদগ্রিদৃষ্ট আশ্রীমন্ত্র বিহিত হয়। এ বিষয়ে ত্রহ্মবাদীরা প্রশ্ন করেন, যখন অন্থান্য পশুকর্মো [যজমানের গোত্রপ্রবর্ত্তক] ঋষি অনুসারে আশ্রীমন্ত্র বিহিত হয়, তবে কেন এ স্থলে সকলের পক্ষেই জমদগ্রির উদ্দিষ্ট আশ্রী বিহিত হয় ? [উত্তর] জমদগ্রির উদ্দিষ্ট মন্ত্রসকল সকল মন্ত্রের স্বরূপ ও সর্ব্বসমৃদ্ধিয়ুক্ত। এই [প্রজাপতির উদ্দিষ্ট] পশুও সকল পশুর স্বরূপ ও সর্ব্বসমৃদ্ধিয়ুক্ত; সেইজ্যু এই যে জমদগ্রির উদ্দিষ্ট আশ্রী বিহিত হয়, ইহাতে সর্ব্বস্থাও প্রব্বসমৃদ্ধি ঘটে।

িউন্ত পশুকর্মো বায়ুর উদ্দিষ্ট পশুপুরোডাশ বিহিত। এ বিষয়ে প্রশ্ন হয়, যে যখন পশু অন্য দেবতার ( অর্থাৎ প্রজান পতির ) উদ্দিষ্ট, তখন [ তদঙ্গ ] পশুপুরোডাশ কেন বায়ুর উদ্দিষ্ট করা হয় ? [ উত্তর ] প্রজাপতি যজ্ঞস্করূপ; যজ্ঞের অসারতারূপ আলম্ম পরিহারের জন্ম [ এরূপ করা হয় ], এই উত্তর দিবে। বায়ুর উদ্দিষ্ট হইলেও উহা প্রজাপতি হইতে অপগত হয় না; কেননা বায়ুই প্রজাপতি। এ বিষয়ে ঋষি বলিয়াছেন, প্রমান ( বায়ু ) প্রজাপতিস্করপ।

<sup>(</sup>২) পশুকর্পে থজমানের গোতাসুদারে বিভিন্ন ক্ষি দৃষ্ট অংগ্রীস্কুক ব্যবসত সন্ধ ; পুর্বের্ব দেশ। জনদানির দৃষ্ট আঠাপুক "সমিজো অন্য মনুষো দুরোণে" ইত্যাদি ১০ মণ্ডলের ১১০ স্কুল।

<sup>ে ) &</sup>quot;বত্তীরমগ্রকাং গোপান্" ইত।। দি ঋকের চতুর্থ চন্ধণে প্রমানকে প্রজাপতি বল। ছইরাছে।

দ্বাদশাহ যদি সত্ররূপে অনুষ্ঠিত হয়<sup>4</sup>, তাহা হইলে [ ঋদ্বি-কেরা] সকলেই অগ্নিসমূহ একত্র স্থাপন করিয়া দীফিত হইবে, সকলেই অভিষব করিবে, বসস্তকালে উদবসান (সমাপ্তিকালীন ইপ্তি যাগ) করিবে।<sup>4</sup> বসস্তই রস; এতদ্বারা অন্নরূপ রসকে লক্ষ্য করিয়া [ দ্বাদশাহের ] উদবসান করা হয়।

### পঞ্ম খণ্ড

#### দাদশাহ

ভংগরে ব্রচ্ছাদশাহের ব্রচ্ছ সম্বন্ধে —"ছন্দাণসি বৈ.....ব্রহতি"

ছন্দোগণ পরস্পারের আশ্রয়ন্থান পাইনার জন্য চিন্তা করিয়াছিলেন। গায়ত্রী ত্রিফুভের ও জগতীর স্থান চিন্তা করিয়াছিলেন। এইরূপে ত্রিফুপ্ গায়ত্রীর ও জগতীর স্থান, জগতী ত্রিফুভের ও গায়ত্রীর স্থান চিন্তা করিয়াছিলেন। তথন প্রকাপতিও এই ব্যুচ্ছন্দ দ্বাদশাহকে দেখিলেন, তাহাকে আহরণ করিলেন এবং তদ্ধারা যাগ করিলেন। এইরূপে তিনি

<sup>(</sup> a ) ধাদশাহ যেমন ভরত ও ব্াচ্ছেদে দ্বিধি, তেমনই আবার অহীন ও সত্রভেদে দ্বিধি।

<sup>(</sup>৫) দ্বাদশাহে যাহারা যজ্মান, তাহারাই স্কৃতিক্ (পুকোর আখ্যায়িকা দেখ); স্কৃতিকেরা সকলেই যজ্মান স্কুপে শূক্ষাগ্রহণ ও অস্ত কার্যা ব্রেন।

<sup>(</sup>১) স্বনত্রে গায়তী তিমূপ্ও জগতী এই তিন ছন্দের বিধান; এই তিন ছন্দেরই কথা ইইন্ডেডে।

<sup>(</sup>২) নিজের স্থান প্রাতঃস্বন ত্যাগ করিয়া অপর ছই ছন্দের স্থান অস্তা ছই স্বন পাইছে। ইচ্ছা করিয়াছিলেন।

<sup>(</sup>৩) ববস্থানবিপরীতত্বন উঢ়ানি রানান্তরে এফিগুনি চন্দাংসি যক্মিন্ দাদশাহে সোহয়ং ব্যুচ্চহন্দাং (সায়ণ)—যেবানে সন্থান ছাড়িয়া অন্তক্ত ছন্দ এক্ষিপ্ত হয়—সেই দাদশাহ ব্যুচ্ছন্দ।

ছন্দোগণকে তাহাদের সকল কামনা পাওয়াইয়াছিলেন। যে ইহা জানে, সে সকল কামনা প্রাপ্ত হয়।

অসারতাপ্রযুক্ত আলস্থ পরিহারের জন্ম ছন্দ সকল সম্থান হইতে অন্যত্র স্থাপিত করা হয়। ছন্দ সকলকে অন্মন্থানে স্থাপিত করা হয়; সে এইরপ—লোকে যেমন অশ্বনারা অথবা বলীবর্দ্দ দ্বারা [ গাড়ীতে চড়িয়া দূরদেশে যাইবার সময় ] তাহা-দিগকে পুনঃ পুনঃ মোচন করিয়া তদপেক্ষা অপ্রান্ত নূতন মূতন অপ্র অথবা বলীবর্দ্দ দ্বারা চলে, সেইরপ এই যে ছন্দ সকলের স্থান পরিবর্ত্তন করা হয়, এতদ্বারা এক ছন্দকে সোচন করিয়া তদপেক্ষা অপ্রান্ত নূতন নূতন ছন্দ দ্বারা স্বর্গলোকে যাওয়া যায়।

বৃহৎ ও রণস্কর সামদ্ধের প্রশংসা ও তৎপ্রসঙ্গে অন্তান্ত কথা—"ইমৌ বৈ……ভূমিং"

এই ছুইলোক (ভূলোক ও ছ্যুলোক) [পুরাকালে] একত্র ( একসঙ্গে ) ছিল। [ একদা ] তাহাদের বিরোধ ঘটিয়াছিল। তথন [ ছ্যুলোকস্থ পর্জ্জন্ম ] বর্ষণ করিতেন না ও [ আদিত্য ] তাপ দিতেন না। তাহাতে পঞ্চজনেরা একতাহীন হইল। দেবগণ তথন সেই লোকষয়কে একত্র স্থানিলেন। তাঁহারা একত্র মিলিত হইয়া দেববিবাহে আবদ্ধ হইল। তদবিধ ইনি ( স্ত্রীরূপা ভূমি ) উ হাকে (পুরুষরূপী) স্বর্গকে রথন্তর সামদারা প্রীত করেন ও উনি ই হাকে রহৎ সামদারা প্রীত করেন। [ অপিচ ] নৌধস সামদারা ইনি উ হাকে প্রীত করেন;

<sup>(</sup> ह ) (मरामञ्नामि शक्तिय आणी ( भूत्र्व (पथ )।

<sup>(</sup> e ) "ইমমিল ক্ডং পিব" ( ১৮৪।৪ ) এই ঝক্ হইতে উৎপন্ন সাম নোধস।

শৈতদান দারা উনি ইঁহাকে প্রীত করেন; ধূমদারা ইনি উঁহাকে ও রৃষ্টিদারা উনি ইঁহাকে প্রীত করেন। দেবযজন স্থান ইনি উঁহাতে স্থাপিত করিয়াছিলেন; পশুগণকে
উনি ইঁহাতে স্থাপিত করিয়াছিলেন। চন্দ্রমণ্ডলে কৃষ্ণবর্ণ যাহা
আছে, তাহাই দেবযজন ভূমি, তাহাই ইনি উঁহাতে স্থাপিত
করিয়াছিলেন। সেইজন্ম ক্রমশঃ পূর্ণতার উন্মুখ পক্ষে যাহারা
যাগ করে, তাহারা চন্দ্রমণ্ডলই প্রাপ্ত হয়।

উনি ইঁহাতে "উষ" গণকে [স্থাপন করিয়াছিলেন], এরপও বলা হয়'। সেই যে কবষের পুত্র তুর বলিয়াছেন, অহে জনমেজয়, কোন্ উষ পোষ (পুষ্টিহেতু অর্থাৎ পশু)? সেই হেতু এখনও লোকে গব্যসম্বন্ধে (গো-পশু হইতে উৎপন্ধ ক্ষীরাদিসম্বন্ধে) বিচার উপস্থিত হইলে প্রশ্ন করে, সেখানে উষ আছে কি? [অতএব] উষই পোষ (পশু)। ঐ [ম্বর্গ]লোক এই [ভূ] লোকে পর্যাবর্ত্তন করিয়াছিল; সেইজন্ম [ভূলোক ও ত্যুলোকের ঐরপ মিলন হেতু] ভাবাপৃথিবী একত্র

<sup>(</sup>৬) "पामिनारहा। नतः" (৮।৯৯।১) এই ঝক্ হইতে উৎপন্ন দাম গ্রৈত।

<sup>(</sup> ৭ ) দেবযুজন ভূমি অর্থে যুক্তভূমি। স্বর্গের যুক্তভূমি চন্দ্রমণ্ডলে কলকরণে বর্তমান।

<sup>(</sup>৮) অর্থাৎ শুকুপকে যথন চত্রামগুল ক্রমণঃ পূর্ণ হয় ও কৃষ্ণচিছ দেখা যায়।

<sup>(</sup> ৯ ) কর্মীরা দক্ষিণনাণে চদ্রুমগুলে গমন করেন, ইহা উপনিষ্ণাদিতে প্রসিদ্ধ।

<sup>(</sup>১০) উপরে বলা ইইয়াছে, ভূমি স্বর্গে দেববজন স্থাপন করেন ও স্থাপ প্রথিত পশুগণকৈ স্থাপন করেন। এই পশুশন স্থাপন "উব" শব্দও ব্যবহৃত হয়; 'পশ্ন্ অসৌ অস্তাম্" ইহার পরিবর্ত্তে "উবান্ অসৌ অস্তাম্" এইরূপ নাকঃ এ দেখা যার। এই অপ্রচলিত "উব" শব্দও যে পশুবাচক, ইহাই এয়লে বুঝান হইতেছে। সায়ণ বলেন, কাল্যাপিক বশ ধাতু হইতে উব শব্দ নিম্পন্ন হইতে পারে। কাল্যিকুক বলিয়া পশুই উব। পশ্নাং চমরাদীনাং কমনীয়জং প্রসিদ্ধন্। (সায়ণ)।

সমৃদ্ধ হইয়াছিলেন। অন্তরিক্ষ হইতে ছ্যুলোক ভিন্ন নহে, ভূমিও অন্তরিক্ষ হইতে ভিন্ন নহে।"

# যষ্ঠ খণ্ড

### বাদশাহ

দাদশাহের অন্তর্গত পৃষ্ঠাযড়হে পৃষ্ঠ ন্তোত্তের উপযুক্ত দামদমূহের বিধান যথা—
"বৃহচ্চ বৈ-----দীঞ্চতে"।

[ সকল সামের ] অত্যে রহৎ এবং রগন্তর ইহারা বর্ত্তমান ছিলেন। তাঁহারা বাক্ষরপ ও মনঃস্বরূপ ছিলেন। রথন্তরই বাক্ ও রহৎ মন। সেই [ প্রুয়রপী ] রহৎ পূর্কের স্ট্রিকরিতে ইচ্ছুক হইয়া [ দ্রীস্বরূপ ] রথন্তরকে ক্ষুদ্র মনেকরিয়াছিলেন। তথন রথন্তর গর্ভ ধারণ করিলেন এবং বৈরূপ সামকে [ পুত্ররূপে ] স্প্রিকরিলেন। তথন রথন্তর ও বৈরূপ, তাঁহারা তুইজন হইয়া রহৎকে ক্ষুদ্র [স্ত্রীস্বরূপ] মনেকরিয়াছিলেন। তথন রহৎ গর্ভ ধারণ করিলেন ও বৈরাজকে স্প্রিকরিলেন। রহৎ ও বৈরাজ ইহারা তুইজন হইয়া রথন্তর ও বৈরূপকে ক্ষুদ্র মনে করিলেন; তথন রথন্তর গর্ভ ধারণ করিলেন ও শাক্রকে স্প্রিকরিলেন। রথন্তর ও বৈরূপ ও শাকর ইহারা তিন জন হইয়া রহৎকে ও বৈরাজকে ক্ষুদ্র মনেকরিলেন। তথন রহৎ গর্ভ ধারণ করিলেন ও বৈরৃতকে স্প্রিকরিলেন। এই তিনজন (রথন্তর বৈরূপ শাক্রর) এবং

<sup>(</sup> ২ ) সাংগ্রহক্ষণ অর্থ করিয়াছেন। ত্বালোক ও তুলোক পরপের মিলিত হইয়াছিল। অন্তরিকার তহু ৬ম ২০০০ অভিন্ন বলিয়া উহাদের অন্তর্গত ও উহাদের সহিত মিলিত।

অন্য তিনজন ( রহৎ বৈরাজ রৈবত ), ইহারা ছয়টি পৃষ্ঠে পরিণত হইয়াছিলেন।

দেই সময়ে তিনটিমাত্ত ছন্দ ( গায়ত্তী, ত্রিন্টু প্ ও জগতী )

ঐ ছয়টি পৃষ্ঠস্তোত্ত নিষ্পাদনে সমর্থ হয় নাই। সেই গায়ত্তী
গর্ভ ধারণ করিলেন ও তিনি সন্থাপু প্ কে স্বাষ্টি করিলেন;
ত্রিন্টু প্ গর্ভ ধারণ করিলেন, তিনি পংক্তিতে স্বাষ্টি করিলেন;
জগতী গর্ভ ধারণ করিলেন, তিনি অতিচ্ছন্দকে স্বাষ্টি করিলেন।
এই রূপে সেই তিন এবং এই অন্য তিন [একযোগে] ছয়টি ছন্দ
ইন্ট্রেন। তাঁহারা তথন ছয়টি পৃষ্ঠস্তোত্ত নিষ্পাদনে সমর্থ হই-লেন; যজ্ঞও স্প্রয়োজনে সমর্থ হইল। যে স্থলে যজমান ছন্দসকলের ও পৃষ্ঠসকলের এইরূপ কল্পনাপ্রকার জানিয়া দীক্ষিত
হয়, সেই জনসমূহমধ্যে সেই যজমান সমর্থ হয়।

## বিংশ অধ্যায়

## প্রথম খণ্ড

### দাদশাহ---নবরাত্র

দাদশাহের প্রথম ও শেষদিন অতিরাত্র অনুষ্ঠিত হয়। সেই ছুই দিন ও দশম দিন ত্যাগ করিয়া অবশিপ্রনয় দিনের নাম নবরাত্র। এই নবরাত্রের অনু-

<sup>(</sup>১) পৃঠ। শড়হের প্রথম ততীয় ও প্রক্ম দিনে রথস্তর বৈরূপ ও শাকর বারা এবং বিতীয় চড়ুর্য ও ষষ্ঠ দিনে বৃহৎ বৈরাজ বৈরত বারা যথা ক্রমে পৃষ্ঠতোত নিপ্পাদিত হয়।

<sup>(</sup>২) প্ৰথম বিতীয় ও তৃতীয় দিনে গায়ত্ৰী, ত্ৰিষ্টুপ**্, জগতী হইতে পৃঠন্তোত্ৰ নি**ম্পাদিত হয় ; <sup>চুপুৰ্গ</sup> পঞ্চাম বঠ দিনে অনুষ্ঠুপ্ পংক্তি ও অতিছেম্ম পৃঠনিম্পাদক হয় ।

ষ্ঠান এক এক দিন ক্রমে ক্রমশ: বর্ণিত হইতেছে। নবরাত্রের প্রথম দিনের অনুষ্ঠান যথা—অগ্নির্বৈ · · · · য এবং বেদ"

অগ্নি দেবতা, ত্রির্থ স্তোম, রথন্তর সাম, গায়ত্রী ছন্দ [নবরাত্রের] প্রথমাহ নির্বাহ করে। যে ইহা জানে, সে এতদ্বারা যথোচিত দেবতা, স্তোম, সাম ও ছন্দ বিধান করিয়া সমৃদ্ধ হয়।

প্রথম দিনের [মন্ত্রগুলির] লক্ষণ "আ" এবং "প্র" ; এতদ্বাতীত প্রথম দিনের অন্যান্ত লক্ষণ—যে দকল মন্ত্র যোজনার্থক শব্দ-বিশিষ্ট, "রথ"-শব্দ-বিশিষ্ট, "আশু"-শব্দ-বিশিষ্ট, পানার্থক-শব্দবিশিষ্ট, যে মন্ত্রের প্রথম চরণেই দেবতার নির্দেশ আছে, যাহাতে এই [ভূ] লোকের উল্লেখ আছে, যাহা রথন্তরসামসম্বন্ধী, যাহা গায়ত্রীচ্ছন্দ, যাহাতে ভবিষ্যৎ ক্রিয়ার প্রয়োগ রহিয়াছে।

ভিদাহরণ যথা ] "উপ প্রয়ন্তো অধ্বরম্" ইত্যাদি দৃক্তি প্রথমাহে আজ্যশস্ত্র হয় । কেননা [প্রথম চরণে ] "প্র" শব্দ থাকায় প্রথমদিনে প্রথমাহ অনুষ্ঠানের ইহাই অনুকূল। "বায়বা যাহি দর্শত" এই দৃক্তকে প্রউগ শস্ত্র করিবে। কেননা উহার প্রথম চরণে "আ" শব্দ থাকায় প্রথমাহে প্রথ-মাহ অনুষ্ঠানে উহা অনুকূল। "আ ত্বা রথং যথোতয়ে" " "ইদং বসো স্থতমন্ধঃ" এই তুইটিকে মক্ত্রতীয় শস্ত্রের প্রতি-

<sup>(</sup>১) অর্থাৎ প্রথমদিনে বিহিত মন্ত্রমধ্যে ঐ ছুই শব্দ থাকা আবশ্যক; সেইরূপ গ্রবর্তী লক্ষণ-ও থাকিবে।

<sup>(</sup>২) ১।৭৪।১। প্রকৃতিবজ্ঞের আজাশন্ত্র "প্র বো দেবার অগ্নরে" ইত্যাদি ( পুর্বেন বেশ ) ।

<sup>(9 ; 51215 (8) 11611)</sup> 

<sup>(</sup> ৫ ) ৮,২।১ ইহার বিতীর চরণে "পিবা হুপূর্ব" এইবলে পানার্থক শব্দ আছে।

পৎ ও অনুচর করিবে ; কেননা "রথ"-শব্দযুক্ত ও পানার্থক-শব্দযুক্ত মন্ত্র থাকায়, উহা প্রথমদিনে প্রথমাহের অনুকৃল। ''ইন্দ্র নেদীয় এদিহি'' ইত্যাদি মস্ত্রে ইন্দ্রনিহব প্রগাথ করিবে ; কেননা উহার প্রথম চরণেই দেবতার নির্দেশ থাকায় উহা প্রথমদিনে প্রথমাহের অনুকূল। "প্রৈতু ত্রন্ধাস্পতিঃ" ¹ ইত্যাদি মন্ত্রে ব্রাহ্মণস্পত্য প্রগাথ হইবে ; কেননা ''প্র'' শব্দ থাকায় উহা প্রথমদিনে প্রথমাহের অমুকূল। ''অগ্নির্নেতা'' । এবং "স্থং সোম ক্রতুভিঃ" ৈ এবং "পিশ্বন্ত্যপঃ" " এই [ তিন মস্ত্র ] ধায্যা হইবে; কেননা প্রথম চরণেই দেবতার নির্দেশ থাকায় উহারা প্রথমদিনে প্রথমাহের অনুকূল। "প্র ব ইন্দ্রায় রহতে" " ইত্যাদি মন্ত্রে মরুত্বতীয় প্রগাথ হইবে; কেননা ''প্র'' শব্দ যুক্ত মন্ত্র থাকায় উহা প্রথমদিনে প্রথমাহের অনু-কূল। "আ যান্বিন্দো বস উপ নঃ" ইত্যাদি সূক্তে ''আ'' শব্দ থাকায় উহা প্রথমদিনে**' প্রথমাহের অনু**কূল। ''অভি স্বা শূর নোকুমঃ" ' ও ''অভি স্বা পূর্ব্বপীতয়ে" ' ইত্যাদি মন্ত্রে রথন্তর পৃষ্ঠ হইবে; " কেননা রথন্তরসম্বন্ধী প্রথমদিনে উহা প্রথমাহের অনুকূল। "যদ্বাবান পুরুতমং পুরাষাট্" ইহাই ধায্যা হইবে; ইহার "আর্ত্রহেন্দ্রো নামান্য-

<sup>( + )</sup> Pleale ( + ) sis.la ( P ) ols.ls ( P ) sissis 1

<sup>(</sup> ১ • ) ১।৬৪।৬ 'পিষ স্থাপো মঞ্চতঃ ফুদানবঃ" এই প্রথম চরণে মঙ্গুৎ দেবতার নির্দেশ আছে।

<sup>( 25 )</sup> PIPOLO ( 25 ) 815/21 ( 20 ) 4105/55 ( 28 ) PIOLO (

<sup>(</sup> ১৫ ) "অভি ড। শূর" ইত্যাদি প্রগাণ রথস্তরের যোনি ও 'অভি ডা পূর্ব্ব'' ইত্যাদি প্রগাধ তাহার অফুচর।

<sup>( 34 ) 3 - 19815</sup> 

প্রাঃ" এই [দ্বিতীয় চরণে] "আ" শব্দ থাকায় উহা প্রথমদিনে প্রথমাহের অনুকূল। "পিবা স্থতস্থা রিসিনঃ " ইহা [কোন এক] সামের [আধারস্বরূপ] প্রগাথ হইবে; কেননা পানার্থক শব্দযুক্ত হওয়ায় উহা প্রথমদিনে প্রথমাহের অনুকূল। "ত্যমূষ্ বাজিনং দেবজূতম্" " এই তার্ক্র্যসূক্ত [নিবিদ্ধান] সূক্তের পূর্বেব পাঠ করিবে; কেননা তার্ক্র্যসূক্ত স্বস্তিহেতু; উহাতে স্বস্তিলাভ ঘটে। যে ইহা জানে, সে এতদ্ধারা স্বস্ত্যয়ন করে ও স্বস্তিতেই সংবৎসরের পারগামী হয়।

## দ্বিতীয় খণ্ড

## দ্বাদশাহ-নবরাত্র

প্রথমাহের অনুষ্ঠানে গ্রয়ক্ত অন্যান্ত মন্ত্র—"আ ন ইক্রো নির্মান করে ভবঙি"
"আ ন ইক্রো দূরাদা ন আসাৎ" 'এই সূক্ত পাঠ করিবে;
কেননা "আ" শব্দ থাকায়, উহা প্রথমদিনে প্রথমাহের
অনুক্ল। নিক্ষেবল্য ও মরুত্বতীয় শস্ত্রের নিবিদ্ধান সূক্তদ্বয়কে
সম্পাত বলে। পুরাকালে বামদেব এই লোকসকল দেখিয়াছিলেন ও সম্পাতদারা তাহাতে সম্পতিত হইয়াছিলেন

<sup>( 24 ) 41012 ( 46 ) 2012 ( 66 )</sup> 

<sup>(</sup>১) ৪।২-।১ এইটি উলিখিত তাক্ষ্যস্কের পরে পঠনীয় নিবিদ্ধানীয় স্কু।

<sup>(</sup>২) দম্পতিং প্রাগ্রুবিদ্ধ আন্ডাং যজমানা ইতি দম্পাতে। মরুত্রতীয় শারের নিবিদ্ধান সূত্র "আ যাত্রিন্দো বদং" গতাদি স্কু; নিগেবলোর নিবিদ্ধান সূত্র "আ ন ইক্রং" ইক্যাদি স্কু। সম্পাতনাম সম্বুকে পরে দেখু ৬ পঞ্চিকা, ২৯ অধ্যায়, ২য় খণ্ড।

( তাহা পাইয়াছিলেন )। যেহেতু তিনি সম্পাতদারা সম্পতিত হইরাছিলেন, তাহাই সম্পাতের সম্পাতম। সেই হেতু প্রথমাহে যে সম্পাতসূক্ত পাঠ করা হয়, ইহাতে স্বর্গলোকের প্রাপ্তি, সম্পত্তি ও সঙ্গতি ঘটে।

"তৎসবিতুর্বণীমহে" এবং "অস্তা নো দেব সবিতঃ" ' ইত্যাদি [অ্যুচ-] দ্বয় বৈশ্বদেব শস্ত্রের প্রতিপৎ ও অনুচর হইবে ; কেননা রথন্তরসন্ধর্মী প্রথমদিনে উহারা প্রথমাহের অসুকূল। "বুঞ্জতে মন উত যুঞ্জতে ধিয়ং" । ইত্যাদি স্বিতৃ-দৈবত সূক্ত যোজনার্থকশব্দযুক্ত, এই জন্ম উহা প্রথমদিনে প্রথমাহের অনুকূল। "প্র গ্রাবা যক্তৈঃ পৃথিবী ঋতার্ধা" <sup>\*</sup> ইত্যাদি ভাবাপৃথিবীদৈবত দূক্তে "প্র"শব্দ থাকায় উহা প্রথম-দিনে প্রথমাহের অনুকূল। [বৈশ্বদেব শস্ত্রে] "ইহেহ বো মনসা বন্ধুতা নরঃ" । ইত্যাদি ঋভুদৈবত সূক্ত পাঠ করিবে। যদিও ''আ''শব্দ ও ''প্র''শব্দ প্রথমাহের লক্ষণ, তথাপি সকল সৃক্তই যদি ''প্র''-শব্দ-বিশিষ্ট হয়, তাহা হইলে যজমানেরা এই লোক হইতে প্রেত হইতে পারে (মরিয়া যাইতে পারে); এই ভয়ে "ইহেহ বা মনসা বন্ধুতা নরঃ" এই ঋভুদৈবত সূক্ত যে প্রথমাহে পঠিত হয়, উহাতে "ইহ ইহ" পদে এই লোককেই বুঝায়; অতএব এতদ্বারা যজমানদিগকে এই লোকেই [ বর্ত্তমান রাখিয়া ] আনন্দ লাভ করায়।

<sup>(</sup>a) shelt (a) thesize (a) thesize (a) sizes if

<sup>🤼 )</sup> এ৬-।১ ইরাতে "প্র" শব্দ নাই। ভাহাতে ক্ষতি নাই; কেন, ভাহা প্রদর্শিত

"দেবান্ হুবে রহচ্ছবদঃ স্বস্তয়ে" ইত্যাদি দূক্ত বৈশ্বদেবশাস্ত্রে পঠিত হয়। ইহার প্রথমচরণে দেবতার নির্দেশ
থাকায় ইহা প্রথমাহের অনুকূল। যাহারা সংবৎসরসত্রের
বা দ্বাদশাহের অনুষ্ঠান করে, তাহারা দীর্ঘ পথ যাইতে উত্যোগ
করে; দেইজন্ম "দেবান্ হুবে রহচ্ছবদঃ স্বস্তয়ে" এই বৈশ্বদেব
দূক্ত যে প্রথমাহে পঠিত হয়, ইহাতে স্বস্তিলাভই ঘটে। যে
ইহা জানে ও যাহার পক্ষে হোতা ইহা জানিয়া "দেবান্
হুবে রহচ্ছবদঃ স্বস্তয়ে" এই দূক্ত বৈশ্বদেবশস্ত্রে প্রথমাহে
পাঠ করেন, দে এতদ্বারা স্বস্তিলাভ করে ও স্বস্তিতেই সংবৎসরের পারগামী হয়।

"বৈশানরায় পৃথু পাজদে বিপঃ" ইত্যাদি মন্ত্র আগ্নিযারত-শব্রের প্রতিপৎ হইবে। উহার প্রথমচরণে দেবতার নির্দেশ থাকায় উহা প্রথমদিনে প্রথমাহের অনুকূল। "প্রত্যক্ষণঃ প্রত-বদো বিরপ্শিনঃ" " এই মরুদ্-দৈবত সূক্ত পাচ করা হয়। উহার প্রথমচরণে "প্র" শব্দ থাকায় উহা প্রথমদিনে প্রথমাহের অনুকূল। "জাতবেদদে স্থনবাম দোনম্" " এই জাতবেদার উদ্দিন্ট ঋক্ [জাতবেদস্য] সূক্তের পূর্বের পাচ করিবে। জাত-বেদার উদ্দিন্ট মন্ত্রসকল স্বস্তায়নস্বরূণ, উহাতে স্বস্থিলাভ ঘটে। যে ইহা জানে, দে এতদ্বারা স্বস্থিলাভ করে ও স্বস্থিতে সংবৎ-সরের প্রগামী হয়। "প্রতব্যুদীং নব্যুদীং ধাতিমগ্রেয়ে" " ইত্যাদি জাতবেদার উদ্দিন্ট [নিবিদ্ধান] সূক্ত পাচ করিবে। "প্র" শক্ত থাকায় ইহা প্রথমদিনে প্রথমাহের অনুকূল।

<sup>(\*) 3.16</sup>at: 1 (2) alols 1 (2.) 1 Cleals ( (2) 1 cleats ( (25) 2000)

প্রথমাহে বিহিত ] আগ্নিমারুত শাস্ত্র [ প্রকৃতি যজ্ঞ ] অগ্নিফৌমে বিহিত আগ্নিমারুতের সমান ( সমান মন্ত্রসংখ্যা-বিশিষ্ট)। যজ্ঞে যে [ অঙ্গ ] সমান করা হয়, তাহার অনুসরণে প্রজা ( পুত্রাদি ) স্থাথে জীবিত থাকে, সেইজন্ম আগ্নিমারুত শাস্ত্রকে [ উভয়স্থলে ] সমান করা হয়।

# তৃতীয় খণ্ড

## দাদশাহ--নবরাত্র

প্রথমাহের অনুষ্ঠান বর্ণিত হইল। এখন দিতীয়াত বর্ণিত হইবে, ম্থা— "ইন্দ্রো বৈ····-অচ্যুতঃ"

ইন্দ্র দেবতা, পঞ্চদশ স্তোম, রহৎ দাম, ত্রিন্টুপ্ ছন্দ, ইহারা দ্বিতীয়াহের নির্বাহক। যে ইহা জানে, দে এতদ্বারা যথোচিত দেবতা, স্তোম, দাম ও ছন্দ প্রয়োগ করিয়া সমৃদ্ধ হয়।

যাহাতে "আ" শব্দ ও "প্র" শব্দ নাই, যাহা স্থানার্থকশব্দযুক্ত এবং যে দকল মন্ত্র উর্দ্ধশব্দযুক্ত, প্রতি-শব্দ-মুক্ত,
অন্তঃ-শব্দ-মুক্ত, র্ষণ্-শব্দ-যুক্ত, রধন্-শব্দ-যুক্ত এবং যাহাদের
মধ্যমপদে দেবতা নির্দিষ্ট আছে, যাহাতে অন্তরিক্ষের উল্লেখ
আছে, যাহা রহৎ-সাম-সম্বন্ধী, যাহার ত্রিষ্টুপ্ ছন্দ, যাহাতে
বর্তুমান ক্রিয়ার প্রয়োগ আছে, তাহাই দ্বিতীয়াহের লক্ষণ।

"অগ্নিং দূতং রণীমহে" ইত্যাদি দূক্ত দ্বিতীয়াহের আজ্য-

<sup>( &</sup>gt; ) >(> ) 1

শস্ত্র হইবে। কেননা বর্ত্তমান ক্রিয়ার প্রয়োগ থাকায় উহা দ্বিতীয়দিনে দ্বিতীয়াহের অনুকূল। ' "বায়ো যে তে সহস্রিণঃ" ইত্যাদি সূক্ত প্রউগ শস্ত্র হইবে। [ এই সূত্রের চতুর্থ মন্ত্রের দ্বিতীয় চরণ ] "স্থতঃ সোম ঋতার্ধা" র্ধন্-শব্দযুক্ত হওয়ায় উহা দ্বিতীয়াহের অনুকূল। "বিশ্বানরস্ম বস্পতিম্" এবং "ইন্দ্র ইৎ সোমপা একঃ" 'ইত্যাদি [ ত্র্যুচ-] দ্বয় মরুত্বতীয় শস্ত্রের প্রতিপৎ ও অনুচর। [ প্রথমটির দ্বিতীয় ঋকের প্রথম চরণ ] রুধন্-শব্দযুক্ত ও [ দ্বিতীয়ের প্রথম মন্ত্রের তৃতীয় চরণ ] অন্তঃ-শব্দযুক্ত হওয়ায় উহারা দ্বিতীয়দিনে দ্বিতীয়াহের অনুকূল। "ইন্দ্র নেদীয় এদিহি" " এই প্রগাথ প্রথম দ্বিতীয় উভয় দিনেই বিহিত। "উত্তিষ্ঠ ব্রহ্মণস্পতে"<sup>3</sup> এই ব্রহ্মণস্পতি দৈবত প্রগাথ উৰ্দ্ধ-বাচক-শব্দবুক্ত হওয়ায় উহা দিতীয়দিনে দিতীয়াহের অনু-কুল। "অগ্নির্বো"। "স্বং সোম ক্রতুভিঃ"। "পিষ্ব্যুপঃ" এই কয়টি ধায়াও উভয় দিনে বিহিত। "ব্লহদিন্দ্রায় গায়তা" " এই মরুত্তীয় প্রগাথ, ইহার [তৃতীয় চরণ] "বেন জ্যোতিরজনয়ন তার্ধঃ" র্ধন্শবন্ত হওয়ায় ইহা দ্বিতীয়দিনে দ্বিতীয়াহের অনুকুল। "ইন্দ্র সোম সোমপতে

<sup>(</sup>২) এই হজের মূলে "কুর্বংং" শব্দ আছে ; সায়ণ উহার অর্থ বর্ত্তমানকালের ক্রিয়ামাত্র করিয়াছেন। ধাতুমাত্রই ক্রিয়াবাচক এবং "বুণীনছে" ঐটি বর্ত্তমান কালের ক্রিয়া, ইহাতেই "কুর্বাং" গর্প প্রকাশ হইতেছে (সায়ণ)।

<sup>1 (16810 ( 0 )</sup> 

<sup>(</sup>४) म - ८। अवर माराधा (०) मारणावा

<sup>(</sup> ७ ) २।० •। २ । ইहार उ<sup>\*</sup> देखिले" **ाहे मक ऐक** वाठक।

<sup>( 4 ) 15/4014 (</sup> A ) 15/4014 ( A ) 18/05/6 ( 4 )

পিবেমন্" ইত্যাদি " সূক্তে, [ দ্বিতীয় ঋকের চতুর্থ চরণ ]
"সজোষা রুদ্রৈস্থপদা র্যস্ব" র্ষণ্শব্দুক্ত হওয়ায় ইহা দ্বিতীয়
দিনে দ্বিতীয়াহের অনুকূল। "স্বামিদ্ধি হবামহে" ওবং "ত্বং
হোহ চেরবে" '' এই তুইটিতে রহৎসামনিষ্পান্ধ পৃষ্ঠস্তোত্র হয়;
রহৎসামসম্বানী হওয়ায় ইহারা দ্বিতীয়দিনে দ্বিতীয়াহের অনুকূল।
"যদ্বাবান" ' এই ধায়াও উভয় দিনে বিহিত। "উভয়ং শৃণবচ্চনঃ" ' এই প্রগাথটি [ রহৎ ] সামের সহিত প্রযোজ্য।
এন্থলে "উভয়" অর্থে যাহা অন্ন কর্ত্তব্য এবং যাহা কল্য কর্তব্য
দ্বিল, [ এতত্ত্ভয় ] বুঝাইতেছে। রহৎ-সাম-সম্বন্ধী হওয়ায়
ইহা দ্বিতায়দিনে দ্বিতীয়াহের অনুকূল। "ত্যমূর্ বাজিনং দেবজূতম্" এই তাক্ষ্যসূক্ত উভয় দিনেই বিহিত।

## চতুর্থ খণ্ড

### দ্বাদশাহ---নবরাত্র

দিতীয়াহের অক্যান্ত মন্ত মথা—"যা ত উতিঃ……অহ্নে রূপম্"

"যা ত উতিরবমা যা পরমা" ইত্যাদি সূক্তে [ তৃতীয় ঋকের চতুর্থ চরণ ] "জহি রফ্যানি রুণুহী পরাচঃ" রুষণ্শব্দফুত হওয়ায় ইহা দিতীয়দিনে দিতীয়াহের অন্তুকুল।

<sup>্</sup> ১১ ) ৩।৩২।১। ( ১২ ) ৬।৪৬।১। এই প্রগংগ বৃহৎ সামের আধারভূত ভোত্রিয়। ( ১০ ) ৮।৬১।৭। এই প্রগাথ বৃহৎ সামের অনুচর। ( ১৪ ) ১•।৭৪**।৬। ( ১৫ ) ৮।৬১।১।** ( ১ ) ৬।২৫।১।

"বিশ্বো দেবস্য নেতুঃ" ব এবং "তৎ সবিতুর্বরেণ্যম্" ব এই [ত্র্যচ] বৈশ্বদেব শস্ত্রের প্রতিপৎ এবং ''আ বিশ্বদেবং সৎপতিম্'' এই [ত্যুচ] উহার অনুচর। রহৎ-সামদম্বন্ধী হওয়ায় ইহারা দ্বিতীয়দিনে দ্বিতীয়াহে অনুকূল। ''উত্নয়্য দেব সবিতা হিরণ্যয়া" এই সবিত্দৈবত সূক্ত উদ্ধবাচক শব্দযুক্ত হওয়ায় ইহা দ্বিতীয় দিনে দ্বিতীয়াহের অনুকূল। "তে হিদ্যাবাপৃথিবী বিশ্বসংভূবো" এই দ্যাবাপৃথিবীদৈবত সূক্তে [প্রথম ঋকের তৃতীয় চরণ] ''স্থজন্মনী ধিষণে অন্তরীয়তে" অন্তঃশব্দযুক্ত হওয়ায় ইহা দ্বিতীয় দিনে দ্বিতীয়াহের অনুকূল। "তক্নুথং স্তর্তং বিদ্যানাপদঃ **'** ইত্যাদি ঋভুদৈবত সূজে [প্রথম ঋকের দ্বিতীয় চরণ] ''তক্ষন্-হরী ইন্দ্রবাহা রুষণ্,সূ" রুষণ্,শব্দযুক্ত হওয়ায় উহা দ্বিতীয়াহের অনুকূল। "যজ্ঞস্ত বো রংগ্যং বিশ্পতিং বিশাম্'" ইত্যাদি বিশ্ব-দেবদৈবতসূক্তে [ প্রথম ঋকের চতুর্থ চরণ ] "রুষকেতুর্যজতে। দ্যামশায়ত" রুষণ্-শব্দযুক্ত হওয়ায় ইহা দ্বিতায় দিনে দ্বিতীয়াহের অনুকৃল। এই দূক্ত শার্যাত ( তন্নামক-ঋষিদৃষ্ট )। অঙ্গিরো-গণ স্বর্গলোকের উদ্দেশে সত্রানুষ্ঠান করিয়াছিলেন। তাঁহার। [ পৃষ্ঠ্য ষড়হ অনুষ্ঠান করিতে গিয়া ] যেখানে যেখানে দ্বিতী-য়াহ অনুষ্ঠানে আদিয়াছিলেন, দেইগানে [শস্ত্রবাত্ল্য দেথিয়া কোন্ শস্ত্র পাঠ করিতে হইবে স্থির না পাইয়া ] মোহপ্রাপ্ত হইয়াছিলেন। শার্য্যাত নামক মানব ( মকু-সন্তান ) তাঁহাদিগকে দ্বিতীয়াহে ঐ [ "যজ্ঞস্য বো রথ্যম্" ইত্যাদি ] সূক্ত পাঠ

<sup>( 2 ) \$12.00 ( 5 ) \$12.00 ( 8 ) \$15.00 ( 5 ) \$15.00 ( 5 ) \$15.00 ( 5 ) \$15.00 ( 5 ) \$15.00 ( 5 ) \$15.00 ( 5 )</sup> 

করাইয়াছিলেন। তথন তাঁহারা যজ্ঞকে ও স্বর্গলোককে প্রকৃষ্ট ভাবে জানিতে পারিয়াছিলেন। সেই জন্ম দ্বিতীয়াহে এই সূক্ত যে পাঠ করা হয়, ইহাতে যজ্ঞের প্রকৃষ্ট জ্ঞান ঘটে ও স্বর্গলোকের অবগতি ঘটে। "পৃক্ষস্য রুষ্ণো অরুষস্য নৃ সহঃ" ইত্যাদি [ অ্যুচ ] আগ্নিমারুত শক্তের প্রতিপং"। রুমণ-শব্দ যুক্ত হওয়ায় উহা দিতীয়দিনে দিতীয়াহের অনুকৃল। "রুষ্ণে শর্মায় স্বর্গায় বেধনে"" ইত্যাদি মরুদ্দৈবতসূক্ত রুষণ্ শব্দযুক্ত হওয়ায় ইহা দিতীয়দিনে দিতীয়াহের অনুকৃল। "জাতবেদসে স্থামা সোমম্" এই জাতবেদার উদ্দিষ্ট থাক্ রুধন্-শব্দযুক্ত হওয়ায় ইহা দিতীয়াহের অনুকৃল। "তাতবেদার উদ্দিষ্ট সূক্ত রুধন্-শব্দযুক্ত হওয়ায় ইহা দিতীয়াহের অনুকৃল।

داداد ( دد ) ا دادهاد ( دد ) ا داههاد ( ۱۰۰ ) دامان ( ۱۰

# পঞ্চম পঞ্চিকা

# একবিংশ অধ্যায়

## প্রথম খণ্ড

## দাদশাহ-নবরাত্র

নবরাত্রের সন্তর্গত তৃতীয়শাহের নিরূপণ যথা—"বিশ্বে বৈ দেবা……স্কচ্যতঃ"
বিশ্বদেব দেবতাগণ, সপ্তদশ স্তোম, বৈরূপ সাম ও জগতী
ছন্দ তৃতীয়াহ নির্বাহ করেন। যে ইহা জানে, সে যথোচিত
দেবতা, স্তোম, সাম ও ছন্দ দ্বারা সমৃদ্ধ হয়।

যে মন্ত্রের সমাপ্তি সমান, তাহাই তৃতীয়াহের লক্ষণ। আর যাহা অশ্বশব্দুক, অন্তশব্দুক, যাহা পুনর্বার আরভ হয়, যাহা [কোন অক্ষর বা চরণ] পুনঃ পুনঃ পঠিত হওয়ায় নর্ত্তন-লক্ষণযুক্ত, যাহা রমণার্থক-শব্দুক্ত, যাহা পর্য্যাস-শব্দুক্ত, যাহা ত্রিশব্দুক্ত, অন্তশব্দুক্ত, যাহার শেষ চরণে দেবতার নাম আছে ও যাহাতে স্বর্গলোকের উল্লেখ আছে, যাহা বৈরূপ সামের ও জগতী ছন্দের সম্বন্ধযুক্ত, যাহাতে অতীত ক্রিয়ার প্রয়োগ আছে, এই সকল মন্ত্রই তৃতীয়াহের লক্ষণ।

যুক্া হি দেবহুত মাঁ অখাঁ অগ্নে রথীরিব" ইত্যাদি সূক্ত

তৃতীয়াহের আজ্যশস্ত্র হয়। দেবগণ তৃতীয়াহ দ্বারা স্বর্গলোকে গিয়াছিলেন; অস্থরগণ ও রাক্ষদগণ তাঁহাদের পশ্চাতে গিয়া নিবারণ করিয়াছিল। তোমরা বিরূপ (কদাকার) হও, তোমরা বিরূপ হও, এই বলিয়া দেবগণ নিজ রূপেই [ স্বর্গে ] গিয়াছিলেন। তোমরা বিরূপ হও, তোমরা বিরূপ হও, দেবগণ [অস্ত্রুরদিগকে] ইহাই বলিয়া যে নিজ রূপে [স্বর্গে] গিয়াছিলেন, তাহাতেই বৈরূপ সাম হইয়াছিল। ইহাই বৈরূপের বৈরূপত্ব। যে ইহা জানে, সে পাপ দ্বারা বিরূপ হইলেও পাপকে বিনাশ করিতে পারে। অহুরেরা তখনও দেবগণের অনুগ্যন করিয়াছিল ও তাঁহাদের সঙ্গে চলিয়াছিল। দেবগণ অশ্ব হইয়া তাহাদিগকে পদাঘাত করিয়াছিলেন। তাঁহারা অশ্ব হইয়া পদাঘাত করিয়া-ছিলেন, ইহাতেই অশ্বগণের অশ্বত্ব। যে ইহা জানে, দে যাহা যাহা কামনা করে, তাহাই প্রাপ্ত হয়। সেইজগুই অশ্ব সকল পশুর অপেক্ষা বেগবান্ও সেই জন্মই অশ্ব পশ্চাতে পায়ের দারা লোককে তাড়না করে। যে ইহা জানে, সে পাপ বিনাশ করে। সেইহেতু ঐ অশ্বযুক্ত মন্ত্র তৃতীয়াহের লক্ষণ হওয়ায় তৃতীয়াহের আজ্যশস্ত্র হইয়া থাকে।

"বায়বায়াহি বীতয়ে" বৈং "বায়ো যাহি শিবা দিবং" [এই ছুই মন্ত্রে উৎপন্ন ত্রুচ], "ইন্দ্রুশ্চ বায়বেষাম্ স্থতানাম্" [ইত্যাদি ছুই ঋকে উৎপন্ন ত্রুচ], "আ মিত্রে বরুণে
বয়ম্" "অখিনাবেহ গচ্ছতম্" "আ যাহ্যদ্রিভিঃ স্থতম্" "সজুবিশ্বেভিদে বৈভিঃ" "উত নঃ প্রিয়া প্রিয়াস্থ" [ইত্যাদি

<sup>(5)</sup> elasta (0) hisalsot (8) elasta (6) elasta (4) elasta

<sup>(1) (1) (4) 14(5) (4) 16(8)</sup> 

পাঁচটি ত্র্যুচ ], এই সকল উঞ্চিক্ ছন্দের মন্ত্র প্রউগ শস্ত্র হইবে। কেননা ইহাদের সমাপ্তি সমান হওয়ায় ইহারা তৃতীয়াহের অনুকূল।"

"তং তমিদ্রাধনে মহে" "ইত্যাদি [ ত্রুচ ] এবং "ত্রয় ইন্দ্রস্থ সোমাঃ" "ইত্যাদি [ ত্রুচ ] [ যথাক্রমে ] মরুত্বতীয় শস্ত্রের প্রতিপৎ ও অনুচর; নৃত্যবাচক শব্দ থাকায় ও ত্রি-শব্দ থাকায় ইহার ভৃতীয়াহের অনুকূল।

"ইন্দ্র নেদীয় এদিহি" ' এই প্রগাথ সকলদিনে বিহিত। "প্র নৃনং ব্রহ্মণস্পতিঃ" ' ইহা ব্রাহ্মণস্পত্য প্রগাথ হইবে। [ পুনঃপঠন হেতু ] নৃত্যলক্ষণযুক্ত হওয়াতে ইহারা তৃতীয়াহের অনুকূল।

"অগ্নির্নেতা" "হং সোম ক্রতুভিঃ" "পিরস্তাপঃ" এই তিনটি ধায্যা সকলদিনেই বিহিত।

"নকিঃ স্থলাদো রথং পর্য্যাদ ন রীরমৎ" ' ইহা তৃতীয়াহে মরুত্বতীয় প্রগাথ হইবে। পর্য্যাদ শব্দ থাকায় ইহা তৃতীয়াহের অনুকূল। "ত্র্যর্থ্যমা মনুষো দেবতাতা" ' ইত্যাদি দূক্ত ত্রি-শব্দযুক্ত হওয়ায় তৃতীয় দিনে তৃতীয়াহের অনুকূল।

"যদ্ তাব ইন্দ্ৰ তে শতম্" ' ও ''যদিন্দ্ৰ যাবতস্ত্ৰম্' '

<sup>(</sup>১০) ঐ সকল মন্ত্রের অনেকের শেষচরণে সমান যথা—"আ মিত্রে বরুণে" ইত্যাদি প্রেক্তর তিন মন্তের শেষচরণ "নিবহি:দী" ইত্যাদি।

<sup>( &</sup>gt;> ) जाक्काः देशत स्पत्तित्रात "कृष्टीनाः नृजूः" এই नृजाताहक नक खाद्य ।

<sup>(</sup> ১২ ) দাব। । ইহার আরক্তে ত্রিশক আছে।

<sup>(30) + 10|01 (38) 3|80,0</sup> 

<sup>1</sup> ACISCIE ( AC ) 410-614 ( 6C ) 1 CIESID ( 9C ) 10-616 ( 9C )

এই ছুই [ প্রগাথ ] বৈরূপ পৃষ্ঠ হইবে, কেননা উহারা রথন্তর-সম্বন্ধী তৃতীয়দিনে তৃতীয়াহের অনুকূল।"

"যদ্বাবান" এই ধায়া দকল দিনেই প্রযোজ্য। "অভি দ্বা শ্র নোকুমঃ" ' এই রথন্তর সামের যোনিকে উক্ত ধায়ামস্ত্রের পরে পাঠ করিবে। কেননা এই তৃতীয়াহ রথন্তরেরই স্থান। 'ইন্দ্র ত্রিধাতু শরণম্" ' এই [ বৈরূপ ] সামের প্রগাথটি ত্রি-শব্দ-যুক্ত হওয়ায় তৃতীয় দিনে তৃতীয়াহের অনুকূল। "ত্যমূর্ বাজিনম্ দেবজূতম্" এই তাক্ষ্য সূক্ত সকলদিনেই বিহিত।'

## দিতীয় খণ্ড

## দাদশাহ-নবরাত্র

তৃতায়াহে বিহিত অন্তান্ত মন্ত্ৰ যথা—"যো জাত এব......যন্তি"।

"যো জাত এব প্রথমো মনস্বান্" 'এই [নিবিদ্ধানীয়]
সূক্তের মন্ত্রসকলের সমাপ্তি সমান হওয়ায় উহা তৃতীয়
দিনে তৃতীয়াহের অনুকূল। এই সূক্ত প্রপ্রতি মন্ত্রের শেষ
চরণে] সজন-শব্দ-মুক্ত, উহা এই জন্ম ইন্ত্রের ইন্ত্রিয়-স্বরূপ।
ইহা পঠিত হইলে ইন্ত্র ইন্ত্রিয় লাভ করেন। ছন্দোগেরা

<sup>(</sup>১৯) ঐ ছুই প্রগাথের মধ্যে প্রথমটি বৈরূপ সামের স্তোত্তিয় ও দ্বিতীয়টি তাহার অনুরূপ। এই বৈরূপ সামে তৃতীয়াহের নি-শ্বলাশস্ত্রের পৃষ্ঠস্তোত্ত নিম্পন্ন হয়।

<sup>(</sup> २. ) 2.198161 ( 22 ) 41021221 ( 22 ) 6186181 ( 20 ) 2.174121

<sup>(</sup> ১ ) ২।১২।১ এই হড়ের প্রতিন্তের শেষে "নুম্বন্ত মহা স জনাস ইন্দ্রঃ" এই চরণ আছে।

(সামবেদীরা) এ বিষয়ে বলেন যে [পৃষ্ঠ্য ষড়ছের ] তৃতীয়াছে বহু চগণ (ঋথেদীরা) এই ইন্দ্রের ইন্দ্রিয় স্বরূপ [সজন-শব্দযুক্ত সূক্ত ] পাঠ করিয়া থাকেন। এই সূক্তের ঋষি গৃৎসমদ;
গৃৎসমদ এতদ্বারা ইন্দ্রের প্রিয়ধানের সমীপে গিয়াছিলেন ও
পরম লোক জয় করিয়াছিলেন। যে ইহা জানে, সে ইন্দ্রের
প্রিয়ধানের নিকটে যায় ও পরম লোক জয় করে।

"তৎ সবিভূর্ণীমহে" ও "অচা নো দেব সবিতঃ" ও এই ছুই [ অ ্যুচ ] বৈশ্বদেব শস্ত্রের প্রতিপৎ ও অনুচর হয়, কেননা উহারা রথস্তর-সম্বন্ধী তৃতীয়দিনে তৃতীয়াহের অনুকূল।

"তদ্দেবস্থা সবিতুর্বীর্য্যং মহৎ" ইত্যাদি [ মহৎ-শব্দ-যুক্ত ] সবিতৃদৈবত সূক্ত তৃতীয় দিনে তৃতীয়াহের অনুকূল; কেননা যাহা মহৎ, তাহাই [ সকলের ] অন্ত এবং তৃতীয়াহও [ প্রথম জ্যাহের ] অন্ত স্থিত।

"য়তেন ভাবাপৃথিবী অভীরতে" এই ভাবাপৃথিবী-দৈবত মন্ত্রের [দ্বিতীয় চরণে] "য়তপ্রিয়া য়তপূচা য়তারধা" এম্বলে [ম্বতশব্দ] পুনঃ পুনঃ আরত হওয়ায় উহা নৃত্য-লক্ষণ-যুক্ত হওয়াতে উহা তৃতীয় দিনে তৃতীয়াহের অনুকূল।

"অনখো জাতো অনভীশুরুক্থ্যঃ" ইত্যাদি ঋভুদৈবত সূক্তে [দ্বিতীয় মন্ত্রের শেষ চরণে ] "রথব্রিচক্রঃ" এই ত্রি-শব্দ যুক্ত শব্দ থাকায় উহা তৃতীয় দিনে তৃতীয়াহের অনুকূল।

"পরাবতো যে দিধিষন্ত আপ্যাম্" এই বিশ্বদেবদৈবত

<sup>( 2 )</sup> e1= 0'3 1 ( 0 ) e1+2181

<sup>(8) 81201) 1 (4) 414-181 (4) 81041) 1 (7) &</sup>gt;-1401) 1

স্ক্রের "পরাবত" (দূরদেশ) শব্দ অন্তবাচক, তৃতীয়াহও প্রথম ত্রাহের] অন্তে স্থিত, এই হেতু উহা তৃতীয় দিনে তৃতীয়াহের অনুকৃল। এই স্ক্রের ঋষি গয়; এতদ্বারা প্রতের পুত্র গয় বিশ্বদেবগণের প্রিয় ধামের সমীপে গিয়াছিলেন ও পরম লোক জয় করিয়াছিলেন। যে ইহা জানে, সে বিশ্বদেবগণের প্রিয় ধামের সমীপে যায় ও পরম লোক জয় করে।

"বৈশ্বানরায় ধিষণামৃতার্ধে" এই সূক্ত আগ্নিমারুত শস্ত্রের প্রতিপৎ; উহার "ধিষণা" (অন্তঃকরণ) শব্দ অন্তবাচী; তৃতীয়াহও অন্তে স্থিত; অতএব উহা তৃতীয় দিনে তৃতীয়াহের অনুকূল।

ধারাবরা মরুতো ধ্যে জিসং" । এই মরুৎ-দৈবত সূক্তের মন্ত্রসমূহ বহুশঃ পঠনীয়। যাহা বহু, তাহাই অন্ত; তৃতীয়াহও অন্তে স্থিত, অতএব উহা তৃতীয়দিনে তৃতীয়াহের অনুক্ল।

"জাতবেদদে স্থনবাম সোমম্" এই জাতবেদোদৈবত
মন্ত্র সকল দিনে বিহিত। "স্থমগ্নে প্রথমো অঙ্গিরা ঋষিঃ" "
এই জাতবেদোদৈবত সূক্ত [উহার সকল মন্ত্রের আরস্তে
"স্থমগ্নে" পদ থাকায়] তৃতীয় দিনে তৃতীয়াহের অনুকূল।
ইহাতে "স্থা স্থা" শব্দ [পরবর্তী ত্রাহকে সম্মুখে রাখিয়া বলায়
প্রথম ত্রাহের সহিত] পরবর্তী ত্রাহের অবিচ্ছেদ ঘটে। যাহারা
ইহা জানিয়া যাগানুষ্ঠান করে, তাহারা পরস্পার অবিচ্ছিন্ন ও
সম্বদ্ধ ত্রাহ দ্বারাই যাগানুষ্ঠান করে।

## তৃতীয় খণ্ড

### দাদশাহ---নবরাত্র

দাদশাহের মধ্যবর্ত্তী নবরাত্রে তিনটি গ্রাহ। তাহার প্রথম গ্রাহের বিবরণ সমাপ্ত হইল। ঐ গ্রাহ পৃষ্ঠা ষড়হের পূর্বভাগ। উহার উত্তর ভাগ নবরাত্রের মধ্যম গ্রাহের বিষয় এখন বলা হইবে। এই মধ্যম গ্রাহের প্রথম দিন নবরাত্রের চতুর্থ দিন। সেই দিনের অনুষ্ঠানাদি যথা—"আপাস্তে বৈ……পরিগৃহীতো"

তৃতীয় দিনে স্তোমদকল' ও ছন্দদকল' দমাপ্ত হয়। তাহার পর যাহা কেবল অবশিষ্ট থাকে, তাহা বাক্। এই অক্ষর তিন-অক্ষর-যুক্ত। "বাক্" এই এক অক্ষর; সেই অক্ষর তিন-অক্ষর-বিশিষ্ট হইয়া উত্তর ত্র্যহের স্বরূপ হয়। তিন্মধ্যে ] একটির স্বরূপ বাক্, একটির গৌঃ, একটির গ্লোঃ। সেই জন্ম বাক্ [দেবতাই] চতুর্থাহ নির্ববাহ করেন।

यिन ठलूर्थारह न्राड्थ कता इश, जाहा हहेरल जम्बाता

- ( > ) প্রথম ত্রাহের নির্দ্ধাহক তিন স্তোম ;—ত্রিবুৎ, পঞ্চদশ ও সপ্তদশ।
- (২) প্রথম ত্রাহের নির্কাহক তিন ছন্দ্র ;—গায়তা, তিষ্টুপ্ত জগতী।
- (৩) প্রথম ত্রাহের দেবতা যথাক্রমে অগ্নি, ইক্র, বিখদেবগণ। মধ্যম ত্রাহের দেবতা বাক্, গৌঃ, নৌঃ।
- (৪) চতুর্গাহে প্রাতরক্ষাকের প্রথম কক্ পাঠের সময় প্রথম ও দিতীয় চরণে নাড় ব করা বার। কোন বরবর্ণের বিশেষরূপ উচ্চারণের নাম নাঙ্ধ। যথা, প্রাতরক্ষাকের প্রথম মন্ত্র "আপো বেনতীঃ ক্ষয়ণ" ইত্যাদি। প্রথম চরণে "আপো" পদের শেষ ওকার উদান্ত করে তিনমাত্রাযুক্ত করিয়া তিন বার উচ্চারণ করিবে। প্রত্যেক বার উদান্ত উচ্চারণের পর কয়েকবার অনুকাত্ত ব্যর উদান্তর পর পাঁচ অনুকাত্ত, দিতীয় উদান্তর পর পাঁচ অনুকাত্ত এক ভূতীয় উদান্তর পর হিন অনুকাত্ত উচ্চারণ বিহিত। ত্রিমাত্রাযুক্ত দীর্ঘ "তি" এবং অর্থমাত্রাযুক্ত রব "ত" চিহ্ন বারা প্রকাশ করিলে প্রথম চরণে নাত্র ইউচারণ এইরূপে ইইবেঃ—

[ "বাক্" ] এই অকরকেই লক্ষ্য করিয়া উন্নয় করা হয়, ইহাকেই বর্দ্ধিত করা হয়। এতদ্বারা চতুর্থাহের উৎকর্ষ ঘটে।

নৃত্য অন্নদ্ধনপ; কেননা কৃষকেরা যথন [মেঘের] সম্মুখে হর্ষে গান করিতে করিতে বিচরণ করে, তথনই ভক্য অন্ন উৎপদ্ধ হয়। সেই হেতু চতুর্থাহে যে নৃত্যু করা হয়, ইহাতে অন্নই উৎপাদিত হয়। ইহাতে ভক্য অন্নের উৎপত্তি ঘটে। সেই হেতু চতুর্থাহ উৎপাদনকারক।

কেহ কেহ বলেন, চারি অক্ষরের পর নূয়ে করিবে; তাহাতে পশুগণের রক্ষা ঘটিবে। কেহ বলেন, তিন অক্ষরের পর নূয়ে করিবে; কেননা এই লোকসকল তিনটি; তাহাতে এই লোকসকলের জয় ঘটিবে। কেহ বলেন, এক অক্ষরের পর নূয়েংখ করিবে। লাঙ্গলায়ন মোদাল্য নামক ব্রহ্মা বলিয়াছেন, এই যে বাক্, ইনি একাক্ষরা, সেইজন্য যে একাক্ষরের পর নূয়ে করেব, সেই সম্যক্ রূপে নূয়ে উচ্চারণ করিয়া থাকে। [কিন্তু ঐরপ না করিয়া] হুই অক্ষরের পরই নূয়ে করিবে; তাহাতে প্রতিষ্ঠা ঘটিবে। কেননা মক্ষ্য হুই [পায়ে] প্রতিষ্ঠিত, আর পশুগণ চতুষ্পদ; এতদ্বারা দ্বিপ্রতিষ্ঠ যজমানকে চতুষ্পদ পশুতে প্রতিষ্ঠিত করা হয়। সেইজন্য হুই অক্ষরের পরই নূয়ে বিধেয়।

ও ও ও ও ও ও ও ও ও ও ও ও ও ও ও ও ও ।

এইরপ তৃতীয় চরণের "রায়ো" পদের ওকারেও নৃতি, খ কর্তবা।

"নিতরাং অতান্তবিষমপ্রকারেণ উত্থানমূচ্চারণং নৃতি, গঃ" (সায়ণ)

(৫) লাঙ্গলায়ন লাঙ্গল ঋণির পৌতা; মৌশালা মুদান ঋণির পুতা। (সায়ণ)

প্রাতরন্থবাকে [প্রথম ও দ্বিতীয় চরণের ] মুখে (আরস্কে অর্থাৎ দ্বিতীয় অক্ষরে ) নৃষ্ম করিবে; কেননা লোকে মুখেই অন্ধ ভক্ষণ করে; যজমানকে এতদ্বারা ভক্ষা অন্ধের মুখে (সমীপে) স্থাপিত করা হয়। আজ্যশন্ত্রে মধ্যে (তৃতীয় চরণে) নৃষ্ম করিবে। লোকে [শরীরের ] মধ্যভাগে অন্ধ ধারণ করে; এতদ্বারা যজমানকে ভক্ষা অন্ধের মধ্যে স্থাপিত করা হয়। মাধ্যন্দিন সবনে মুখে (আরস্কে ) নৃত্ত্থ করা হয়। লোকে মুখেই অন্ধ ভক্ষণ করে; এতদ্বারা যজমানকে ভক্ষ্য অন্ধের সমীপে স্থাপিত করা হয়। এইরূপে উভ্য় সবনেই (প্রাতঃসবনে ও মাধ্যন্দিনে) নৃত্যু করা হয়; ইহাতে উভ্য় সবন দ্বারা ভক্ষ্য অন্ধের প্রাপ্তি ঘটে।

## চতুর্থ খণ্ড

## নবরাত্র—চতুর্থাহ

চতুর্থাহের বিধান যথা—"বাগ্বৈ-----অচ্তা"।

বাগ্দেবতা, একবিংশ স্তোম, বৈরাজ সাম, অনুষ্টুপ্ ছন্দ চতুর্থাহের নির্বাহক। যে ইহা জানে, সে যথোচিত দেবতা, স্তোম, সাম ও ছন্দ দ্বারা সমৃদ্ধ হয়।

যাহা "আ"-শব্দ-যুক্ত এবং "প্র"-শব্দ-যুক্ত,তাহাই চতুর্থাহের লক্ষণ, কেননা [প্রথম ত্রাহপক্ষে] প্রথমাহ যেরূপ, [মধ্যম ত্রাহপকে ] চতুর্থাহও সেইরূপ। যাহাতে উক্ত শব্দ, রথ শব্দ, 'আশু' শব্দ, পানার্থক শব্দ আছে, যাহার প্রথম চরণে দেবতার নাম আছে, যাহাতে এই ভূলোকের উল্লেখ আছে, যাহাতে জননার্থক শব্দ, আহ্বানার্থক শব্দ, 'শুক্র' শব্দ ও বাক্যপ্রতিপাদক শব্দ আছে, যাহা বিমদ ঋষির দৃষ্ট, যাহা বিশেষ ক্লেশে (নুম্ম দ্বারা) উচ্চারিত, যাহার নানা ছন্দ, যাহাতে [ অফর্বন্থ্যা] কোথাও অধিক, কোথাও অল্ল, যাহা বৈরাজ দামের ও অসুক্রিপ্ ছন্দের সম্বন্ধযুক্ত, যাহাতে ভবিষ্যৎ ক্রিয়ার প্রয়োগ আছে, এইরূপে যে যে লক্ষণ প্রথমাহের অনুক্রল, সে সক্লই চতুর্থাহেরও অনুক্রল।

"আহগ্রিং ন স্বর্ক্তিভিং" ইত্যাদি সূক্তে চতুর্থাহের আজ্যশাস্ত্র হইবে। এই সক্ত বিমদ ঋনির দৃষ্ট, বিশেষ ক্লেশে
(ন্যুখ দারা) উচ্চারিত ও সবিশোষ ক্লিষ্ট [বিমদ] ঋষির সম্পক্ষযুক্ত: অতএব ইহা চতুর্থ দিনে চতুর্থাহের অনুক্ল। উহাতে
আটটি ঋক্ আছে ও উহার ছন্দ পঙ্ক্তি; যজ্ঞও পংক্তিযুক্ত;
পশুগণ্ড পঙ্ক্তির সম্বন্ধযুক্ত; অতএব ইহাতে পশুগণ্রের
রক্ষা বটে।

ঐ ঋক্সমূহ দশটি জগতীর সমান'। এই [ মধ্যম ] ত্রাহের প্রাক্তঃ সবনের ছন্দ জগতী, এইজন্ম উহা চতুর্থাহের অমুক্ল। আবার উহারা পোনেরটি অমুফ্রুভের সমান। এই চতুর্থাহের ছন্দ অমুফ্রুপ্, অত এব উহা চতুর্থাহের অমুক্ল।

<sup>( ) ) 2-15212 1</sup> 

<sup>(</sup>২) ঐ স্ক্তের আটটি সকের প্রথম ও শেষ প্রক্তিনবার করিয়া প্রচে থকের সংখ্যা নান্ট ব্যা সাহটি পাহ্ ক্তির অক্ষর সংখ্যা দশটি কগতীর প্রায় সমান।

আবার উহারা বিশটি গায়ত্রীর সমান; আর এই চতুর্থাহ
[ মধ্যম ত্রাহের ] প্রায়ণীয় (প্রথম দিন); [প্রায়ণীয় গায়ত্রীর
দক্ষমযুক্ত হওয়ায় ] ইহা চতুর্থাহের অমুকূল। ঐ দূক্ত
[ ইতঃপূর্বের ] [কোন উদ্গাতা কর্ত্ক ] স্তোত্ররূপে গীত বা
[ কোন হোতা কর্ত্ক ] শস্ত্ররূপে পঠিত না হওয়ায় উহার
দারবত্তা লুপ্ত হয় নাই, উহা দাক্ষাৎ যজ্ঞ স্বরূপ। সেইহেতু ঐ
দূক্তে যে চতুর্থাহের আজ্যশন্ত্র নিম্পন্ন হয়, তাহাতে যজ্ঞ দারাই
যজ্ঞকে বিস্তৃত করা হয় এবং বাগ্ দেবতাকেই এতদ্বারা
পাওয়া যায়; বজ্ঞেরও স্বিচ্ছেদ ঘটে। ইহা জানিয়া যাহার।
[ ঐ দূক্তে ] যাগানুষ্ঠান করে, তাহারা পরস্পার স্বিচ্ছিন্ন
ও সম্বদ্ধ ত্রাহদারাই যাগানুষ্ঠান করিয়া থাকে।

"বায়ো শুকো অয়াম তে" "বিহি হোতা স্বীতা" '
"বায়ো শতং হরীণাম্" "ইন্দ্রন্চ বায়বেষাং সোমানাম্" "
"মা চিকিতানস্করুত্ব "আ নো বিশ্বাভিরুতিভিঃ" "তয়ু
নো অপ্রহণম্" "অপত্যং রজিনং রিপুম্" " "অফিতমে নদী—
তমে" " এই সকল অনুষ্ঠুপ্ প্রউগ শস্ত্র হইবে। কেননা
"মা" শব্দ "প্র" শব্দ ও "শুক্র" শব্দ থাকায় ইহারা চতুর্গদিনে
চতুর্গাহের সন্মুকুল।

"তং দ্বা যজেভিরামহে" ইহা মরুদ্বতীয় শদ্রের প্রতিপৎ হইবে। ইহাতে [ দীর্ঘকালে ফলপ্রদ যাদ্রার বাচক ] "ঈ-মহে" পদ থাকায় ও এই চতুর্থাহও দীর্ঘ যজ্ঞ হওয়ায় উহা

<sup>( :</sup> s ) MANID . I

চতুর্থাহের অনুক্ল। "ইদং বদো স্থতমন্ধঃ" '' ''ইন্দ্র নেদীয় এদিহি" '' ''প্রৈতু ব্রহ্মণস্পতিঃ" ' 'অমিনেতা" ' 'জং সোম ক্রুড্ডিঃ" '' ''পিম্বস্তাপঃ" ' 'প্র ব ইন্দ্রায় রহতে" ' এই দকল মন্ত্রও প্রথমাহে শক্ররূপে কল্লিত হওয়ায় উহারা চতুর্থ দিনে চতুর্থাহেরও অনুক্ল। ''প্রাধী হবমিন্দ্র মা রিষণাঃ" ' এই দুক্তে আহ্বানার্থক শব্দ থাকায় উহা চতুর্থদিনে চতুর্থাহের অনুক্ল। ''মরুর্জা ইন্দ্র রমভো রণায়" '' এই দুক্তের ''উত্রং দহোদামিহ তং হুবেম" এই [শেষ চরণে] আহ্বানার্থক পদ থাকায় উহা চতুর্থদিনে চতুর্থাহের অনুক্ল। এই দুক্তের বিন্টুপ্ ছন্দ্র, ইহার প্রতি চরণ [অক্ররসংখ্যায়] দমান হওয়ায় ইহা [মাধ্যন্দিন] দবনকে ধারণ করে; ইহার প্রয়োগে [ যজ্মান ] গৃহ হইতে ভ্রম্ট হয় না।

ইমং মু সায়িনং হুবে" ইত্যাদি [ ত্রুচ উল্লিখিত মন্ত্র ওলির ] পরে প্রযোজ্য ; আহ্বানার্থক শব্দ থাকায় উহা চতুর্থ দিনে চতুর্থাহের অনুকূল। এই সূক্তের ঋক্সমূহের গায়ত্রী তন্দ ; গায়ত্রী মন্ত্রই এই [ মধ্যম ] ত্রাহের মাধ্যন্দিন [ সবন ] নির্বাহ করে। যাহার মধ্যে নিবিদের স্থাপনা হয়, সেই ছন্দের মন্ত্রই সবনের নির্বাহক ; সেইজন্ম ঐ গায়ত্রীসমূহের সধ্যে নিবিৎ স্থাপন করিবে।

''পিবা সোময়িক্ত মন্দতু স্বা<sup>সং</sup> ''শ্রুফী হবং বিপিপানস্থাদ্রেঃ''

<sup>(20) 2|08|01 (2%)</sup> Alando I (50) 4|22|21 (52) at 4|2 ( (20) Alst2 I (28) Alando I (50) 2:800 I (20) alsola (20) 2|02|5 I

<sup>(</sup> २२ ) जानवाञ्च । ( २० ) नारराञ्च

ঁ এই তুই [ ত্যুচ ] হইতে পৃষ্ঠস্তোত্তের বৈরাজ সাম হয়। বৃহৎ সামের সম্বন্ধযুক্ত চতুর্থদিনে উহা চতুর্থাহের অনুকূল।

"যদ্বাবান" শ এই ধাষ্যা মন্ত্র সকলদিনেই বিহিত। "ত্বামিদ্ধি হ্বামহে" শ এই রহৎ সামের যোনিস্বরূপ [প্রগাথকে] ঐ ধাষ্যার পরে প্রয়োগ করিবে, কেননা এই চহুর্থাহ স্থানগুণে রহৎ সামের সম্বন্ধযুক্ত।

"ছমিন্দ্র প্রতৃত্তিষু" ত এই মন্ত্র [ বৈরাজ ] সামের প্রগাথ হইবে। উহার "অশস্তিহা জনিতা" এই [ ভৃতীয় চরণে ] জন্মার্থক পদ থাকায় উহা চতুর্থদিনে চতুর্থাহের অনুকৃল।

"তামু ধু বাজিনং দেবজুতম্" <sup>শ</sup> এই তার্কাসূক্ত সকল দিনেই বিহিত।

## পঞ্চন খণ্ড

## নধরাত্র---চতুর্থাঞ

চভূৰ্যাতের অঞ্চল মধ্রবিধান যগা—"কুছ গ্রন্ডঃ.....অঞ্জে রূপন্"

"কুহ শ্রুত ইন্দ্রঃ কম্মিন্নগ্য" এই বিমদখনিদৃদ্র বিশেষ ক্রেশে উচ্চারিত এবং বিশেষ ক্রেশপ্রাপ্ত [বিমদ] ঋমির সূক্ত

<sup>(</sup>২৪) গাংখার (২৫) বৈরাজ দাম রুখ্য সামের পুরে (পুরের দেখা)।
(২৬) ১০।৭৪;১। (২৭) ডারডাস।
(২৮) সুগা ও শাগাতেদে ভিন্ন ভিন্ন দিনে ভিন্ন বিভিন্ন দামের ব্যাংসা। । পুরের দেখা)।
(২৯ জান্সার । (৩০) ১০:১০৮।১।
(১ ১০:২২।১)

চতুর্থদিনে চতুর্থাহের অনুক্ল। "বুশাস্তা তে রমভস্তা স্বরাজঃ" এই সূজের "উরুং গভীরং জনুবাভূত এম্" এই চরণে জননার্থক শব্দ থাকায় ইহা চতুর্থদিনে চতুর্থাহের অনুকূল। ইহার ছন্দ ত্রিষ্টুপ্; ঐ ছন্দের সকল চরণে সমান অক্লর হওরায় উহা সবনকে ধরিয়া রাখে; এতদ্বারা যজমানও স্বসূহ হইতে জ্রুট হয় না। "ত্যমু বং সত্রাসাহম্" ইহাই শেষে প্রযোজ্য হিলা গাড়া ইহার "বিশাস্থ গীষ্ব যিতম্" এই চরণে দীর্ঘতাবাচক আয়ত শব্দ থাকায় ইহা দীর্ঘ (প্রয়োগবহুল) চতুর্থাহের যোগ্য। ইহার মন্ত্রগুলি গায়ত্রী। গায়ত্রী মন্ত্রই এই [মধ্যম] ত্রাহের মার্যান্দিন সবন নির্বাহ করে। আর যাহাতে নিবিৎ স্থাপিত হয়, সেই ছন্দই সবননির্বাহক; এই হেতু ঐ গায়ত্রী মধ্যেই নিবিৎ স্থাপন করিবে।

"বিশো দেবস্থা নেতৃঃ" "তৎসবিতুর্বরেণ্যম্" "আ বিশ্বদেবং সৎপতিম্" এই সকল মন্ত্র বৈশ্বদেব শদ্রের প্রতিপৎ ও অকুচর হইবে। রহৎ ছন্দের সম্বন্ধযুক্ত চতুর্থদিনে ইহার চতুর্থাহের অকুক্ল। "আ দেবো যাতু সবিতা স্তরত্বঃ" ইত্যাদি সবিতৃ-দৈবত সূক্ত "আ" শব্দ থাকায় চতুর্থদিনে চতুর্থাহের অকুক্ল। "প্র ছাবা যজ্ঞৈঃ পৃথিবী নমোভিঃ" ইত্যাদি ছাবাপৃথিবীদৈবত সূক্ত "প্র" শব্দ থাকায় চতুর্থদিনে চতুর্থাহের অকুক্ল। "প্র" খুকুলো দূতমিব বাচমিষ্যে" ইত্যাদি ঋতুদৈবত সূক্তে "প্রশব্দ ও "বাচমিষ্যে" (বাক্শব্দযুক্ত) থাকায় ইহা চতুর্থ দিনে

<sup>(</sup> s ) | sissip ( c )

চতুর্থাহের অনুকূল। "প্র শুক্রৈতু দেবী মনীয়া" এই বৈশ্বদেব সূক্তে "প্র" শব্দ ও "শুক্র" শব্দ থাকায় ইহা চতুর্থ-দিনে চতুর্থাহের অনুকূল। ঐ সূক্তের ঋক্সমূহ নানা ছন্দের; কাহারও ছুই চরণ, অন্যের চারি চরণ; এই জন্য ইহারা চতুর্থাহের অনুকূল।

"বৈশানরস্থ স্থমতো স্থাম" এই দূক্ত আগ্নিমারুত শক্ত্রের প্রতিপৎ হইবে। ইহার [তৃতায় চরণে] "ইতো জাতঃ" এই জননার্থক শব্দ থাকায় ইহা চতুর্থদিনে চতুর্থাহের অমুক্ল। "ক ঈং ব্যক্তা নরঃ সনীড়া" এই মরুদ্দেশত স্কের প্রথম মস্ত্রের তৃতীয় চরণ] "নকিহোঁয়াং জনুংয়ি বেদ" এন্থলে জননার্থক শব্দ থাকায় ইহা চতুর্থদিনে চতুর্থাহের অমুক্ল। ইহার মন্ত্রগুলি নানা ছন্দের, কাহারও তুই চরণ, কাহারও চারি চরণ; সেইজন্থ ইহারা চতুর্থাহের অমুক্ল।

"জাতবেদদে স্থনবাম সোমম্" এই জাতবেদোদৈবত মন্ত্ৰু সকল দিনেই বিহিত। "অগ্নিং নরো দীধিতিভিররণ্যোঃ" এই জাতবেদোদৈবত স্ক্তের [দ্বিতীয় চরণে] "হস্তচুর্তো জনয়ন্ত" এম্বলে জননার্থক শব্দ থাকায় ইহা চতুর্থদিনে চতুর্থা হের অমুক্ল। ইহার মন্ত্রগুলির নানা ছন্দ; কতকগুলি বিরাট্, অম্যে ত্রিউপুর্। সেই জন্ম ইহারা চতুর্থাহের অমুক্ল।

# দ্বাবিংশ অধ্যায়

----0---

## প্রথম খণ্ড

#### নবরাত্র--পঞ্চমার

অন্সর ন্বরাত্ত্রে অন্তর্গত পঞ্চমাতের বিধান—"গোরে দেবাতি"

গো দেবতা, ত্রিণব স্তোম, শাক্তর সাম, পঙ্ক্তি ছন্দ, ইহারা পঞ্চমাহের নির্বাহক। যে ইহা জানে, সে যথোচিত দেবতা, স্তোম, সাম ও ছন্দদারা সমৃদ্ধ হয়। যাহাতে "আ" নাই, "প্র" নাই, স্থানার্থক শব্দ আছে, তাহাই পঞ্চমাহের লক্ষণ। [প্রথম ত্রাহে] দ্বিতীয়াহ যেরূপ, [মধ্যম ত্রাহে] পঞ্চমাহও সেইরূপ। যাহাতে "উদ্ধ" শব্দ, "প্রতি" শব্দ, "ক্ষত্বঃ" শব্দ, "র্ষণ্" শব্দ, "র্ধন্" শব্দ আছে, যাহার মধ্যম চরণে দেবতার নাম আছে, যাহাতে অন্তরিক্ষের উল্লেখ আছে যাহাতে "ভুগ্ধ" "উধ" "ধেমু" "পৃশ্ধি" "মং" এই সকল শব্দ আছে, যাহা পশুর মত অধিক চরণযুক্ত ও ছোট-বড়,—কেননা পশুরাও কেহ ছোট,কেহ বড়,—যাহার জগতী ছন্দ—পশুরাও রহতীর সম্বন্ধযুক্ত,—যাহার রহতী ছন্দ—পশুরাও রহতীর

<sup>(</sup>১) ত্রিণৰ স্থোমের নিম্পাদনবিধি যথা—এক ত্রাচ তিন পর্যারে পাঠ করিবে। এখম শর্মাদে প্রথম কক্ তিনবার, দিতীয়ট পাঁচবার, তৃতীয়টি একবার পাঠা। দিতীয় পর্যারে প্রথমটি একবার, দিতীয়টি তিনবার, তৃতীয়টি পাঁচবার পাঠা। তৃতীয় পর্যারে প্রথমটি পাঁচ, দ্বিতীয়টি এক প্রতী কটি তিনবার পাঠা। এইরপে উৎপন্ন ২৭টি মন্তে ত্রিণৰ স্তোম পঠিত হয়।

সম্বন্ধযুক্ত,—যাহার পঙ্জি ছন্দ—পশুরাও পঙ্জির সম্বন্ধযুক্ত,—যাহা বাম—পশুরাও বাম অর্থাৎ স্থন্দর—যাহা হবিঃ-শব্দযুক্ত—পশুরাও হবিঃম্বরূপ,—যাহা বপুঃশব্দযুক্ত—পশু-দেরও বপু আছে,—যাহা শাকর সামের ও পঙ্জিছন্দের সম্বন্ধযুক্ত, যাহাতে বর্ত্তমান ক্রিয়ার প্রয়োগ আছে এবং [ তদ্ব্যতীত ] যাহা দ্বিতীয়াহের লক্ষণযুক্ত, সে সকলই পঞ্চনাহের অনুকূল।

"ইমমূ যু বো অতিথিমূদবু ধিম্" ইত্যাদি [নয়টি মন্ত্ৰ] পঞ্চমাহের আজ্য শস্ত্র হইবে। ইহাদের ছন্দ জগতী, ইহার [তৃতীয় মন্ত্রে চারিটির] অধিক চরণ থাকায় ইহা পশুর লক্ষণযুক্ত; অতএব ইহার পঞ্চাদিনে পঞ্চমাহের অনুকূল।

"আ নো যজ্ঞং দিবিস্পৃশম্" "আ নো বায়ে। মহেতনে" '
"রথেন পৃথুপাজদা" "বহবঃ দূরচক্রদঃ" "ইমা উ বাং দিবিফারঃ" "পিবা স্থতস্থা রিদিনো" "দেবং দেবং বো বদে দেবং
দেবং" "রহত্নগায়িষে বচঃ" " এই রহতীচ্ছন্দের মন্ত্রগুলি
প্রভিগশস্ত্র হইবে। কেননা ইহারা পঞ্চমদিনে পঞ্চমাহের
অনুকূল।

"যৎ পাঞ্চলতায়া বিশা" এই ত্রুচ সরুত্বতীয় শত্রের প্রতিপৎ হইবে। "পাঞ্চলতায়া" এই [ পণ্ড ক্তি বা পঞ্চশব্দ-যুক্ত] পদ থাকায় উহা পঞ্চমদিনে পঞ্চমাহের অনুকূল। "ইন্দ্র ইৎ সোমপা একঃ" ইন্দ্র নেদীয় এদিহি" ' উ

<sup>( + ) 6:2612 0 ) 6:2218 ( 0 ) 6:2218 ( 8 ) 6:2616 ( 0 ) 8:8816 ( 0 ) 7:2612 0 1</sup> 

<sup>(</sup>ר) ו לופטוע (ככ ) ו לופקף ( יכ ) ו הואל ע ( ה ) ו לופוע ( ע ) ו לופיוף ( ף )

<sup>( 25</sup> A15181 . 20 ) MIG-316 !

ত্তিষ্ঠ ব্রহ্মণস্পতে" " "অগ্নির্কেতা" " "রং সোম ক্রতুভিঃ" '' ''পিম্বন্ত্যপঃ" '' ''রুহদিন্দ্রায় গায়ত'' ' এই মন্ত্রগুলি দ্বিতীয়াহের শস্ত্রে প্রযুক্ত হওয়ায় উহারা পঞ্চমাহেরও অনুকূল। "অবিতাদি স্থনতো রক্তবর্হিনঃ" ই দূক্ত [প্রথমমন্ত্রের বিতীয়চরণে ] মদ্-শব্দ-যুক্ত, উহার ছন্দ পঙ্ক্তি ও চরণ পাঁচটি; অতএব ইহা পঞ্চমিদনে পঞ্চমাহের অনুকূল। "ইখা হি দোম ইনাদে" এই সূক্তও ঐ রূপ মদ্-শব্দ-গুক্ত ও উহার ছন্দ পঙ্ক্তি ও চরণ পাঁচটি; অতএব উহা পঞ্মদিনে পঞ্-মাহের অনুকূল। "ইন্দ্র পিব তুভাং স্লতো মদায়" ' এই স্ক্ত মদ্-শব্দ যুক্ত ও ত্রিউ পুছল ; উহার সকল চরণ সমান হওয়ায় উহা সবনকে ধারণ করে; এতদ্বারা যজমান গৃহ হইতে ভ্ৰক্ত হয় না। "মক্ষাঁ ইব্ৰু মীঢ়্বঃ" ইত্যাদি ত্যুচে "খা" শব্দ ও 'প্রে" শব্দ না থাকায় ইহা [ মরুত্বতীয় **এত্তের বিষয়ে প্রাক্তার, কেননা ইহাও পঞ্চমদিনে পঞ্চমাহের** অনুকূল। ইহার মন্ত্রগুলি গায়ত্রী; গায়ত্রী মন্ত্রই এই ত্রাহের মাধ্যন্দিন দবন নির্বাহ করে; আর যাহাতে নিবিৎ স্থাপিত হয়, সেই ছন্দই সবনের নির্বাহক; অতএব এই গায়ত্রী-মধ্যেই নিবিৎ স্থাপন করিবে।

<sup>(58) 218</sup> old (50) 218 old (52) also (52) also (52) black (52) black (52) black (52) black (52) black (53) blac

## দ্বিতীয় খণ্ড

### নবরাত্র-পঞ্চমাহ

পক্ষমাছের অক্সাক্স বিধান – "মহানামীযু · · অচ্যতঃ"

মহানাল্লী মন্ত্র দারা শাকর দানে স্তোত্র হইবে।
পঞ্চম দিন রথন্তরের দম্বরগুক্ত হওয়ায় উহা পঞ্চমাহের
অনুকৃল। ইন্দ্র পুরাকালে মহান্ ইইবার ইচ্ছায় এই ["বিদঃ
মঘবন্" ইত্যাদি ] মন্ত্রে আপনাকে নিশ্মাণ করিয়াছিলেন,
এই জন্ম উহাদের নাম মহানাল্লী। আবার এই লোকদকলও
মহানাল্লীয়রূপ, এই লোকদকল মহান্, তজ্জন্ম ঐ মন্ত্রগুলির
নাম মহানাল্লী।

প্রজাপতি এই লোকসকল সৃষ্টি করিয়া তৎপরে আর মাহা কিছু আছে সে দকল [সৃষ্টি করিতে] শক্ত হইয়াছিলেন। প্রজাপতি যে এই লোকসকল সৃষ্টি করিয়া তৎপরে আর যাহা কিছু আছে সে দকলের [সৃষ্টি করিতে] শক্ত হইয়া-ছিলেন, তাহাই শক্রী হইয়াছিল; ইহাই শক্রীদকলের শক্রীয়।

প্রজাপতি এই [মহানাম্ম] ঋক্সমূহকে সামার উর্দ্ধেরাথিয়া স্পষ্টি করিয়াছিলেন। সামার উর্দ্ধে রাথিয়া স্পষ্টি করিয়াছিলেন, তাহাতেই উহারা "দিমা" হইয়াছিল। উহাই দিমাসকলের দিমাত্ব।

<sup>(</sup>১) "হিল্মখবন্" ইত্যাদি নয়টি সহানামী ঋকেব বিষ্ণ পুৰেৰ দেখা। শাক্ষ্য সাম এথ <sup>ছুৰ্</sup> ইউটে উৎপল্ল, ইহাও পুৰ্বেক আঝালিকাছয়ে বলা হইলাভে।

<sup>(</sup>২) সীমার উদ্দ্র্য অর্থাৎ ক্ষপ্রেদসংখিতার সীমা ছাড়ার্যা রান্ধণের আর্ণ্যক মধ্যে ( সাধ্য । মহানামী ক্ষর কপ্তর কাম দিয়া।

"স্বাদোরিখা বিষ্বতঃ" "উপ নো হরিভিঃ স্থতম্" "ইন্দ্রং বিশ্বা অবীর্ধন্" ইহাই [পূর্ক্বাক্ত স্তোত্রিয় ত্যুচের ] অনু-রূপ হইবে। রুষণ্ শব্দ, পৃশ্লি শব্দ, মদ্ শব্দ, রুধন্ শব্দ থাকায় উহারা পঞ্চাদিনে পঞ্চাহের অনুকূল।

"যন্বাবান" । এই ধায্যা সকল দিনেই বিহিত।

"অভি ত্বা শূর নোতুমঃ" ওই রথন্তরের বোনিমন্ত্রকে ধাষ্যার পরে পাঠ করিবে। কেননা এই পঞ্চমাহ স্থানগুণে রথন্তরের সম্বন্ধযুক্ত।

"মো যু ত্বা বাষতশ্চন" ইত্যাদি মন্ত্রে [শাকর ] সামের প্রগাথ হইবে। ইহার মধ্যে একটি [দ্বিপদ মন্ত্র ] অধিক থাকায় ইহা পশুর লক্ষণযুক্ত ও পঞ্চমদিনে পঞ্চমাহের অনুক্ল।

"ত্যায় ব্ বাজিনং দেবজুত্ম্" এই তার্কাস্ক্ত সকল দিনেই বিহিত।

## ভৃতীয় খণ্ড

### নবরাত্র—পঞ্চমাই

অভাত মন্ত্র যথা— "েপ্রদং বন্ধ · . . . রূপন্"

"প্রেদং ব্রহ্ম বৃত্ত্র্যোষাবিথ" ' এই সূক্তের মন্ত্রের পাঁচ চরণ ও পঙ্ক্তি ছন্দ; উহা পঞ্মদিনে পঞ্মাহের অনুকূল।

<sup>(</sup>a) 1618412 (a) 161641 (v) 1616414 (a) 1 418416 (b)

<sup>(</sup> w ) 410515 1 ( a ) 2015 ( w )

<sup>( 5 ) 410915 1</sup> 

"ইন্দ্রো মদায় বার্বধে" ' এই সৃক্তও মদ্শব্দযুক্ত ও পঞ্চরণ, উহার পংক্তিছন্দ; এই জন্ম উহাও পঞ্চমদিনে পঞ্চমাহের অনুকূল।

"সত্তা মদাসন্তব বিশ্বজন্তাঃ" এই সূক্ত মদ্-শব্দ-যুক্ত ও ত্রিষ্টুপ্; উহার চরণগুলি সমান হওয়ায় উহা সবনকে ধারণ করিতে পারে; এতদ্বারা যজমানও গৃহ হইতে ভ্রন্ট হয় না। "তমিক্রং বাজয়ামিদি" এই ত্রুচ শব্রের পরে প্রযোজ্য। "স র্ষা র্ষভো ভূবৎ" এই [র্ষভশব্দযুক্ত] চরণ থাকায় ঐ মন্ত্র পশুর লক্ষণযুক্ত এবং পঞ্চাদিনে পঞ্চাহের অনুকূল। ইহার মন্ত্রগুলি গায়ত্রী। গায়ত্রীমন্ত্র এই ত্র্যাহের মাধ্যন্দিন সবন নির্বাহ করে। যাহাতে নিবিৎ স্থাপিত হয়, সেই ছন্দই সবনের নির্বাহক। এই জন্য এই গায়ত্রীমধ্যে নিবিৎ স্থাপন করিবে।

"তৎ সবিভূর নীমহে" "অন্তা নো দেব সবিতঃ" এই ছুইটি বৈশ্বদেব শন্ত্রের প্রতিপথ ও সমুচর। রথন্তরের সম্বন্ধযুক্ত পঞ্চমদিনে ইহারা পঞ্চমাহের সমুকুল। 'ভিত্নমা দেবঃ সবিতা দমুনা'' এই সবিত্দৈবত মন্ত্রে [চতুর্থ চরণ] 'আ দাশুমে স্ক্রতি ভূরি বামম্", এস্থলে "বাম' শব্দ থাকায় উহা পশুলকণমুক্ত; এই জন্য উহা পঞ্চাদিনে পঞ্চমাহের অনুকুল। "মহা দ্যাবাপৃথিবী ইহ জ্যেষ্ঠে" ইত্যাদি দ্যাবা-পৃথিবী ট্রাম্বিদ্বিত মন্ত্রে [চতুর্থচরণে] "ক্রবদ্ধাক্ষা" এই অংশ [উফা

<sup>( \$ - 500 5)5 | ( 10 - 50 5)5 | ( 11 ) 6]20]4 | ( 4 ) 400 \$15 | ( 5 ) 4[65]8 |</sup> 

অর্থাৎ ব্রষ শব্দ থাকায় ] পশুলক্ষণযুক্ত, এই জন্য উহা পঞ্চনদিনে পঞ্চনাহের অনুকূল। "ঋভুবিভা বাজ ইন্দ্রো নো অচ্ছ" এই ঋভুদৈবত দৃক্তে "বাজ" (অন্ন) শব্দ থাকায় উহা পশুল কণবুক্ত, কেননা পশুগণ বাজস্বরূপ (অন্নস্বরূপ), এই জন্য
উহা পঞ্চদিনে পঞ্চনাহের অনুকূল। "স্তব্যে জনং স্ত্রতং
নব্যসাভিঃ" " এই বৈশদেব দৃক্তে একচরণ অধিক থাকায় উহা
পশুলক্ষণযুক্ত, উহা পঞ্চদিনে পঞ্চনাহের অনুকূল।

"হবিষ্পান্তমজরং স্বর্বিদি" ' এই সূক্ত আগ্নিমারুতশন্ত্রের প্রতিপৎ হইবে। হবিঃ শব্দ থাকায় উহা পঞ্চাদিনে পঞ্চনাহের অনুক্ল। "বপুর্নু তচ্চিকিতুষে চিদস্ত" ' এই সরুদ্দৈবত সূক্তে "বপুঃ" শব্দ থাকায় উহা পঞ্চমদিনে পঞ্চনাহের অনুক্ল। "জাতবেদদে স্থনবাম সোমম্" ' এই জাতবেদোদৈবত মন্ত্র সকল দিনেই বিহিত। "অগ্নির্হোতা গৃহপতিঃ স রাজা" ' ইত্যাদি জাতবেদোদৈবত [ অ্যুচ ] মন্ত্রে অধিক চরণ থাকায় উহা পশুর লক্ষণযুক্ত; এই জন্য উহা পঞ্চমদিনে পঞ্চমাহের অনুক্ল।

<sup>1 6 | 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1 6 | 1</sup> 

### চতুর্থ খণ্ড

#### নবরাত্র--্ষষ্ঠাহ

অনন্তর ষষ্ঠাহ---"দেবক্ষেত্রং বৈ.....যন্তি"

এই যে ষষ্ঠাহ, ইহা দেবক্ষেত্র (দেবগণের বাসস্থান)।
যাহারা ষষ্ঠাহের অনুষ্ঠান করে, তাহারা দেবক্ষেত্রেই আগমন
করে। দেবগণ একে অন্যের গৃহে বাস করেন না; এক ঋতুও
অভ্য ঋতুর গৃহে বাস করে না, ইহাই [ ভ্রহ্মবাদারা ] বলেন।
সেই জন্ত [ এই ষষ্ঠাহে ] ঋত্বিকেরা অপরকে না দিয়। আপন
আপন ঋতুযাজের যাজ্যা পাঠ করিবে। তাহা হইলে ঋতু
সকলকে যথাযথ আপন প্রয়োজনে সমর্থ করা হইবে, জনসমূহও যথাযথ স্থানে থাকিতে পাইবে। '

এ বিষয়ে [ ব্রহ্মবাদীরা ] বলেন, যে ঋতুযাজের প্রৈন্মন্ত্রে প্রেষণ করিবে না; ঋতুপ্রৈষদারা বনট্কারও করিবে না। কেননা ঋতুপ্রেষদকল বাক্স্বরূপ, যন্তাহে বাক্ সমাপ্ত হইয়া থাকে। যদি ঋতুপ্রেমদারা প্রেদণ করা যায়, এবং ঋতু-প্রেমদারা বনট্কার করা যায়, তাহা হইলে শ্রান্ত, যজ্ঞ-ভারক্রান্ত, রোদনশীল বাক্কে সমাপ্ত করিয়া বিন্দ্র করা

<sup>(</sup>১) প্রকৃতিসভে শ্বনুষাল প্রচারের সময় সেতাবকণ প্রৈষমপ্পে ভোতাদিগকে আপান করিলে উহারা যাজালারা বনট্কার করেন। এদবর্গিও সহমান প্রেষিত ১৯য় প্রাপন আপান যাহনা হোতাকে দান করেন। এস্থলে বিধি হইতেছে যে, হোতাকে না দিয়া আপান যাজার আপানি গাঠ করিবে।

<sup>(</sup>२) নৈতাবকণ পাঠ্য হোত্তাগৃতির সংবাধন "হোতা যক্ষদিশ্রম্" ইত্যাদি প্রেম্মর। পুরেব দেব।

হইবে। [উত্তর] যদি ঐ [প্রেষ] মন্ত্রে প্রেষণ করা না হয় এবং যদি ঐ মন্ত্রে বষট্কার করা না হয়, তাহা হইলে ঋত্বিকেরা অবিনষ্ট যজ্ঞ হইতে ভ্রম্ট হইবেন এবং তাঁহাদিগকে যজ্ঞ হইতে, প্রাণ হইতে, প্রজাপতি হইতে ও পশুগণ হইতে বক্রভাবে যাইতে (ভ্রম্ট হইতে) হইবে। [উভয়পক্ষে সিদ্ধান্ত] সেই জন্ম [সেত্রাবরুণ] ঋক্শিরক্ষ প্রৈষমন্ত্র পাঠের পর [হোতাকে] প্রেষণ করিবেন, ও [হোতা] বষট্কার করিবেন। তাহা করিলে প্রান্ত যজ্ঞভারক্রান্ত রোদনশীল বাক্কে সমাপ্ত করিয়া নন্ট করা হইবে না, অবিনন্ট যজ্ঞ হইতে ভ্রম্ট হইবে না, এবং কাহাকেও যজ্ঞ হইতে, প্রাণ হইতে, প্রজাপতি হইতে, পশুগণ হইতে বক্রভাবে চলিয়া যাইতে হইবে না।

#### প্রথম হাও

### নবরাত্র---যন্তাহ

শথম ও হিতীয় সবনের পক্ষে বিশেষ বিদি—"পাকচ্ছেপীঃ ..... মঞ্জি"
প্রথম জুই সবনে প্রস্থিত যাজ্যার পূর্বের পরুচ্ছেপ-ঋষি-দৃষ্ট
ঋক্ বসাইবে। পরুচ্ছেপ-দৃষ্ট ঋকের ছন্দের নাম রোহিত।
এতদ্বারা ইন্দ্র সপ্ত স্বর্গলোক আরোহণ করিয়াছিলেন। যে
ইহা জানে, সে সপ্ত স্বর্গলোক আরোহণ করে।

<sup>( &</sup>gt; ) "ব্যক্তিক ব্যগাণাস ইন্দবং" ইত্যাদি ও "পিবা সোমমিক্তিক্ষবানমজিভিঃ" ইত্যাদি মন্ত্র পক্তছেপ ঋষির দৃষ্ট। এই মধু এক একটি পাঠ করিবার পর, এক এক প্রস্থিত যাদ্যা প্রিবে, ইংটি বিহিত্ত হইল।

এ বিষয়ে [ ব্রহ্মবাদীরা ] প্রশ্ন করেন, পাঁচ চরণের ছন্দ পঞ্চমাহের ও ছয় চরণের ছন্দ ষষ্ঠাহের লক্ষণ হওয়া উচিত, তবে কেন ষষ্ঠাহে সাত চরণের ছন্দ [ পারুচ্ছেপ মন্ত্র ] পাঠ করা হয় ? [ উত্তর ] [ ঐ ছন্দের প্রথম ] ছয়চরণ ছারা ষষ্ঠাহ সমাপ্ত হয় বটে, কিন্তু তাহাতে [পরবর্ত্তী] যে সপ্তমাহ, তাহাকে [ প্রথম ছয় দিন ] হইতে বিচ্ছিন্ন করা হয় । এই সপ্তম চরণ ছারা সেই সপ্তমাহকে লক্ষ্য করিয়া অনুষ্ঠান করিলে, বাক্য বিচ্ছিন্ন হইতে পায় না ও [ ষষ্ঠ ও সপ্তম দিনের ] অবিচ্ছেদ ঘটে । যাহারা ইহা জানিয়া ঐরপ অনু-ষ্ঠান করে, তাহারা সকল ত্রাহকে অবিচ্ছিন্ন রাথিয়া যাগের অনুষ্ঠান করে।

### मर्छ ग छ

#### নবরাত্র—ষষ্ঠাঞ

পারুচ্ছেপ মন্ত্র সম্বন্ধে আত্যায়িকা যথা—"দেবাস্থরা.....এবং বেদ"

দেবগণ ও অস্ত্ররগণ এই লোকসকলে যুদ্ধ করিয়াছিলেন।
সেই দেবগণ ষষ্ঠাহ দারা অস্ত্রনিগকে এই লোকসকল হইতে
অপস্ত করিয়াছিলেন। সেই অস্ত্রগণের হস্তের অভ্যন্তরে
[রক্ষিত ] যে ধন ছিল, তাহা লইয়া তাহারা সমুদ্রে নিক্ষেপ
করিয়াছিল। দেবগণ এই [পারুচ্ছেপ ] ছন্দের অনুষ্ঠান
দারা তাহাদের অনুসরণ করিয়া সেই হস্তাভ্যন্তরে রক্ষিত
ধন গ্রহণ করিয়াছিলেন। ঐ ছন্দের মধ্যে [ছয় চরণের পর]

পুনরায় আর যে একটি [ সপ্তম ] চরণ ছাছে, তাহাই [ সমুদ্র হইতে ধনের ] আকর্ষণে আঙ্গুশস্বরূপ হইয়াছিল! যে ইহা জানে, সে শক্রের ধন গ্রহণ করিতে পারে ও শক্রকে সকল লোক হইতে নিঃসারিত করিতে পারে।

### সপ্তম খণ্ড নবরাত্র—শ্রন্তাহ

ষষ্ঠাতের বিধান গণা—"জোটব দেবতা -----অচ্যুতঃ"

ভোঃ দেবতা, ত্রয়স্ত্রিংশ স্তোম, রৈবত দাম, অতিচ্ছন্দ ছন্দ ষষ্ঠাহ নির্বাহ করেন। যে ইহা জানে, সে এতদ্বারা যথোচিত দেবতা, সোম, দাম ও ছন্দ দ্বারা সমৃদ্ধ হয়।

যে সকল মন্ত্রের সমাপ্তি সমান, তাহারা ষষ্ঠাহের অমুকূল।
[প্রথম ব্রাহে] যেমন তৃতীয়াহ, [মধ্যম ব্রাহে] তেমনি
ষষ্ঠাহ। বাহাতে অশ্ব শব্দ, অন্ত শব্দ, আছে, যাহার
পুনরায় আর্তি হয়, যাহা নৃত্যালক্ষণযুক্ত, যাহা রমণার্থক
শব্দযুক্ত, যাহা পর্য্যাস-(অধিকচরণ)-যুক্ত, যাহা ব্রি-শব্দ-যুক্ত,
যাহার শেষচরণে দেবতার উল্লেখ আছে, যাহাতে ঐ [স্বর্গ]
লোকের উল্লেখ আছে; [তদ্বাতীত] যাহার ঋষি পরুচ্ছেপ,
যাহার সাত চরণ, যাহা নরাশংস-মন্ত্রের সম্বন্ধযুক্ত, যাহার
শ্বি নাভানেদিষ্ঠ, যাহা রৈবত সামের ও অতিচ্ছন্দ মন্তের
সম্বন্ধযুক্ত, যাহাতে অতীত ক্রিয়ার প্রয়োগ আছে, এবং যে যে
লক্ষণ তৃতীয়াহেরও অনুকূল, সেই সমস্ত ষষ্ঠদিনে ষষ্ঠাহেরও
অমুকূল।

"অয়ং জায়ত মনুষো ধরীমণি" ইত্যাদি মস্ত্রে ষষ্ঠাহের আজ্যশস্ত্র হইবে। ইহার ঋষি পরুচ্ছেপ, ছন্দ অতিচ্ছন্দ, ও চরণ সাতটি, অতএব ইহা ষষ্ঠাহের অনুকূল।

"ন্তীর্ণং বহিরূপ নো যাহি বীতয়ে" ' "আ বাং রথো নিয়ুত্বান্ বক্ষদবদে" "স্থ্নায়াতমদ্রিভিঃ" " "য়্বাং স্তোমেভিদে বয়ন্তো অশ্বিনা" " "অবর্মহ ইন্দ্র" "য়য়য়িন্দ্র" ' "অস্ত্র
শ্রোষট্" " ওয়্লো অয়ে শৃণুহি স্বমীড়িতঃ" " "য়ে দেবাদো
দিব্যেকাদশস্থ" ' "ইয়য়দদাদ্রভসম্ণচ্যুতম্" " এই মন্ত্রভালি প্রভিগশন্তর হইবে। ঋষি পরুচ্ছেপ, ছন্দ অতিছেন্দ ও
দাত চরণ হওয়ায় ইহারা ষষ্ঠদিনে ষষ্ঠাহের অমুকুল।

"দ পূর্ব্যা মহানাম্" ' এই জ্যুচ মরুত্বতীয় শস্ত্রের প্রতিপৎ হইবে। ইহাতে মহৎ শব্দ [প্রথম] চরণের অন্তে আছে, ষষ্ঠাহও [মধ্যম ত্র্যহের] অন্তে অবস্থিত; অতএব উহা ষষ্ঠদিনে ষষ্ঠাহের অনুক্ল।

"ত্রয় ইন্দ্রস্থা সোসা" "ইন্দ্র নেদীয় এদিহি" "প্র নৃনং ত্রক্ষণস্পতিঃ" "অগ্নির্নেতা" " "হং সোম ক্রতুভিঃ" " "পিষ-ন্ত্যপঃ" " "নকিঃ স্থদাসো রথম্" " ইহারা তৃতীয়াহের শস্ত্র-মধ্যে পঠিত হয়, অতএব উহারাও ষষ্ঠদিনে ষষ্ঠাহের অনুকৃল। "যং স্থং রথমিন্দ্রং মেধসাতয়ে" " এই সূক্তের ঋষি পরুচ্ছেপ, ছন্দ অতিছন্দ, সাত চরণ, অতএব উহা ষষ্ঠদিনে ষষ্ঠাহের

অমুকূল। "দ যো রুষা রুষ্ণোভিঃ সমোকা" ' এই সূত্তের সমাপ্তি [মল্রগুলির চতুর্থ চরণ ] সমান হওয়ায় ইহা ষষ্ঠদিনে ষষ্ঠাহের অনুকূল। "ইন্দ্র মরুত্ব ইহ পাহি দোমম্" " এই দূক্তের [তৃতীয় মন্ত্রের তৃতীয় চরণ] "তেভিঃ দাকম্ পিবতু রত্রথাদঃ"; এম্বলে রত্রথাদ (র্ত্রকে ভক্ষণ, অতএব রুত্রের প্রাণান্ত) এই অন্তবাচী 'থাদ' শব্দ আছে; ষষ্ঠাহও [ত্র্রাহের] অন্তে স্থিত, অতএব উহা ষষ্ঠদিনে ষষ্ঠাহের অনুকূল। এই দৃক্তের ছন্দ ত্রিষ্টৃপ্, উহার সকল চরণ সমান হওয়ায় উহা দবনকে ধরিয়া থাকে; যজমানও এতদ্বারা গৃহ হইতে ভ্রম্ট হয় না। "অয়ং হ যেন বা ইদম্" ওই মন্ত্র শন্ত্রের শেষে প্রযোজ্য। ইহার দ্বিতীয় চরণে "স্বর্যরুত্বতা জিতম্" এ স্থলে অন্তবাচক "জিত" ( জয় বা যুদ্ধাবদান ) শব্দ আছে, অতএব উহা ষষ্ঠদিনে ষষ্ঠাহের অনুকূল। এই মন্ত্রগুলি গায়ত্রী, গায়ত্রী মন্ত্রই এই ত্রাহের মাধ্যন্দিন দবন নির্বাহ করে। অতএব ঐ গায়ত্রীতেই নিবিৎ স্থাপন করিবে।

"রেবতীর্ন সধমাদে" "রেবাঁ ইদ্রেবতঃ স্তোতা" ইত্যাদি রৈবত-সামের পৃষ্ঠস্তোত্র হইবে। বৃহতীর সম্বন্ধযুক্ত ষষ্ঠদিনে উহারা ষষ্ঠাহের অনুকূল। "যদ্বাবান" " এই ধায়া সকল দিনেই বিহিত। "দ্বামিদ্ধি হবামহে" ' এই বৃহৎ সামের যোনিরূপ প্রগাথকে ধায়ার পরে বসাইবে, কেননা এই ষষ্ঠাহ স্থানগুণে বৃহৎ সামের সম্বন্ধযুক্ত। "ইন্দ্রমিদ্বেতাতয়ে" "

<sup>( 35 ) 5 - | 18|0 | ( 34 ) 0|80|0 | ( 30 ) 0|00|0 | ( 38 ) 5|00||50|| ( 34 ) 0|20|0 | ( 35 ) 5|00||50|| ( 36 ) 0|20|0 |</sup> 

এই সামপ্রগার্থ [ সকল চরণে ইন্দ্র শব্দ থাকায় ] নৃত্যামু-কারী, অতএব উহা ষষ্ঠদিনে ষষ্ঠাহের অনুকূল। "ত্যমূরু বাজিনং দেবজূতম্" এই তার্ফ্যসূক্ত সকলদিনেই বিহিত।

# অষ্ট্রম পণ্ড নবরাত্র—ষ্ঠাহ

অভ'ভ মন্ত্ৰক যাহ্প ে বৈখনেবন্

"এন্দ্র যাহ্যুপ নং পরাবতঃ" এই দৃত্তের ঋষি সরুচ্ছেপ, ছন্দ অতিছন্দ, ও দাতটি চরণ থাকায় উহা ষষ্ঠদিনে ষষ্ঠাহের অনুকূল। "প্র বা ষম্ম সহতো মহানি" এই দৃত্তের [চতুর্থ চরণে] সমাপ্তি সমান হওয়ায় উহা ষষ্ঠদিনে ষষ্ঠাহের অনুকূল। "অস্বরেকো রয়িপতে রয়াণাম্" 'এই দৃত্তের [পঞ্চম মস্ত্রের ছিতীয় চরণ] "রথমাতিষ্ঠ ভূবিনৃম্ণ ভামিম্" ইহাতে স্থিতিবাচক [তিষ্ঠ পদ] অন্তবাচক, এই ষষ্ঠাহও [মধ্যম ত্রাহের ] অন্তে স্থিত; অতএব উহা ষষ্ঠদিনে ষষ্ঠাহের অনুকূল। ইহার ছন্দ ত্রিষ্ঠুপ্, সকল চরণ সমান হওয়ায় উহা সবনকে ধরিয়া থাকে; যজমানও এতদ্বারা গৃহ হইতে এন্ট হয় না।

"উপ নো হরিভিঃ স্বতম্" ওই জ্যুচ [নিক্ষেবল্য শস্ত্রের] শেষে বদিবে। ইহার [তিন মজে] দ্যাপ্তি দ্যান হওয়ায়

<sup>(52) 20124012.</sup> 

ইহা ষষ্ঠদিনে ষষ্ঠাহের অনুকূল। ইহার মন্ত্রগুলি গায়ত্রী, গায়ত্রীমন্ত্রই এই ত্রাহের মাধ্যন্দিন স্বন নির্ব্বাহ করে। যাহাতে নিবিৎ স্থাপিত হয়, সেই ছন্দই স্বন নির্ব্বাহ করে। এইজন্ম ঐ গায়ত্রীমধ্যেই নিবিৎ স্থাপন করিবে।

"অভি ত্যং দেবং সবিতারমোণ্যোঃ" এই মন্ত্র বৈশ্বদেব শক্তের প্রতিপৎ হইবে। ইহার ছন্দ অতিচ্ছন্দ হওয়ায় ইহা ষষ্ঠদিনে ষষ্ঠাহের অনুকুল। "তৎ সবিভুর্বরেণ্যম্" এই [ হুইটি মন্ত্র প্রতিপদের শেষাংশ ] এবং "দোনো আগাৎ" এই ত্র্যুচ উহার অনুচর হইবে। কেননা ইহাতে অন্তবাচক গমনার্থক পদ আছে। এই ষষ্ঠাহও [ ত্রাহের ] অন্তে স্থিত। এইজন্য উহা ষষ্ঠদিনে ষষ্ঠাহের অনুকূল। ''উদুষ্য দেবঃ সবিতা সবায়" 'এই সবিতৃদৈবত সূত্তে "শস্বত্তমং তদপা বহ্নিস্থাৎ" এই [দ্বিতীয় চরণে] স্থিতিবাচক পদ অন্তবাচী, ষষ্ঠাহও ত্র্যাহের অন্তে স্থিত। এইজন্ম উহা ষষ্ঠ দিনে ষষ্ঠাহের অনুকূল। 'কতরা পূর্ববা কতরাহপরায়োঃ'' এই ভাবাপৃথিবীদৈবত সুত্তের [মস্ত্রের বহু চরণ] সমান হওয়ায় উহা ষষ্ঠ দিনে ষষ্ঠাহের অনুকূল। "কিমু শ্রেষ্ঠঃ কিং যবিষ্ঠোন আজগন্" এবং ''উপ নো বাজা অধ্বরমূভুকা" ' এই ছুই ঋভুদৈবত সূক্ত নরাশংস-লক্ষণযুক্ত ও ত্রিশব্দযুক্ত হওয়ায় ষষ্ঠদিনে ষষ্ঠাহের অন্তুকূল। "ইদমিতা রোদ্রং গৃত্তবচা" " এবং "যে যজেন দক্ষিণয়া সমক্তাঃ" এই তুই বিশ্বদৈবতসূক্ত [ পাঠ করিবে ]।

<sup>(</sup> ৫ ) বাজসনেয়-সংহিতা ৪া৫ '

<sup>( 4 ) ( 4 ) 1 ( 4 ) 1 ( 4 ) 1 ( 4 ) 1 ( 4 ) 1 ( 4 ) 1 ( 5 • ) 1 ( 5 • ) 1 ( 5 • ) 1 ( 6 • )</sup> 

## নবম খণ্ড

### নবরাত্র—ষষ্ঠাহ

উক্ত বিশ্বদেবদৈবত স্কন্ধয়ের ঋষি নাভানেদিষ্ঠ, তৎসম্বন্ধে আগ্যায়িকাদি— "নাভানেদিষ্ঠং……এবং বেদ"

[ উক্ত ] নাভানেদিষ্ঠসূক্ত [ তুইটি ] পাঠ করিবে।

মানব (মনুপুত্র) নাভানেদিষ্ঠ যথন ব্রহ্মচর্য্যে বাস্
করিতেছিলেন, তখন তাঁহার ভ্রাতারা তাঁহাকে [পিতৃধনের]
ভাগ দেন নাই। তিনি আসিয়া বলিলেন, আমাকে তোমরা
কি ভাগ দিয়াছ? তাঁহারা নিষ্ঠাব (ধন্মনির্ণয়সমর্থ) ও অববদিতা (ভাগনির্ণয়সমর্থ) সেই মনুকে [ভাগনির্দেশের জন্ম]
দেখাইয়া দিলেন। সেইজন্ম আজিও পুত্রেরা পিতাকেই
নিষ্ঠাব (ধর্মনির্ণয়সমর্থ) ও অববদিতা (ভাগনির্ণয়সমর্থ)
বলিয়া থাকে।

তথন সেই নাভানেদিষ্ঠ পিতার নিকট আসিয়া বলিলেন, পিতা, তোমার নিকট আমার ভাগ রহিয়াছে। পিতা তাঁহাকে বলিলেন, পুত্র, উহাদের কথায় আদর করিও না'; ঐ অঙ্গিরোগণ স্বর্গলোকের জন্ম সত্রান্মুষ্ঠান করিয়াছেন, তাঁহারা ষষ্ঠাহে উপস্থিত হইয়া পুনঃ পুনঃ [মন্ত্রবাহুল্য হেডু ] মুগ্ধ (সত্রসমাধানে অশক্ত) হইতেছেন; তুমি ষষ্ঠাহে তাঁহাদের নিকট ঐ ছুই সূক্ত' পাঠ করাও। তাহা হইলে তাঁহাদের

<sup>(</sup>১) অগাৎ উহারা আমার নিকট জোমার ভাগ রাবে নাই।

<sup>(</sup>২) উলিখিত "ইদমিখা রৌজং গুর্বন্ডা" এবং "যে বজ্ঞেন দক্ষিণারা সমক্রাঃ" ইঙাদি ২ই বজে। উপরে দেব।

সত্রসমাধানের পর যে সহস্র সংখ্যক [ধন] থাকিবে, তাহা তাঁহারা স্বর্গে যাইবার সময় তোমাকে দিবেন।

তাহাই করিব, এই বলিয়া নাভানেদিষ্ঠ "প্রতিগৃত্বীত মানবং স্থমেধসঃ"—অহে শোভনমেধাযুক্ত [ অঙ্গিরোগণ], মনুপুত্রকে আপনারা গ্রহণ করুন—এই বলিতে বলিতে অঙ্গিরোগণের সমীপস্থ হইয়াছিলেন। তাঁহারা বলিলেন, তুমি কি কামনা করিয়া এরূপ বলিতেছ? [ নাভানেদিষ্ঠ বলিলেন ] আমি আপনাদিগকে ষষ্ঠ দিনের অনুষ্ঠান বিশেষ করিয়া জানাইব; সত্রসমাধানের পর আপনাদের যে সহস্রসংখ্যক [ ধন ] খাকিবে, তাহা আপনারা স্বর্গে যাইবার সময় আমাকে দিবেন। তাঁহারা বলিলেন ] তাহাই হইবে। তথন নাভানেদিষ্ঠ তাঁহাদিগকে ঐ স্কুত্রুয় পাঠ করাইলেন। তাঁহারা তথন যজ্ঞ এবং স্বর্গলোক প্রকৃষ্টভাবে জানিতে পারিলেন।

সেই হেতু ষষ্ঠ দিনে যে এই ছুই সূক্ত পাঠ করা হয়, ইহাতে যজ্ঞকে প্রকৃষ্টরূপে জানা যায় ও স্বর্গলোক পাওয়া যায়।

অঙ্গিরোগণ স্বর্গে যাইবার সময় বলিলেন, অহে ব্রাহ্মণ, এই সহস্র [ধন] 'তোমার থাকিল। সেই ধন গ্রহণ করিবার সময় একজন কৃষ্ণবস্ত্রপরিধায়ী পুরুষ [যজ্জভূমির] 'উত্তর্গিকে উত্থিত হইয়া তাঁহাকে বলিলেন, বাস্ততে (যজ্ঞ

<sup>(</sup>৩) এখানে সহস্র ধন অর্থে সহস্র গাভী। যথা স্থানাস্তরে "তে স্বর্গং লোকং যদ্তো য এষাং পশ্ব আসংস্থান্ অক্সা অক্স:।"

<sup>(</sup> a ) শ্রুতান্তরে এই কৃষ্ণবন্ধ পুরুষ পশুপতি রুদ্র। ''ঙং পশুভিক্রন্তং যজ্ঞবান্তৌ রুদ্র আগচন্তং।"

ভূমিতে ) পরিত্যক্ত এই [ধন] আমার। তিনি বলিলেন, অঙ্গিরোগণ ইহা আমাকে দিয়াছেন। [সেই পুরুষ] তাঁহাকে বলিলেন, তবে আমাদের [প্রাপ্য নির্ণয়ে] তোমার পিতাকেই প্রশ্ন করা যাউক। তথন তিনি পিতার নিকট গোলেন। পিতা তাঁহাকে বলিলেন, অহে পুত্র, সেই অঙ্গিরোগণ তোমাকে কি দিলেন? তিনি বলিলেন, তাঁহারা আমাকে ইহাই দিয়াছেন, কিন্তু এক কৃষ্ণবন্ত্রপরিধায়ী পুরুষ [যজ্ঞভূমির] উত্তর হইতে উঠিয়া আমাকে বলিল, ইহা আমার, বাস্ততে পরিত্যক্ত ধন আমারই ইত্যাদি। তথন পিতা তাঁহাকে বলিলেন, পুত্র, উহা তাঁহারই বটে, তবে তিনি সেই [ধন] তোমাকেই দিবেন। তথন তিনি আবার সেই পুরুষের নিকট গিয়া তাঁহাকে বলিলেন, হে ভগবন্, ইহা তোমারই বটে, আমার পিতা ইহাই বলিলেন। তথন সেই পুরুষ বলিলেন, তুমি যথন সত্য বলিয়াছ, তথন ঐ ধন আমি তোমাকে দিলাম।

সেই জন্ম যে ইহা জানে, সে সত্য বলিবে।

এই যে নাভানেদিষ্ঠদৃষ্ট মন্ত্র, ইহারা সহস্র ধনের লাভ জনক। যে ইহা জানে, দে সহস্র [ধন] প্রাপ্ত হয় ও ষষ্ঠাহ দ্বারা স্বর্গলোক প্রকৃষ্টভাবে জানিতে পারে।

> দশম খণ্ড নবরাত্র—যন্তাহ

অক্তান্ত মন্ত্র যথা—"ভান্তেভানি.....যন্তি"

নাভানেদির্ছ, বালখিল্য, র্যাকপি, এর্য়ামরুৎ, এই ক্য়টি মন্ত্রজাতের নাম সহচর মন্ত্র; এই মন্ত্রগুলি এক্সঙ্গে পাঠ করিবে। ইহার মধ্যে একটিকে পরিত্যাগ করিলে যজমানের [মঙ্গল ] পরিত্যাগ করা হইবে। নাভানেদিষ্ঠ পরিত্যাগে ব্যাপ ব্যাপের রেতঃ পরিত্যক্ত হয়, বালখিল্য পরিত্যাগে প্রাণ পরিত্যক্ত হয়, ব্যাকপি পরিত্যাগে আত্মা পরিত্যক্ত হয় এবং এবয়মক্রত সূক্ত পরিত্যাগে দৈব ও মাকুষ প্রতিষ্ঠা হইতে ভ্রুট্ট করা হয়। নাভানেদিষ্ঠ দ্বারা রেতঃসেক হয়; বালখিল্য দ্বারা ঐ রেতঃ বিকৃত (গর্ভাকার) হয়। কর্ফাবানের পুত্র স্থানীর্ত্তি কর্তৃক দৃষ্ট সূক্তে ' 'উরো যথা ত শর্মন্ মদেম' এই চরণ পাকায় যোনির বিরতি সম্পাদিত হয়; সেই জন্ম গর্ভ (জ্রণ) [ আকারে ] রহৎ হইয়াও ক্ষুদ্র যোনিকে ক্লেশ দেয় না; কেননা সেই যোনি ব্রহ্মা কর্তৃক (স্থানিকৈ ক্লেশ দেয় না; কেননা সেই যোনি ব্রহ্মা কর্তৃক (স্থানিকৈ ক্লেশ দেয় না; কেননা সেই যোনি ব্রহ্মা কর্তৃক (স্থানিকি মন্ত্র কর্তৃক) নিম্মিত। আর এবয়ামক্রত সূক্ত দ্বারা [ উহা ] সর্বত্র গমনক্ষম হয়। এই জগতে যাহা কিছু আছে, তাহা তদ্মারাই গমনক্ষম হয়়য়া চলিয়া থাকে।

"গহশ্চ রুফ্ষমহর জ্বিনঞ্ধ" এই সূক্ত আগ্নিমারুত শস্ত্রের প্রতিপৎ হইবে। ইহাতে "অহশ্চ অহশ্চ" পুনঃ পুনঃ আর্দ্র হওয়ায় ইহা নৃত্যলকণযুক্ত এবং ষষ্ঠ দিনে ষষ্ঠাহের অনুক্ল। "মঝো বো নাম মারুতং যজ্ঞাঃ" ' এই মরুদ্দৈবত সূক্তে [মরুদ্বিষয়ক] বহু কথা আছে; আর যাহা বহু, তাহা

<sup>( &</sup>gt; ) নাভানেদিঠ প্ৰজন্ম উপৰে উদ্ধৃত হইয়াছে। বালণিল্য মন্ত্ৰ "আভি প্ৰ বং স্থৱাধসম্" ইত্যাদি। (৮।৪৯-৫৯ ) সুমাকপি ২ন্ত "বি হি মোতারস্ফত" ইত্যাদি। (১০।৮৬) এবরামঙ্গৎ কর্তৃক দৃষ্ঠ স্বত্ত "প্ৰ ৰো মহে মতগ্ৰো যন্ত্ৰ বিশ্বৰে ইত্যাদি। (৭।৮৭)

<sup>(</sup>২) ''অপ প্রাচ ইন্দ্র'' ইত্যাদি (১ ন১ মা) স্থকী ইি দৃষ্ট পজ ব্যাকপি হজের পূর্বে পঠনীয়। (৬) ৬,২।১। (৪) ৭।৫৭।১।

অন্তবাচক ; ষষ্ঠাহও ত্র্যহের অন্তে অবস্থিত, অতএব উহা ষষ্ঠ দিনে ষষ্ঠাহের লক্ষণযুক্ত।

"জাতবেদদে স্থনবাম দোমম্" এই জাতবেদোদৈবত মন্ত্র সকল দিনেই বিহিত। "স প্রত্নথা সহসা জায়মানঃ" " এই জাতবেদোদৈবত সূক্তের সমাপ্তি (চতুর্থ চরণ) সকল মন্ত্রে সমান হওয়ায় ইহা ষষ্ঠদিনে ষষ্ঠাহের অনুকূল। [রজ্জু-রূপী] যজ্জের অন্তভাগ খুলিয়া যাইবে এই ভয়ে ঐ সূক্তে [প্রতিমন্ত্রে চতুর্থ চরণে] "ধারয়ন্" "ধারয়ন্" এই পদ পুনঃ পুনঃ পাঠ করা হয়; বেমন [রজ্জুকে] অন্তভাগে পুনঃ পুনঃ প্রাই দিয়া বাঁধিয়া থাকে, অথবা [চর্ম্মকার চর্মের সঙ্কোচ নিবারণার্থ] উহাকে আটকাইয়া রাথিবার জন্ম ছই প্রান্তে ময়ুখ (শঙ্কু) প্রোথিত করে, উহাও সেইরূপ। এই যে "ধারয়ন্" শুনঃ পুনঃ পঠিত হয়, উহা [য়জ্জেক] অবিচ্ছিন্ন রাথিবার নিমিত্ত। যাহারা ইহা জানিয়া যাগানুষ্ঠান করে. তাহারা অবিচ্ছিন্ন ত্রাহ দ্বারাই যজ্জের অনুষ্ঠান করিয়া থাকে।

# ত্রয়োবিংশ অধ্যায়

### প্রথম থণ্ড নবরাত্র—সপ্তমাহ

দ্বাদশাহের অন্তর্গত ও নবরাত্তের অন্তর্গত তিনটি ত্রাহের প্রথম চ্ই ত্রাহ সমাপ্র ছটল। এই চুই ত্রাহে পৃষ্ঠা ষড়হ। ভূতীয় ত্রাহের তিন দিনের নাম ছন্দোম।

<sup>(4) 31-212 (4) 212012 1</sup> 

এখন সেই তৃতীয় ত্রাহ বর্ণিত হইবে। তাহার প্রথম দিন অর্থাৎ নবরাত্রের সপ্তমাহ বর্ণিত হইতেছে যথা—"যদ্ধা এতি·····অচ্যুতঃ"

যাহাতে "আ" শব্দ ও "প্র" শব্দ আছে, তাহাই সপ্তমাহের লক্ষণ। [প্রথম ত্রাহে] যেমন প্রথমাহ, [তৃতীয় ত্রাহে] দপ্তমাহও দেইরূপ। যাহাতে "উক্ত" শব্দ, "র্থ" শব্দ, "আশু" শব্দ এবং পানার্থক শব্দ আছে, যাহার প্রথম চরণে দেবতার উল্লেখ আছে, যাহাতে এই লোকের অভ্যুদয় আছে, যাহাতে জন্মার্থক শব্দ আছে, যাহাতে দেবতার উল্লেখ নাই, যাহাতে ভবিষ্যৎক্রিয়ার প্রয়োগ আছে এবং যাহা প্রথমাহের লক্ষণ, দে সকলই সপ্তমাহেরও লক্ষণ।

"সমুদ্রাদ্র্মির্মা উদারাৎ" এই সূক্তে সপ্তমাহের আজ্যশস্ত্র হইবে। ইহাতে দেবতার উল্লেখ না থাকায় ইহা
সপ্তমদিনে সপ্তমাহের অমুক্ল। সমুদ্র বাক্যস্তরূপ; বাক্যের
ফয় নাই। সমুদ্রেরও কয় নাই। সেইজয়্ম এতদ্বারা যে
সপ্তমাহের আজ্যশস্ত্র নিষ্পন্ন হয়, তাহাতে যজ্ঞ দ্বারা যজ্ঞকে
বিস্তৃত করা হয় ও তদ্বারা বাক্যকেই পাওয়া যায় ও যজ্ঞের
অবিচ্ছেদ ঘটে। যাহারা ইহা জানিয়া যাগানুষ্ঠান করে,
তাহারা অবিচ্ছিন্ন ত্রাহ দ্বারাই যাগানুষ্ঠান করে। ষ্ঠাহেই
স্তোমসকল সমাপ্ত হইয়াছে ও ছন্দ সকল সমাপ্ত হইয়াছে।
[দর্শপূর্ণমাস যজ্ঞে] যেমন [পুরোজাশ হব্যের] অবদানসকলের
উপর [তাহাদের উঞ্জ্ঞাসাধনের জন্ম] য়তসেক করিলে
উহাদের সামর্থ্য ফিরিয়া আদে, এ স্থলেও সেইরূপ ঐ সুক্তে

আজ্যশস্ত্র করিলে [ ষষ্ঠাহে সমাপ্ত ] স্তোমসকল ও ছন্দ-সকলকে পুনর্ববার সমর্থ করা হয়। ঐ সুক্তের ছন্দ ত্রিষ্টুপ্, এই ত্রাহের প্রাতঃসবনের ছন্দও ত্রিষ্টুপ্।

"আ বায়ো ভূষ শুচিপা উপ নঃ" ' "প্র যাভির্যাসি দাশাং সমচ্ছ" ' "আ নো নিযুদ্ধিঃ শতিনীভিরপ্বরম্" " "প্র সোতা জীরো অপ্বরেষস্থাৎ" ' "যে বায়ব ইন্দ্রমাদনাসঃ" " 'বা বাং শতং নিযুতো যাঃ সহস্রম্" " প্র যদাং মিত্রাবরুণা স্পূর্দ্ধন্" " আ গোমতা নাসত্যা রথেন" " আ নো দেব শবসা যাহি শুদ্মিন্" ' প্র বো যজ্ঞের দেবয়ন্তো অর্চ্চন্" ' ' প্র ক্যোদসা ধায়সা সম্র এমা" ' এই মন্ত্রগুলিতে প্রউগশন্ত হইবে। "আ' শব্দ ও "প্র"শব্দ থাকায় উহারা সপ্তম্দিনে সপ্তমাহের অনুকূল। উহাদের ছন্দও ত্রিক্টুপ্; এই [ তৃতীয় ] ত্রাহের প্রাতঃসবনের ছন্দও ত্রিক্টুপ্; এই [ তৃতীয় ] ত্রাহের প্রাতঃসবনের ছন্দও ত্রিক্টুপ্। " আ সা রথং যথোতয়ে" ' ' 'ইদং বসো স্থতমন্ত্রঃ" ' ' 'ইন্দ্র নেদীয় এদিহি" ' ' ' প্রিতু ব্রহ্মণস্পতিঃ"

<sup>(</sup>২) আছতির জন্ম পুরোডাশাদি হবাকে কতিপর গণ্ডে বিহক্ত কবিলে ঐ সকল গণ্ডকে অবদান বলে। অবদানের উপর মৃতকোপ করিয়া উক্তানাধনের নাম প্রতাভিযার: তিবুং, প্রকলশ, সপ্তদশ, একবিংশ, তিপের ও জ্যুসিংশ এই কয়টি জোনের গবং গায়নী, তিমুপ্, জগতী, জর্মুস্প্, গংলি ও অতিছেশা এই কয়টি ছলের ম্পাজনে প্রথম ছয়দিনে পৃতামড়তেই প্রয়োগ ছয়য়াছে। তৃতীয় আতে জার নৃত্য প্রেমে বা নৃত্য ছলের ব্যবহার নাই। ঐ সকল স্থোমের ও ছলের কতিপ্রকেই পুন্রায় ব্যবহারযোগ্য করিয়া লওয়া হয়য় মাজ, যেমন প্রভাবনার দ্বারা হবোর অবদানকে পুনরায় হবন্যোগ্য করা য়ায় সেইয়প।

<sup>(</sup>৩) প্রথম আহের প্রতিষ্কারনে গায়ত্রী, দিতীয় আহের প্রতিষ্কারের জগতীও তৃতীয় আহের গ্রাত্যবনে তিষ্ট প্তন্ধ বিহিত। পুর্কোনে ।

"অগ্নির্নেতা" <sup>''</sup> "স্বং দোম ক্রতুভিঃ" <sup>''</sup> "পিষন্ত্যপঃ" <sup>'</sup> "প্র ব ইন্দ্রায় রহতে" ' এই সকল মন্ত্রে প্রথমাহের শস্ত্র কল্লিত হয় বলিয়া ইহারা সপ্তম দিনে সপ্তমাহেরও অনুকুল। "কয়া শুভা সবয়সঃ সনীড়াঃ <sup>২</sup>° এই সূক্তে "ন জায়মানো ন শতেন জাতঃ" এই [ নবম ঋকের তৃতীয় চরণে ] জননার্থক শব্দ থাকায় উহা সপ্তম দিনে সপ্তমাহের অনুকূল। এই সূক্তের নাম কয়াশুভীয়<sup>3</sup>, এই কয়াশুভীয় সূক্ত একতাসাধক ও অবিচ্ছেদসম্পাদক; এতদ্বারা ইন্দ্র অগস্ত্য ও মরুদ্রাণ পরস্পর একতা লাভ করিয়াছিলেন। সেইজ্যু একতাপ্রাপ্তির জন্য কয়াশুভীয় সূক্ত পাঠ করা হয়। আবার এই সূক্ত সায়ুঃপ্রদ; সেই জন্ম যে ব্যক্তি যজমানের প্রিয়, তাহার আয়ুর্বন্ধির জন্ম এই দূক্ত প্রয়োগ করিবে। আবার ইহার ছন্দ ত্রিফ্রপ্; ত্রিফ্রডের চরণগুলি সমান হওয়ায় ইহা দবনকে ধরিয়া রাখে। যজমানও এতদ্বারা স্বগৃহ ্তে ভ্রম্ট হয় না। "ত্যং স্থ্ৰ মেষং মহয়া স্বৰ্বিদম্" " এই দূক্তে "অত্যং ন বাজং হবনস্যদং রথম্" এই [তৃতীয় চরণে] রথ শব্দ থাকায় উহা দপ্তমদিনে দপ্তমাহের অনুকূল। ইহার ছন্দ জগতী; জগতী ছন্দই এই ত্রাহের মাধ্যন্দিন সবন নির্বাহ করে। যাহাতে নিবিৎ স্থাপিত হয়, সেই ছন্দই সবন নির্বাহ করে: সেই জন্ম ঐ জগতীর মধ্যে নিবিৎ স্থাপন করিবে। উক্ত

<sup>( 22 ) 015-18 1 (50 ) 121641 ( 51 ) 1 181611 ( 52 ) 1 1016412 ( 52 ) 1016412 [</sup> 

<sup>(</sup>২৪) এই সূত্তে কয়াশুভ শব্দ থাকায় উহার নাম কয়াশুভীয়।

<sup>(</sup> २ ) ) | ( २ ) |

ত্রিফুপ্ ছন্দের ও জগতীছন্দের সূক্তগুলি মিথুনরূপে পঠিত হয়। পশুগণ মিথুনস্বরূপ; ছন্দোমসকলও<sup>১৬</sup> [ পশুলাভহেতু বলিয়া ] পশুস্বরূপ। এতদ্বারা পশুলাভ ঘটে।

"ষামিদ্ধি হ্বামহে" ও "ফং ছেহি চেরবঃ" দ এই ছুই
[ স্তোত্রিয় ও অনুরূপ প্রগাথ দারা ] দপ্তমাহে বৃহৎ-দামদাধ্য
পৃষ্ঠস্তোত্র নিষ্পন্ন হয়। ষষ্ঠাহের যে পৃষ্ঠস্তোত্র, এই দপ্তমাহেরও
তাহাই। কেননা যাহা রথন্তর, তাহাই বৈরূপ; যাহা
বৃহৎ, তাহাই বৈরাজ; যাহা রথন্তর, তাহা শাক্র; যাহা
বৃহৎ, তাহাই রৈবত। অতএব এই [ দপ্তমাহে ] যে বৃহৎদামে পৃষ্ঠস্তোত্র নিষ্পন্ন হয়, ইহাতে [ দপ্তমাহের ] বৃহৎ
দামে পৃষ্ঠস্তোত্র নিষ্পন্ন হয়, ইহাতে স্থেমহের ] বৃহৎ
দারাই [ ষষ্ঠাহের ] বৃহৎকে ( অর্থাৎ বৃহত্তের দহিত অভিন্ন
রৈবতকে) তুলিয়া রক্ষা করা হয়; ইহাতে স্থোমসকল পরম্পর
হইতে ছিন্ন হয় না। [ দপ্তমাহে ] রথন্তরকে পৃষ্ঠস্তোত্র
করিলে উহা [ ষষ্ঠাহের অনুষ্ঠান হইতে ] ছিন্ন হইয়া য়ায়।
এই জন্ম [দপ্তমাহে] বৃহৎ হইতেই পৃষ্ঠস্তোত্র নিষ্পন্ন করিবে।

"যদ্বাবান" এই ধায্যা সকল দিনেই বিহিত। "অভি ত্বা শূর নোতুমঃ" এই রথন্তরের যোনিমন্ত্রকে ঐ ধায্যার পরে প্রয়োগ করিবে; কেননা এই সপ্তমাহ স্থানগুণে রথন্তরের

<sup>(</sup>২৬) চতুর্বিংশ, চতুশ্চমারিংশ ও অষ্টাচমারিংশ এই তিন স্তোমের সাধারণ নাম ছন্দোন ঐ তিন স্তোমের বাসহার হেতু তৃতীয় ভাহের দিনএয়ের নামও ছন্দোম।

<sup>(</sup>২৭) গতাকে বৈপত হউতেও স্প্রমাহে রুচ্ছ হইতে পুঞ্জোত নিপাল হয়। বৈৰচেৰ স্থিত রুহতের অভিন্নতা হেড়ু উভয় দিনে সমতা পটিল। স্থানাহে রুখপ্তর অনুষ্ঠান করিকে সেই সমতা নত হয়।

সম্বন্ধযুক্ত।'" 'পিবা স্থতস্থ রসিনঃ" এই সামপ্রগাথে পানার্থক শব্দ থাকায় উহা সপ্তমাহের অনুকূল।

"ত্যমূ যু বাজিনং দেবজূতম্" এই তাৰ্ক্য দূক্ত দকল দিনেই বিহিত।

### দিতীয় খণ্ড

#### নবরাত্র---সপ্তমাহ

সপ্তমাহের অভাত মন্ত্র—"ইক্রভা মু.....তাহ:"

"ইন্দ্রস্থা সু বার্য্যাণি প্রবোচম্" এই স্ভে প্র শব্দ থাকার উহা সপ্তমদিনে সপ্তমাহের অনুকূল। ইহা ত্রিক্ট্প্, ত্রিক্টুভের চরণসকল সমান হওয়ায় উহা সবনকৈ ধরিয়া রাখে; এতদ্বারা যজমান নিজ গৃহ হইতে ভ্রুক্ট হয় না। "অভি ত্যং নেমং পুরুহুতম্থিয়ম্" এই স্ভে যে "অভি" শব্দ আছে উহা "প্র" শব্দের সমানার্থক; অতএব উহা সপ্তমদিনে সপ্তমাহের অনুকূল। উহার ছন্দ জগতী। জগতী ছন্দই এই ত্রেহের মাধ্যন্দিন সবন নির্ব্বাহ করে। যাহাতে নিবিৎ স্থাপিত হয়, সেই ছন্দই সবনের নির্ব্বাহক। অতএব ঐ জগতীর মধ্যেই নিবিৎ স্থাপনা করিবে।

<sup>(</sup>২৯) যুগ্ম ও অযুগ্ম দিনভেদে সামের বিভেদ হয়। অযুগ্ম দিনে রথস্তর প্রযোজ্য।
সপ্তমাহ অযুগ্ম দিন হওয়ায় এ িন রথস্তরেরই স্থান। তবে বিশেষ কারণে উহাতে বৃহৎ সামের
প্রয়োগ এস্থানে বিহিত হইয়াছে:

<sup>(2) 210512 ( 5 ) 216212 ( 6 )</sup> 

[ ২য় খণ্ড

ত্রিফুপ্ ও জগতী ছন্দের মন্ত্রসকল মিথুন হইয়া পঠিত হয়। পশুগণ মিথুন,আর ছন্দোম সকলও পশুস্করপ ; এতদ্বারা পশুলাভ ঘটে।

"তৎ সবিতু রু´ণীমহে" ও "অহা নো দেব সবিতঃ" ' এই হুইটি বৈশ্বদেবশস্ত্রের প্রতিপৎ ও অনুচর হইবে। সপ্তমাহ [স্থানগুণে ] রথন্তরের সম্বন্ধযুক্ত হওয়ায় উহারা সপ্তমদিনে দপ্তমাহের অনুকুল। "অভি ত্বা দেব সবিতঃ" ' এই সবিতৃ-দৈবত সূক্তে যে "অভি" শব্দ আছে, উহা 'প্র'' শব্দের সমান, এইজন্য উহা সপ্তমদিনে সপ্তমাহের অনুকূল। "প্রেতাং যজ্ঞস্য শংভুবা" ঁ এই ভাবাপৃথিবী-দৈবত মন্ত্রে "প্র" শব্দ থাকায় উহা **সপ্তমদিনে সপ্তমাহে**র অনুকৃল। "অয়ং দেবায় জন্মনে" ' এই ঋভুদৈবত দূক্তে জননার্থক শব্দ থাকায় উহা দপ্তমদিনে সপ্তমাহের অনুকূল। "আ যাহি বনসা সহ" ইত্যাদি দিপদ ঋক্ পাঠ করিবে। পুরুষের তুই পদ; পশুগণ চতুষ্পদ; ছন্দোমদকল পশুলাভহেতু পশুস্বরূপ। এই হেতু এই যে দ্বিপদ মন্ত্র পাঠ করা হয়, তাহাতে তুই পদে প্রতিষ্ঠিত যজমানকে চতুম্পদ পশুতে প্রতিষ্ঠিত করা হয়। "এভিরয়ে ছুবো গিরঃ" ইত্যাদি বিশ্বদেবদৈবত মন্ত্র সপ্তমদিনে সপ্তমাহের মনুকূল। এই সকল সূক্তের গায়ত্রী ছন্দ, এই ত্র্যাহের তৃতীয় সবনের ছন্দও গায়ত্রী।

<sup>(0) (1021) | (8) (10218 | (0) 18816 | (1) 18210 | (1) 18210 |</sup> 

"বৈশ্বানরে। অজীজনৎ" ইহা আগ্নিমারুতশস্ত্রের প্রতিপৎ হইবে। জননার্থক শব্দ থাকায় উহা সপ্তমদিনে সপ্তমাহের অনুকূল। "প্র যদ্বস্ত্রিক্টুভিমিষম্" " এই মরুদ্দৈবত সূক্তে "প্র" শব্দ থাকায় উহা সপ্তমদিনে সপ্তমাহের অনুকূল।

"জাতবেদদে স্থনবাম সোমম্" " এই জাতবেদোদৈবত সূক্ত সকল দিনে বিহিত। "দূতং বো বিশ্ববেদসম্" " এই জাতবেদোদৈবত সূক্তে দেবতার উল্লেখ নাই; এই হেতু উহা সপ্তমদিনে সপ্তমাহের অন্ত্র্ক্ল। ইহার ছন্দ গায়ত্রী; এই ত্র্যাহের তৃতীয় সবনের ছন্দও গায়ত্রী।

### তৃতীয় খণ্ড

#### নবরাত্র—অফ্টমাহ

অনস্থর মন্ত্রমাহ—"যবৈ নেতি···· সচ্যতঃ"

হাহাতে "আ" শব্দ ও "প্র" শব্দ নাই, যাহাতে স্থিত্যর্থক শব্দ আছে, তাহাই অন্টগাহের লক্ষণ। [প্রথম ত্রাহে ] যেমন দ্বিতীয়াহ, [তৃতীয় ত্রাহে ] অন্টমাহও সেইরূপ। যাহাতে 'উদ্ধ" শব্দ, "প্রতি" শব্দ, "অন্তঃ" শব্দ, "র্ষণ্" শব্দ, "র্ধন্" শব্দ ও "গদ্" শব্দ আছে, যাহার মধ্যম চরণে দেবতার উল্লেখ আছে, যাহাতে অন্তরিক্ষের অন্ত্যুদয়, যাহাতে "অগ্নি" শব্দ ত্রইবার আছে, যাহাতে "মহৎ" শব্দ আছে, তুই দেবতার আহ্বান আছে, "পুনঃ" শব্দ আছে, যাহাতে বর্ত্তমান ক্রিয়ার

প্রয়োগ আছে, এবং যাহা দ্বিতীয়াহের লক্ষণ, এ সকলই অফ-মাহেরও লক্ষণ।

"অগ্নিং বো দেবসগ্নিভিঃ সজোষা" ইত্যাদি মন্ত্র অইমাহের আজ্যশস্ত্র হইবে। ইহার [প্রথম চরণে] অগ্নি শব্দ ছুইবার থাকায় উহা অইমদিনে অইমাহের অনুক্ল। ইহার ছন্দ ত্রিইপু; এই ত্রাহের প্রাতঃসবনের ছন্দও ত্রিইপু। "কুবিদঙ্গ নমসা যে র্ধাসঃ" গীবো অন্না রিয়র্ধঃ স্থমেধাঃ "উচ্ছনু যুসঃ স্থানা অরিপ্রা" "উশন্তা দূতা ন দভায় গোপাঃ" "বাবত্তর-স্তবোহ্যাবদোজঃ" "প্রতি বাং সূর উদিতে সূইকঃ" "ধেনুঃ প্রত্না আগ্রিং স্থমতিং বস্বো অক্রেৎ" "উত্ত স্থা নঃ সরস্বতী জুমাণা" ইত্যাদি মন্ত্রে প্রউগ শত্র হইবে। প্রতি শব্দ অন্তঃ শব্দ, ও উদ্ধি শব্দ থাকায় এবং ছইবার দেবতার আহ্বান থাকায় উহারা অইমদিনে অইমাহের অনুক্ল। ইহাদের ছন্দ ত্রিইপুণ, এই ত্রাহের প্রাতঃসবনের ছন্দও ত্রিইপুণ,।

"বিশ্বানরস্থা বস্পতিম্ " 'ইন্দ্র ইৎ সোমপা একং" ' "ইন্দ্র নেদীয় এদিহি" ' "উত্তিষ্ঠ ব্রহ্মণস্পতে"' ''অগ্নির্নেতা"' "ত্বং সোম ক্রতুভিঃ" ' 'পিরন্ত্যপঃ" ' 'রহদিন্দ্রায় গায়তা" ' এই সকলমন্ত্রে দিতীয়াহের শব্র কল্পিত হয়, অতএব ইহারা অক্টমদিনে অক্টমাহের অনুকূল। ''শংসা মহামিক্রং যশ্মিন্

বিশ্বা" " এই সূক্তে "মহৎ" শব্দ থাকায় উহা অন্টমদিনে আন্টনাহের অনুকূল। "মহন্চিত্রমিন্দ্র যত এতান্" " এই সূক্তেও মহৎ শব্দ থাকায় উহা অন্টমদিনে অন্টমাহের অনুকূল। "পিবা সোম অভি যমুগ্র তদ" " এই সূক্তে "উর্বাং গব্যং মহি গুণান ইন্দ্র" এই [দিতীয় চরণে] মহৎ শব্দ থাকায় উহাও অন্টমদিনে অন্টমাহের অনুকূল। "মহাইন্দ্রো নৃবদা চর্যণিপ্রা" " এই স্কেও মহৎ শব্দ থাকায় উহা অন্টমদিনে অন্টমাহের অনুকূল। এই সকল সূক্তের ছন্দ ত্রিন্ট প্। ত্রিন্টুভের সকল চরণ সমান হওয়ায় উহা সবনকে ধরিয়া থাকে। যজমানও এতদ্বারা গৃহ হইতে ভ্রন্ট হয় না।

"তমস্ত ভাবাপৃথিবা মচেতদা" বৈ এই সূক্তে "যদৈৎ রুণানো মহিমান্মিন্তিয়েম্" এই ভিতীয় চরণে মহৎ শব্দ থাকায় উহা অন্টমদিনে অন্টমাহের অনুকূল। ইহার ছল জগতী; জগতা ছল্লই এই ত্রাহের মাধ্যন্দিন স্বন নির্বাহ করে। যাহাতে নিবিৎ স্থাপিত হয়, সেই ছল্লই স্বনের নির্বাহক। এই জন্ম ঐ জগতীর মধ্যেই নিবিৎ স্থাপন করিবে। ত্রিন্ট্যুপ্ ও জগতী ছল্লের সূক্তগুলি [ এক যোগে ] মিথুন হইয়া পঠিত হয়। পশুগুণ মিথুন ও ছল্লোমসকল পশুগণের লাভহেতু বলিয়া পশুস্করপ। "মহৎ" শব্দযুক্ত সূক্তসকল পাঠ করিবে। অন্তরিক্ষই মহৎ ইহাতে অন্তরিক্ষের প্রাপ্তি ঘটে। [ মহৎ শব্দযুক্ত উল্লিথিত ] পাঁচটি সূক্ত পাঠ করিবে। পঙ্কি ছল্লের পাঁচ চরণ; যক্ত পঙ্কির সম্বন্ধযুক্ত, পশুগণও পঙ্কির সম্বন্ধযুক্ত। ছল্লোমসকলও পশুলাভহেতু বলিয়া পশুস্করপ।

ا داودداه د ( ۱۶۶ ) ا داهدان ( ۲۶ ) ا داودان ( ۶۶ )

"অভি ত্বা শূর নোকুমঃ" ' ও ''অভি ত্বা পূর্ব্বপীতয়ে" ' এই ছুইটি [ স্তোত্রিয় ও অনুরূপ ] দ্বারা অফমাহে রথস্তর সামের পৃষ্ঠস্তোত্র নিষ্পন্ন হয়।

"যদ্বাবান" এই ধায্যা সকল দিনেই বিহিত।

"ত্বামিদ্ধি হবামহে" এই বৃহৎ সামের যোনিমন্ত্রকে ধায্যার পরে পাঠ করিবে; কেননা এই দিন স্থানগুণে বৃহৎ সামের সম্বন্ধযুক্ত।

"উভয়ং শৃণবচ্চনং" ইত্যাদি মন্ত্র [রহৎ] সামের প্রাথ হইবে। ইহার "উভয়" শব্দে যাহা অগ্যকার কার্য্য হইবে ও যাহা কল্যকার কার্য্য ছিল, সেই উভয়ই বুঝাইতেছে; এই হেতু রহৎ সামের সম্বন্ধযুক্ত অফ্রমদিনে উহা অফ্রমাহের অনুকূল। "তায়ূয়্ বাজিনং দেবজৃতম্" এই তাক্র্যসূক্ত সকল দিনেই বিহিত।

### চতুৰ্থ খণ্ড

#### নবরাত্র—সপ্তমাহ

অতাত মন্ত্ৰ—"অপুৰ্ব্যা পুৰুত্মানি-----আহঃ"

"অপূর্ব্যা পুরুতমান্যস্মা" ওই সূক্তের "মহে বীরায় তবদে তুরায়" এই [দ্বিতীয়] চরণ মহৎ-শব্দযুক্ত হওয়ায় ইহা অন্টাদিনে অন্টাসাহের অনুকূল। "তাং স্থাতে কীর্ত্তিং মঘবন্

<sup>(20) 4 201221 (26) 4157121 (29) 201214121</sup> 

<sup>( 5 ) 510215</sup> 

মহিত্বা" এই সূক্তও মহৎ-শব্দযুক্ত হওয়ায় অফ্টনদিনে অফ্টমাহের অনুকূল। "ত্বং মহাঁ ইন্দ্র যো হ শুলৈঃ" এই সূক্তও মহৎ শব্দযুক্ত করায় অফ্টমদিনে অফ্টমাহের অনুকূল। "ত্বং মহাঁ ইন্দ্র ভূতাং হ ক্ষা" এই সূক্তও মহৎ-শব্দযুক্ত হওয়ায় অফ্টমদিনে অফ্টমাহের অনুকূল। এই সকলের ছন্দ ত্রিষ্টুপ্; ত্রিষ্টুভের সকল চরণ সমান হওয়ায় উহা সবনকে ধরিয়া রাখে; যজমানও এতদ্বারা গৃহ হইতে ভ্রফ্ট হয় না।

"দিবশ্বিদস্য বরিমা বিপপ্রথে" ' এই সূক্তে "ইন্দ্রং ন মহনা" এই [ দ্বিতীয় ] চরণ মহৎ-শব্দ-যুক্ত হওয়ায় উহা অফমদিনে অফমাহের অনুকূল। এই সূক্তের ছন্দ জগতী; জগতী এই গ্রহের মাধ্যন্দিন সবন নির্বাহ করে। যাহাতে নিবিৎ স্থাপিত হয়, সেই ছন্দই সবনের নির্বাহক। এইজন্ম ঐ জগতী মধ্যেই নিবিৎ বসাইবে।

ত্রিষ্ট্রপ্ ও জগতী ছন্দের সূক্তগুলি মিথুন করিয়া পাঠ করিবে। পশুগণ মিথুন; ছন্দোমসকলও পশুলাভহেতু বলিয়া পশুস্করপ। মহৎ-শন্দযুক্ত সূক্তসকল পাঠ করিবে; অন্তরিক্ষই মহৎ; এতদ্বারা অন্তরিক্ষের প্রাপ্তি ঘটে। পাঁচ পাঁচ সূক্ত পাঠ করিবে। পঙ্ক্তির পাঁচচরণ, যজ্ঞও পঙ্ক্তি ছন্দের সম্বন্ধযুক্ত; পশুগণও পঙ্ক্তির (পশ্বসংখ্যার) সম্বন্ধযুক্ত; ছন্দোমসকল পশুস্করপ। এতদ্বারা পশুলাভ ঘটে।

ঐ সূক্তদকল তুইভাগে বিভক্ত; [মরুত্বতীয় শস্ত্রে পঠিত] পাঁচটি ও [নিক্ষেবল্য শস্ত্রে পঠিত] আর পাঁচটি; ইহারা একযোগে দশটি হয়; উহারা দশসংখ্যাযুক্ত বিরাটের সমান।

<sup>1</sup> closic ( o ) 1 clecis ( 8 ) , closic ( o ) 1 closic ( 5 )

বিরাট, অন্ন, পশুগণও অন্ন, ছন্দোমদকল পশুস্বরূপ। এতদ্বারা পশুলাভ ঘটে।

"বিশ্বো দেবস্থা নেতুঃ" " 'ভিৎসবিতুর্বরেণ্যমৃ" । "আ বিশ্বদেবং সৎপতিম্" ৺ এই সকল মন্ত্র বৈশ্বদেব শস্ত্রের প্রতিপৎ অনুক্ল। "হিরণ্যপাণিমৃতয়ে" " এই সবিতৃদৈবত সূক্ত উর্দ্ধশব্দযুক্ত হওয়ায় উহা অ**উমদিনে অউমাহের অ**নুকৃল। "যুবানা পিতরা পুনঃ" ' এই ঋভুদৈবত ত্যুচ 'পুনঃ'' শব্যুক্ত হওয়ায় অন্টম দিনে অন্টমাহের অনুক্ল। "ইমা নু কং ভূবনা দীষধাম" " এই দ্বিচরণমন্ত্র পাঠ করিবে। পুরুষের ছুই পদ; পশুগণ চতুষ্পদ; ছন্দোমসকলও পশুস্বরূপ, ইহাতে পশুলাভ ঘটে। এই যে দ্বিপদ মন্ত্র পাঠ করা হয়, এতদ্বারা ছুই পদে প্রতিষ্ঠিত যজগানকে চতুম্পদ পশুতে প্রতিষ্ঠিত করা হয়। "দেবানামিদবো মহৎ" ই বিশ্বদেব-দৈবত সূক্ত মহৎ-শক্ত যুক্ত হওয়ায় অক্টমদিনে অক্টমাহের অনুকূল। ইহার ছন্দ গায়ত্রী; এই ত্রাহের তৃতীয় সবনের ছন্দও গায়ত্রী। ''ঋতাবানং রৈশ্বানরম্" '' এই ত্র্যাচ আগ্নিমারুতছন্দের প্রতিপৎ। ইহার [ দ্বিতীয় ঋকের দ্বিতীয় চরণ ] ''অগ্নিকৈশানরো মহান্'' মহং-শব্দযুক্ত হওয়ায় উহা অন্তম দিনে অন্তমাহের অনুকূল। "ক্রীড়ং বঃ শার্ধে যারুতম্" " এই মরুদ্দৈবত দূক্তে "জন্তে রসস্থ বার্দে" [ এই পঞ্চম মন্ত্র ] র্ধন্-শব্দযুক্ত হওয়ায় উহা অন্টম

দিনে অন্তমাহের অনুকূল। "জাতবেদসে স্থনবাম সোমম্" এই জাতবেদো-দৈবত মন্ত্র সকলদিনেই বিহিত। "অগ্নে মৃড় মহা অসি" এই জাতবেদোদৈবত সূক্ত মহৎশব্দযুক্ত হওয়ায় উহা অন্তম দিনে অন্তমাহের অনুকূল। ইহার ছন্দ গায়ত্রী; এই ত্রাহের ছন্দও গায়ত্রী।

# চতুৰিংশ অধ্যায়

#### প্রথম খণ্ড

#### নৰমাহ

অনত্র নবমাহ অন্তান। যথা—"যদৈ ... অচ্যতঃ"

যাহার সমাপ্তি সমান, তাহা নবমাহের অনুক্ল। তৃতীয়া-হের যে যে লক্ষণ, এই যে নবমাহ ইহারও সেই সেই লক্ষণ। যাহা অশুশব্দযুক্ত, অন্তশব্দযুক্ত, যাহা পুনঃপঠিত হয়, যাহা সৃত্যলক্ষণযুক্ত, যাহাতে রমণার্থক শব্দ আছে, যাহাতে ত্রিশব্দ ও অন্তবাচক শব্দ আছে, যাহার শেষচরণে দেবতার উল্লেখ আছে, যাহাতে স্বর্গলোকের অভ্যুদয় আছে, অপিচ যাহাতে শুচি শব্দ, সত্য শব্দ, ক্ষমার্থক শব্দ, গমনার্থক শব্দ এবং ওক শব্দ আছে, যাহাতে অতীত ক্রিয়ার প্রয়োগ আছে, এবং যাহা তৃতীয়াহের লক্ষণযুক্ত, সে সমস্তই নবমাহেরও লক্ষণ। "অগন্ম মহা নমদা যবিষ্ঠম্" এই দূজে নবমাহে আজ্যশস্ত্র হয়। গমনার্থক শব্দ থাকায় উহা নবম দিনে নবমাহের অনুকূল। উহা ত্রিষ্ট্রপ্; এই ত্র্যহের প্রাতঃদবনের ছন্দও ত্রিষ্ট্রপ্।

"প্র বারয়া শুচয়ো দিদ্রের তে" "তে সত্যেন মনসা
দীধ্যানাঃ" "দিবি ক্ষয়ন্তা রজসঃ পৃথিব্যাম্" "আ বিশ্ববারাধিনা গতং নঃ" "অয়ং সোম ইন্দ্র তুভ্যং স্কয়্ম আ তু" "প্র
ব্রহ্মাণো অঙ্গিরসো নক্ষন্ত" "সরস্বতীং দেবয়ন্তো হবন্তে" "
আ নো দিবো বৃহতঃ পর্বতাদা" "সরস্বতাভি নো নেমি
বস্তঃ" " এই সকল মন্ত্রে প্রউগশস্ত্র হইবে। এই সকল মন্ত্রে
শুচি শব্দ, সত্য শব্দ, ক্ষয়ার্থক শব্দ, গমনার্থক শব্দ, ওক শব্দ
থাকায় উহারা নবম দিনে নবমাহের অনুকূল। উহাদের ছাদ
ত্রিষ্ট্রপ্; এই ত্রাহে প্রাতঃসবনের ছাদও ত্রিষ্ট্রপ্।

"তং ত্যিদ্রাধ্যে মহে" "ত্রয় ইন্দ্রস্থ সোমা" "ইন্দ্র নেদীয় এদিহি" "প্র নৃনং ব্রহ্মণস্পতিং" "অয়িনে তা" "ফ্র সোম ক্রত্তিং" "পিষন্ত্যপং" "নিকিং স্থদাসো রথম্" এই সকল মন্ত্র, তৃতীয়াহের সহিত শস্ত্রকল্পনা সমান হওয়ায়, নবম দিনে নবমাহের অনুক্ল। "ইন্দ্রং স্বাহা পিবতু যস্ত্র সোমং" " এই সূক্তের স্বাহা শব্দ [হোমমন্ত্রের] অন্তে থাকে, নবসাহও [নবরাত্রের] অন্তে স্থিত; এই জন্ম এই সূক্ত নবম দিনে নবমাহের ানুক্ল। "গায়ৎসাম নভ্যন্তং যথা বেং" " এই

<sup>( ) |</sup> CISE/1 ( ) | CISE/1 ( ) | DIOGIT ( ) | CIOCIT ( ) | CISE/1 ( )

<sup>(%) 912 215 ( %) 918215 ( %) 5015919 ( %) €180155 ( 50 ) \$15915 ( %)</sup> 

দূক্তের "অর্চাম তদ্বার্ধানং স্বর্বৎ" এই চরণের "স্বঃ" ( স্বর্গ )
শব্দ [লোকত্রয়ের] অন্তে স্থিত; নবমাহও [ নবরাত্রের ] অন্তে
স্থিত; এই হেতু এই দূক্ত নবম দিনে নবমাহের অনুকূল।
"তিঠা হরা রথ আ যুজ্যমানা" এই দূক্তে স্থিত্যর্থক শব্দ অন্ত-লক্ষণযুক্ত;" নবমাহও [নবরাত্রের] অন্তে স্থিত; এই হেতু এই
দূক্ত নবম দিনে নবমাহের অনুকূল। "ইমা উ ত্বা পুরুত্যম্য কারোঃ" এই দূক্তের "বিয়ো রথেষ্ঠাম্" এই চরণের স্থিত্যর্থক শব্দ অন্তলক্ষণযুক্ত; নবমাহও অন্তে স্থিত, এই হেতু ইহা নবম দিনে নবমাহের অনুকূল। এই দকল দূক্তের ছন্দ ত্রিইপুর্প্; উহা দকল চরণ সমান হওয়ায় দবনকে ধরিয়া রাখে, দবনও ইহারারা স্থান ইইতে ভ্রন্ট হয় না।

"প্র মন্দিনে পিতুমদর্কতা বচঃ" ' এই দৃক্তের সকল মন্ত্রের সমাপ্তি সমান হওয়ায় ইহা নবম দিনে নবমাহের অনুকূল। ইহার ছন্দ জগতী; জগতীছন্দের মন্ত্রই এই ত্র্যহের মাধ্যন্দিন সবন নির্বাহ করে; যাহাতে নিবিদের স্থাপনা হয়, সেই ছন্দাই সবনের নির্বাহক; এই হেতু জগতী মন্ত্রেই নিবিদ্ স্থাপন করিবে।

ত্রিফুপ্ও জগতী এই মিথুন (উভয়) ছন্দই পাঠ করিবে ; পশুগণ মিথুন, পশুগণই ছন্দোম ; ইহাতে পশুলাভ ঘটে।

পাঁচটি সূক্ত পাঠ করিবে; পঙ্ক্তির পাঁচ চরণ, যজ্ঞ পঙ্ক্তির সম্বন্ধযুক্ত, পশুগণও পঞ্চসম্বন্ধযুক্ত; পশুগণই ছন্দোম; ইহাতে পশুলাভ ঘটে।

<sup>(</sup>১৪) ভাতৰাস। (১৫) কেননা প তির অন্তে হিভি ( সারণ )

<sup>( )4) 4|2)| ( )4) 313.515 |</sup> 

"ত্বামিদ্ধি হ্বামহে" "ত্বং ছেহি চেরবে" " এই ছুই ত্র্যুচ দ্বারা নবমাহে [নিক্ষেবল্য শস্ত্রের ] রহৎ সামের পূর্চ-স্তোত্র নিষ্পন্ন হয়।

"যদাবান" ' এই ধাষ্যা সকল দিনেই বিহিত। "অভি
দা শ্র নোমুমঃ" ' এই মন্ত্রকে রথন্তরের যোনির পরে
বসাইবে। এই নবমাহ স্থানগুণে রথন্তরের সম্বন্ধযুক্ত। "ইন্দ্র ত্রিধাতু শরণম্" ' এই মন্ত্রে সামপ্রগাথ হইবে; ত্রি শব্দ থাকায় ইহা নবমদিন নবমাহের অনুকূল। "ত্যমূ মু বাজিনং দেব-জৃতম্" ' এই তাক্ষ্যমূক্ত সকল দিনেই বিহিত।

### দিতীয় খণ্ড

#### নবরাত্র---নবমাহ

নবমাহের অস্তাস্ত হথা—"সং চ ত্রে…ত্র্যহঃ"

"সং চ ত্বে জগ্ম গির ইন্দ্র পর্বীং" ' এই সূক্তে গমনার্থক শব্দ থাকায় ইহা নবমদিনে নবমাহের অনুকূল। "কদা ভুবন্ রথ ক্ষয়াণি ব্রহ্ম" ' এই সূক্তে ক্ষেতি-ধাতু নিলার শব্দ আছে; অপিচ [লোকে পথের] অত্তে যাইয়া বাস করে, এই হেতৃ [নিবাসার্থক] ক্ষেতি-ধাতু অত্তলকণযুক্ত; এই হেতু এই সূক্ত নবমদিনে নবমাহের অনুকূল। "আ সত্যো যাতু মববাঁ ঋজীষা"'

<sup>(2) #188121 (2) #108121 (2) #128121 (3) #128121 (42) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #128121 (5) #</sup> 

এই সূক্তে সত্য শব্দ থাকায় উহা নবমদিনে নবমাহের অমুকূল।
"তত্ত ইন্দ্রিয়ং পরমং পরাচিঃ" " এই সূক্তের পরম শব্দ অন্তবাচক, নবমাহও [ নবরাত্তের ] অন্তে স্থিত, এই হেতু উহা
নবমদিনে নবমাহের অনুকূল। এই সকল সূক্তের ছন্দ ত্রিফুপ্;
সকল চরণ সমান হওয়ায় উহা সবনকে ধরিয়া রাখে; ইহা
দ্বারা সবনও সন্থান হইতে ভ্রুট হয় না।

"অহং ভূবং বস্তনঃ পূর্ব্যস্পতিঃ" 'এই সূক্তে "অহং ধনানি সংজ্য়ামি শশতঃ" এই চরণের জ্য়ার্থক শব্দ [ যুদ্ধের ] অন্ত বুকায়:; নবসাহও [ নবরাত্রের ] অন্তে স্থিত; এই হেতু উহা নবমদিনে নবমাহের অনুকূল। এই সূক্তের জগতী ছন্দই এই ত্য়াহের মাধ্যন্দিন সবন নির্বাহ করে। যাহাতে নিবিদ্ স্থাপিত হয়, সেই ছন্দই সবনের নির্বাহক; সেইজ্য জগতী-তেই নিবিৎ স্থাপন করিবে।

ত্রিন্টুপ্ ও জগতী এই মিথুন (উভয়) ছন্দের সূক্তই পঠিত হয়। পশুগণ মিথুন, পশুগণ ছন্দোম, ইহাতে পশু-গণের রক্ষা ঘটে।

পাঁচ পাঁচ দুক্ত পঠিত হয়। পঙ্ক্তির পাঁচ চরণ; যজ্ঞ পঙ্ক্তির সম্বন্ধযুক্ত, পশুগণ পঞ্চমম্বন্ধযুক্ত; পশুগণ ছন্দোম, ইহাতে পশুগণের রক্ষা ঘটে। এই দূক্তসকল [মরুত্বতীয় শস্ত্রে] পাঁচটি ও [মিকেবল্য শস্ত্রে] পাঁচটি, এইরূপে দশটি হয়। এইরূপে দশটি হইয়া উহা বিরাটের তুল্য হয়। বিরাট্ অন্মস্বরূপ, পশুগণ অন্মস্বরূপ, পশুগণ ছন্দোম; ইহাতে পশুণাণের রক্ষা ঘটে।

<sup>(8) 212.012 ( 6) 2.18</sup>A12 1

"তৎ সবিতুর্গীমহে" " এবং ''অগ্রা নো দেব সবিতঃ'' ' এই ছইটি বৈশ্বদেব শস্ত্রের প্রতিপৎ ও অনুচর হইবে। রথন্তর-সম্বন্ধযুক্ত নবমদিনে উহারা নবমাহের অনুকূল। "দোযো আগাৎ" এই সবিভূদৈবত মন্ত্রে গমনার্থক শব্দ [ স্থিতির ] অন্ত বুঝায়। নবমাহও [নবরাত্রের] অন্তে স্থিত। এই হেতু উহা নবমদিনে নবমাহের অনুকৃল। "প্র বাং মহি দ্যবী অভি" ঁ এই দ্যাবাপৃথিবীদৈৰত মন্ত্ৰে "শুচী উপ প্ৰশস্তয়ে" এই চরণ শুচিশব্দযুক্ত হওয়ায় উহা নবসদিনে নবসাহের অনু-কূল। "ইন্দ্র ইয়ে দদাতু নঃ" "তে নো রত্নানি ধত্তন" " ইত্যাদি ঋতুদৈবত সূক্তে ''ত্রিরা সাপ্তানি স্তন্ততে'' এই চরণে ত্রিশব্দ থাকায় উহা নবমদিনে নবমাহের অনুকূল। ''বক্রারেকে। বিষুণঃ সূনরো যুবা" " এই দ্বিচরণযুক্ত মন্ত্র পঠিত হয়। পুরু-ষের ছুই পদ, পশুগণ চতুম্পদ, পশুগণ ছন্দোম ; ইহাতে পশু-গণের রক্ষা ঘটে। এই যে দ্বিচরণ মন্ত্র পঠিত হয়, ইহাতে ছুই চরণে প্রতিষ্ঠিত যজমানকে চভূম্পদ পশুতে প্রতিষ্ঠিত করা হয়।

"যে ত্রিংশতি ত্রয়স্পরং" " এই বিশ্বদেবদৈবত সূক্ত ত্রি-শব্দযুক্ত হওয়ায় ইহা নবমদিনে নবসাহের অনুকূল। ইহার মন্ত্র-সকলের ছন্দ গায়ত্রী। এই ত্র্যাহের তৃতীয় সবনের ছন্দও গায়ত্রী।

''বৈশানরো ন উতয়ে" '' এই মন্ত্র আগ্নিমারুত শস্ত্রের

<sup>( 4 ) 1 80.00 4 ( 4 ) 1 81241 ( 4 ) 1 81241 ( 5 ) 1 80.00 ( 5 ) 1 81411 ( 6 )</sup> 

<sup>( 22 )</sup> AIS - 121 ( 25 ) AISAID !

<sup>( &</sup>gt; > ) [ আ • (화 • 광 • ৮) > ]

প্রতিপং। ইহার "আ প্রয়াতু পরাবতং" এই চরণের [ দূরদেশ-বাচক ] পরাবত শব্দ অন্তবাচক, নবসাহও [ নবরাত্রের ] অন্তে স্থিত, এই হেতু ইহা নবমদিনে নবমাহের অনুকূল। "মক্রতো যস্তাহি ক্ষয়ে"" এই মক্রদৈবত সূক্তে ক্ষয় শব্দ অন্ত-লক্ষণযুক্ত; [ লোকেও পথের ] অন্তে গিয়া নিবাস করে; এই হেতু ইহা নবমদিনে নবমাহের অনুকূল।

"জাতবেদদে স্থনবাম সোমম্" এই জাতবেদোদৈবত মন্ত্র সকল দিনে বিহিত। "প্রাগ্নয়ে বাচমীরয়" " এই জাতবেদো-দৈবত সূক্তের সকল মন্ত্রেরই সমাপ্তি সমান; এই হেতু ইহা নবমদিনে নবমাহের অনুকূল। উহার "স নঃ পর্যদ্ভি দ্বিয়" "স নঃ পর্যদ্ভি দ্বিয়" এইরূপে এই চরণ বহুবার পঠিত হয়।

এই নবরাত্র অনুষ্ঠানে [ কর্ত্তব্যবাহুল্যহেতু ] নানাবিধ নিবিদ্ধ কর্ম্ম বহুবার ঘটিয়া থাকে। এই জন্ম [ ঐ দোষের ] শান্তির জন্মই "দ নঃ পর্ষদতি দ্বিষঃ" "দ নঃ পর্ষদতি দ্বিষঃ" এইরূপ [ বহুবার ] যে পাঠ হয়, তদ্বারা ইহাদিগকে ( যজ্মান ও ঋত্বিক্দিগকে ) পাপ হইতে মুক্ত করা হয়।

এই সকল সূত্তের ছন্দ গায়ত্রী। এই ত্রাহের তৃতীয় সবনের ছন্দও গায়ত্রী।

### তৃতীয় খণ্ড

#### দশমাহ

ষাদশাহ যাগের প্রথম দিন প্রায়ণীয় ও শেষ দিন উদয়নীয় রূপে গণা হয়।
মধ্যস্থ দশ দিনের তিন ভাগ। প্রথমভাগে ছয় দিনে পৃষ্ঠা ষড়হ; দিভার ভাগে
তিন দিনের অনুষ্ঠানের নাম ছলোম। প্রথম ও দিতীয়ভাগের তিন তাতে সেই
নয় দিনের অনুষ্ঠান বর্ণিত হইল। তৃতীয়ভাগে দশম দিনের অনুষ্ঠান একপে বণিত
হইবে। এই তৃতীয়ভাগের সহিত পূর্ববিতী হই ভাগের সম্বন্ধ নিরূপণ হহতেছে,
যথা—"পৃষ্ঠাং ষড়হং…প্রেয়সং"

চ্য ষড়হ অনুষ্ঠিত হয়। [শরীর মধ্যে] যেমন মুখ, [দশরাত্র মধ্যে] পৃষ্ঠ্য ষড়হ সেইরূপ; আর মুখের অভ্যন্তনে যেমন জিহ্বা, তালু ও দন্ত, [এস্থলে তিনটি] ছন্দোম সেইরূপ; আর যে [ইন্দ্রিয়ের] দ্বারা বাক্য উচ্চারিত হয়, যদ্বারা স্বাহ্র এবং অস্বাহু ভেদ জানা যায়, এই দশমাহ সেইরূপ।

নাসিকাদ্বয় যেরূপ, পৃষ্ঠ্য ষড়হ সেইরূপ; আর নাসিকাদ্বয়ের মধ্যস্থল যেরূপ, ছন্দোমও সেইরূপ; আবার যদ্ধার। গদ্ধসকল জানা যায়, দশমাহও সেইরূপ।

অক্ষি যেরূপ, পৃষ্ঠ্য ষড়হ সেইরূপ; আর অক্ষিমধ্যে কৃষ্ণবর্ণ [ তারা ] যেরূপ, ছন্দোম সেইরূপ; আর যে কনীনিকা দ্বারা দেখিতে পাওয়া যায়, দশমাহ সেইরূপ।

কর্ণ যেরূপ, পৃষ্ঠ্য ষড়ছ সেইরূপ; কর্ণের মধ্যস্থল থেরূপ, ছন্দোম সেইরূপ; আর যদ্ধারা শুনিতে পাওয়া যায়, দশমাহ সেইরূপ।

দশমাহ শ্রীস্বরূপ; যাহারা দশমাহ অনুষ্ঠান করে, তাহারা

শ্রীলাভ করে। সেইজন্য দশমাহে [কোন নিষিদ্ধ অনুষ্ঠান করিলেও ] তাহার প্রতিবাদ করিবে না। কেননা, শ্রীর প্রতি-বাদ (নিন্দা) করা উচিত নহে, শ্রীমান্ লোকের আচরণও প্রতিবাদযোগ্য নহে।

তংপরে দশমাহের অনুষ্ঠান বর্ণিত হইতেছে, যথা—"তে ততঃ সর্পস্থি… জুগোতি"

তদনস্কর [পত্নীসংযাজ অনুষ্ঠানের পর] অনুষ্ঠানকর্তারা
[ মানসগ্রহ অনুষ্ঠানের নিমিত্ত সদঃস্থান হইতে বাহির হইয়া ]
গমন করিবেন। [ গমনান্তে তীর্থদেশ ] মার্জ্জন করিবেন।
[ তৎপরে ] পত্নীশালায়' উপস্থিত হইবেন। তাঁহাদের মধ্যে
যিনি আহুতি দিবেন, তিনি অন্য সকলকে বলিবেন, তোমরা
আমাকে স্পর্শ কর। তৎপরে তিনি এইমন্ত্রে আহুতি দিবেন
"ইহ রমেহ রমধ্বমিহ ধ্নতিরিহ স্বধ্নতির্বাহ্বাট্ স্বাহাহ্বাট্"।"

এই মনের "ইহ রম" এই বাক্যের তাৎপর্য্য, যজমানেরা ইহ লোকেই আনন্দ লাভ করুন; "ইহ রমধ্বম্"বাক্যের তাৎ-পর্য্য, তাঁহাদের পুত্রাদি তাঁহাদিগকে লইয়া আনন্দ লাভ করুক। "ধৃতিরিহ" এই বাক্যে অপত্যের ও "স্বধৃতিরিব" এই বাক্যে

<sup>(</sup>১) অঞ্চলনের কর্মে ভ্রমপ্রমাদ ঘটিলে বা নিষিদ্ধ অমুঙান ঘটিলে তাহার সংশোধন ও প্রতিবাদের ব্যবস্থা আছে, দশমাহ শীষরূপ হওরার ঐ দিনের ভ্রমপ্রমাদের প্রতিবাদ আবিশ্রক হর না।

<sup>(</sup>২) গাহ পতা আগর নিকটে পত্নীশালা। সেইখানে গিয়া হোম করিতে হয়।

<sup>(</sup>৩) এই মন্ত্রের অর্থ-—[হে যজমানগণ], তোমরা ইহলোকে রমণ কর; [তোমাদের পুরোদি] তোমাদিগকে সইবা রমণ করুক; তোমাদের ধৃতি (অপত্যাদির স্থিরজ) হউক; তোমাদের অধৃতি (বেদবাক্যে স্থিরজ) হউক। অগ্নি (রপত্তর রূপে) তোমাদের যজ্ঞ বহন করুন; বাহা (বৃহ্ নামরূপে) তোমাদের যজ্ঞ বহন করুন।

বেদবাক্যের যজমানগণে স্থিতিকামনা হইতেছে। "অগ্নেহবাট্" এই বাক্যে রথন্তরের এবং "স্বাহাহবাট্" এই বাক্যে রহতের স্থিতি কামনা হইতেছে।

এই যে বৃহৎ ও রথন্তর, ইহারা দেবগণের পাকে মিথুনস্বরূপ। এই দেবগণের মিথুনদারা [মনুষ্যের] মিথুন
পাওয়া যায়; দেবগণের মিথুনদারা [মনুষ্যের] মিথুন
উৎপদ্ম হয়। যে ইহা জানে, সে প্রজা ও পশুদারা বদ্ধিত
হইয়া সমৃদ্ধ হয়।

তৎপরে [পত্নীশালার গার্ছপত্য স্থান হইতে] তাঁহারা বাহিরে আসিবেন, সেই স্থান মার্জ্জন করিবেন ও আগ্নীগ্রীয়ে উপস্থিত হইবেন। তাঁহাদের মধ্যে যিনি আহুতি দিবেন, তিনি আর সকলকে বলিবেন, তোমরা আমাকে স্পর্শ কর; ও তৎ-পরে এই মন্ত্রে আহুতি দিবেন; "উপস্ক্রন্ ধরুণং মাতরং ধরুণো ধ্যুন্। রায়স্পোষ্মিম্যুর্জ্জ্মস্মাস্থ দীধ্রৎ স্বাহা।"

যেখানে ইহা জানিয়া এই আহুতি দেওয়া হয়, দে স্থলে আপনার জন্ম ও যজমানদিগের জন্ম ধন পুষ্টি অন্ন ও রদ রক্ষা করা হয়।

<sup>( ঃ )</sup> এই মদ্রের অর্থ, জগতের ধারণকর্তা প্রজাপতি আমাদের ধারণক্তা পিতাকে ও মাতাকে আমাদের দহিত যুক্ত করিয়া আমাদের দত্ত হবা পান কলন ও আমাদের ধন, পৃষ্টি, অর ও রস সম্পাদন কলন—খাছা।

## চতুৰ্থ খণ্ড

#### দশমাহ

পদ্মশালার গার্হপত্যে ও তদনস্তর আগ্রীধ্রীয়ে কোমের পর অন্তান্ত কর্তব্য যথা—"তে ততঃ……বেদ"

তদনন্তর তাঁহারা [ আগ্নীগ্রীয় হইতে ] বাহিরে আদেন ও সদঃ স্থানে উপস্থিত হন। [ সদঃ প্রবেশ কালে ] উদ্গাতারা একসঙ্গে যান, অন্য ঋত্নিকেরা আপন আপন নির্দ্ধিষ্ট পথে যান। উদ্গাতারা সর্পরাজ্ঞীর ঋক্সমূহ দ্বারা স্তোত্র পাঠ করেন।

এই যে [ভূমি], ইনিই সর্পরাজ্ঞী; ইনিই সর্পণশীল (গতিশীল) সকল জিীবের ] রাজ্ঞী; ইনি অত্যে (রক্ষোৎ-পত্তির পূর্বেক) লোমহানা ছিলেন; তিনিই "আহয়ং গৌঃ পৃশ্লির ক্রমাৎ" এই মন্ত্র 'দেখিয়াছিলেন। তাহাতেই তিনি পূশ্লিবর্ণ অর্থাৎ [নালপীতাদি] নানা রূপ পাইয়াছিলেন। বনস্পতি ও ওয়ি যাহা কিছু আছে, তন্মধ্যে তিনি যাহা য়াহা কামনা করিয়াছিলেন, দে সকলই তিনি পাইয়াছিলেন। যে ইহা জানে, সে যাহা যাহা কামনা করে, সেই সমস্ত নানারূপ পৃশ্লিবর্ণ বস্তু পাইয়া থাকে।

এই [ দর্শরাজ্ঞীর স্তোত্র গানে ] প্রস্তোতা মনে মনে প্রস্তাবাংশ পাঠ করেন, উল্গাতা মনে মনে উল্গীথাংশ পাঠ করেন, প্রতিহর্ত্তা মনে মনে প্রতিহারাংশ পাঠ করেন; কেবল

<sup>(</sup>১) ১০।১৯০।১ ঐ মন্ত্রগুলির নাম সর্পরাজ্ঞী মন্ত্র। ভূমিদেবী এই মন্ত্র দর্শনের পর নানা বর্ণের বৃক্ষ ও ওবধিসমূহ পাইয়া লোমযুক্ত হইয়াছিলেন।

হোতা স্পষ্ট বাক্যে শস্ত্র পাঠ করেন। কেননা, বাক্য ও মন উভয়েই দেবগণের পক্ষে মিথুনস্বরূপ; দেবগণের সেই মিথুন দ্বারা [মনুষ্যের] মিথুন পাওয়। যায়; দেবগণের মিথুন দ্বারা [মনুষ্যের] মিথুন উৎপন্ন হয়। যে ইহা জানে, দে প্রজা ও পশুদ্বারা বদ্ধিত হইয়া সমৃদ্ধ হয়।

তদনন্তর হোতা চতুর্হোত্মন্ত্র উচ্চে পাঠ করেন; উদগাতৃগণের [ সর্পরাজ্ঞী ] স্তোত্রপাঠের পর ইহা পঠিত হয়। এই
যে চতুর্হোতৃ-মন্ত্রসমূহ, ইহা দেবগণের গুছ যজ্ঞিয় নাম।
হোতা যে এই চতুর্হোতৃমন্ত্রের ব্যাখ্যা করেন, এতদ্বারা
দেবগণের গুছ যজ্ঞিয় নাম প্রকাশ করা হয়। ঐ নাম এইরূপে
প্রকাশিত হইয়া হোতাকেও প্রকাশিত (খ্যাতিযুক্ত) করে।
যে ইহা জানে, সেও প্রকাশ (খ্যাতি) লাভ করে।

এ বিষয়ে কেহ কেহ বলিয়া থাকেন, যদি কোন অন্চান (বেদজ্ঞ) ব্রাহ্মণ [বাগিমতার অভাবে] যশোলাভে বঞ্জিত হন, তিনি অরণ্যে প্রবেশ করিয়া কুশতৃণসমূহ উদ্ধিনুখে গাঁথিয়া আপনার দক্ষিণ পার্ষে কোন [বেদজ্ঞ] ব্রাহ্মণকে বসাইয়া উচ্চস্বরে চতুর্হোভ্যন্ত্র পাঠ করিবেন।

এই যে চতুর্হোতৃ মন্ত্র, ইহা দেবগণের গুছ ও যজ্জিয় নাম। যিনি চতুর্হোতৃমন্ত্রের উচ্চে পাঠ করেন, তিনি দেব-গণের গুছু যজ্জিয় নাম প্রকাশ করেন। সেই নাম প্রকাশিত হইয়া তাঁহাকে প্রকাশিত করে। যে ইহা জানে, সেও প্রকাশ লাভ করে।

## পঞ্চম খণ্ড

#### দশমাহ

চতুর্হে:তৃ মন্ত্র পাঠের পূর্ব্বর জী আমুষঙ্গিক অমুষ্ঠান উত্ত্বর শাখা স্পর্শ বথা— "অণোত্ত্বরীং------বিস্ত্রেরন্"

অনন্তর সকলে মিলিয়া "ইবসূর্জ্জননারতে"—অন্ধরপ ও রসরূপ এই উতুন্ধরী স্পর্শ করিতেছি—এই মত্রে [সদঃস্থানে নিহিত] উতুন্ধর-শাখা স্পর্শ করেন। এই উতুন্ধরই [ঐ মত্রোক্ত] অন্ধন্ধরপ ও রসন্ধরপ। পুরাকালে দেবগণ আপনাদের মধ্যে অন্ধ ও রস বিভাগ করিয়া লইয়াছিলেন; তংকালে [ভূমিপতিত অন্ধর্মের অংশ হইতে] উতুন্ধর উৎপন্ন সইয়াছিল। সেইজন্য সেই উতুন্ধরবৃক্ষ সংবংসর মধ্যে তিনবার ফলবান্ হয়। এই যে উতুন্ধর স্পর্শ করা হয়, এতদ্বারা ভক্ষণীয় অন্ধকে ও রসকেই স্পৃশ করা হয়,

তৎপরে বাক্দংযম (মৌনধারণ) করা হয়। যজ্ঞই বাক্ষরপ; এতদ্বারা যজ্ঞকেই নিয়মিত করা হয়। দিবাভাগে বাক্-সংযম হয়; দিবাভাগ স্বর্গলোকস্বরূপ, এতদ্বারা স্বর্গ-লোককেই নিয়মিত (অধীন) করা হয়।

দিবাভাগে বাগ্নিসর্গ করিনে না (কথা কহিবে না); দিবা-ভাগে বাগ্নিসর্গ করিলে দিনকে শত্রুর স্থানে দেওয়া হইবে। রাত্রিতেও বাগ্নিসর্গ করিবে না। রাত্রিতে বাগ্নিসর্গ করিলে রাত্রিকেও শত্রুর স্থানে দেওয়া হইবে।

[ দিনে বা রাত্রিতে কথা না কহিয়া ] যথন সূর্য্য অন্তগমন কাল প্রাপ্ত হ'ইবে, সেই সময়ে বাগ্-বিদর্গ করিবে। তাহাতে কেবল সেই [অস্তগমন] কালটুকুই শত্রুর স্থানে দেওয়া হইবে।

অথবা সূর্য্য অস্তগত হইবামাত্র বাগ্-বিদর্গ করিবে; তদ্ধারা দ্বেষকারী শক্রুকে তমোমগ্র করা হইবে।

[ সদঃস্থান হইতে বাহিরে আসিয়া ] আহবনীয়ে পরিভ্রমণ করিয়া বাগ্-বিদর্গ করিবে। আহবনীয় যজ্ঞস্বরূপ; আহবনীয় স্বর্গলোকস্বরূপ; ইহাতে যজ্ঞস্বারা ও স্বর্গলোক দ্বারা স্বর্গলোক পাওয়া যায়।

"যদিহোনমকর্মা যদত্যরীরিচাম প্রজাপতিং তৎ পিতরমপ্যেতু"—এই যজ্ঞে যে কর্মা উন (অসম্পূর্ণ) শাহা অকর্মা
(অনসুষ্ঠিত) আছে এবং যাহা অতিরিক্ত হইরাছে, সেই
সমস্ত [দোষজনক অনুষ্ঠান] পিতা প্রজাপতিকে প্রাপ্ত
ইউক—এই মজ্রে বাগ্-বিদর্গ করিবে। সকল প্রজা
প্রজাপতির পশ্চাৎ জন্মগ্রহণ করিয়াছে; উন বা অতিরিক্ত
উভয় পদার্থেরই আশ্রম্মখান প্রজাপতি; সেইজয়্ম [এই মন্ত
পাঠ করিলে] উন বা অতিরিক্ত কোন দোমই অনুষ্ঠাতার
বিদ্ন জন্মায় না। যে ইহা জানিয়া ঐ মজ্রে বাগ্ বিদর্গ করে,
দে উন ও অতিরিক্ত উভয় কর্মাকেই লক্যে করিয়া প্রজাপতিকেই প্রাপ্ত হয়। সেই জয়্ম এইরপ জানিয়া ঐ মন্ত্র ঘারাই
বাগ্ বিদর্গ করিবে।

· যন্ত খণ্ড দশমাহ

<sup>্</sup>অন্তর চতুর্হোতৃমন্তের ব্যাখ্যান যথা—"অধ্বর্ঘ্যো:···· উপবক্তাসীং"

চতুর্হোত্ মন্ত্র বলিবার পূর্বের হেংতা "অধর্য্যো" বলিয়া আহ্বান করিবেন; ইহাই এম্বলে আহাব মন্ত্র হইবে।

''ওঁ হোতস্তথা হোতঃ"—অহে হোতা, তাহাই হউক, মহে হোত¹, তাহাই কর—এই মন্ত্রে মধ্বয∫ প্রতিগর করিবেন। (হোতার পাঠ্য পরবর্তী । দুশটি পদের প্রত্যেক পদের অবসানে প্রতিগর করিবেন। প্রথম পদ ] "তেষাং চিত্তিঃ স্রুগাসীৎ"— প্রজাপতি গৃহপতি ও দেবগণ যজ্ঞান হইয়া যে হোম করিয়াছিলেন তাহাতে বিসই দেবগণের চিত্তি (বিষয়বোধ শক্তি) স্রুক্-(জুহু)-স্বরূপ হইয়াছিল। িদ্বিতীয় পদ ব "চিত্তমাজ্যমাদীৎ"— তাঁহাদের চিত্ত (অন্তঃ-করণ আজ্য হইয়াছিল। [তৃতীয় পদ] "বাগ্বেদিরাদীৎ"— বাগিন্দ্রিয় বেদি হইয়াছিল। [চতুর্থ পদ] "আধীতং বহিরাসীৎ"—ধ্যানলব্ধ যাবতীয় বস্তু বর্হি হইয়াছিল। পিঞ্চন প্দ ] "কেতো অগ্নিরাসীৎ"—জ্ঞান অগ্নি হইয়াছিল। ি যষ্ঠ পদ ] "বিজ্ঞাতমগ্নীদাদীৎ"—বিজ্ঞান আগ্নীধ্ৰ নামক ঋত্বিক হইয়। ছিল। [ সপ্তম পদ ] "প্রাণো হবিরাসীৎ"—প্রাণ হব্য হইয়াছিল। [ অন্টম পদ ] "সামাধ্বযু বাসীৎ"—সাম অব্বর্যু হইয়াছিল। [ নবম পদ ] "বাচম্পতির্হোতাসীৎ"— রহস্পতি হোতা হইয়াছিলেন! [দশম পদ] "মন উপবক্তা আসীৎ"—মন উপবক্তা ( মৈত্রাবরুণ ) হইয়াছিলেন।

<sup>(</sup>১) শস্ত্র পাঠের পূর্বের যেমন "শোংসাবোম্" ইত্যাদি মন্ত্র বারা আহাব হর, এছতে সেইরূপ আহাব মন্ত্র "অধ্বর্গ্যো"।

<sup>(</sup>২) চিত্তি প্রভৃতি শব্দের সায়ণ এইরূপ **অর্থ** <sup>নি</sup>রাছেন।

ইনং বস্তু ঈদুশমেৰ ন তু অক্সণা ইতি বা সম্যগ্ জ্ঞানরপা মনোবৃদ্ভি: সা চিন্তি:। পুনর্বান্তন্ত্র:

চতুর্হোতৃ মন্ত্র পাঠের পর মানসগ্রহ গ্রহণের জ্ঞা হোতার পাঠ্য অবগ্রহ মন্ত্র যথা – "তে বা এতং · · · রাৎস্থাম"

"তে বা এতং গ্রহ্মগৃহ্নত" তাঁহারা (প্রজাপতি সহিত দেবগণ) এই [মানস] গ্রহ গ্রহণ করিয়াছিলেন। [গ্রহণকালে রহস্পতিকে সম্বোধন করিয়া বালিয়াছিলেন] "বাচস্পতে বিধে নামন্"—অহে বাচস্পতি, অহে বিধি, অহে নময়িতা; 'বিধেম তে নাম"—তোমার নাম খ্যাত করিতেছি; 'বিধেস্বস্মাকং নামা ছাং গচ্ছ"—তুমি আমাদের কীর্ত্তি সম্পাদন কর ও কীর্ত্তি সহিত স্বর্গে যাও—"বাং দেবাং প্রজাপতি-গৃহপত্যঃ খান্ধিমরাশ্ব বংস্তামৃদ্ধিং রাৎস্থামঃ"—প্রজাপতিকে গৃহপতিরূপে পাইয়া দেবগণ যে খাদ্ধি (এশ্বর্য) লাভ করিয়াছিলেন, আমরা (যজমানেরা) যেন সেই ঋদ্ধি পাইতে পারি। চতুর্হোর মন্ত্র ও গ্রহমন্ত্র পাঠের পর হোলা প্রভাপতিহন্ত নামক মন্ত্র ও ব্যহমন্ত্র পাঠির পর হোলা প্রভাপতেঃ——জ্বাংশ্ব"

অনন্তর প্রজাপতিতকুমন্ত্র ও ব্রক্ষোগ্য মন্ত্র যথাক্রমে পাঠ করিবে।

[ প্রজাপতিতমু মন্ত্র ] "অমাদা চামপত্রী চ ভদ্রা চ কল্যাণী চ অনিলয়া চাপভয়া চ অনাপ্তা চানাপা চ অনাধ্ন্যা চাপ্রতিধ্না

চিত্তিরূপারা: বৃত্তেরাধারভূতং ব্যস্থকেরণং তৎ চিত্তন্। বাগ্বাগিন্দ্রন্। আ সমস্থা ধীতং মনসা ধ্যাতং ব্যস্ত তদ্ আধীতম্। কেতৃজ্ঞানিমাতান্। মনসা বিশোগন নিশ্চিতং ব্যস্ত তদ্ বিজ্ঞাতন্। আণঃ প্রণাবায়ে । সাম সৃদ্ধীয়মানন্। বাচন্দ্তি বৃহন্দ্রি: মনঃ অধ্যক্ষণশ্ ব্যপোক্ষেবাস্তঃকঃণং চিত্তশক্ষেন মনঃশক্ষেন ভাভিনীয়তে তথাপি গ্রস্থাবিশেরো দ্রবাঃ। চিত্তি-ক্ষেধি বৃত্তিজনকাজাকারেণ চিত্তম্। বৃত্তিরহিত-স্কুপ্যস্থানাকারেণ মনঃ।

উক্ত দশ**্ট পদের প্রত্যেক পদ পাঠের পর অধ্য**র্থ প্রতিগর উচ্চারণ করেন। এই দশ <sup>পদ</sup> একল বোলে চতুর্হোত্ম হয়।

চ অপূর্ববা চাল্রাত্ব্যা চ" এফলে অম্নাদা ও অম্নপত্নী [ প্রজা-পতির এই ছুই নৃর্ত্তি মধ্যে ] অমাদা মূর্ত্তি অগ্নি এবং অম্নপত্নী মূর্ত্তি আদিত্য; তক্রপ ভদ্রা নৃর্ত্তি সোম ও কল্যাণা মূর্ত্তি পশুগণ; অনিলয়া মূর্ত্তি বায়ু, কেননা এই বায়ু কখনও গতিহান হন না, আর অপভয়া মূর্ত্তি মৃত্যু, কেননা আর সকলেই মৃত্যু ইইতে ভয় পার; অপিচ অনাপ্তা ( অপ্রাপ্তা ) মূর্ত্তি পৃথিবা ও অনাপ্যা ( অপ্রাপ্যা ) মূর্ত্তি ফর্গ; অনাধ্য্যা মূর্ত্তি অগ্নি ও অপ্রতিধ্যা মূর্ত্তি আদিত্য; অপূর্ববা ( সকলের অত্যে স্থিত ) মূর্ত্তি মন ও অল্রাভ্ব্যা ( অপ্রাজেয় ) মূর্ত্তি সংবৎসর।

এই দ্বাদশটিই প্রজাপতির তকু (মূর্ত্তি); এই দ্বাদশ তকুতে প্রজাপতি সম্পূর্ণ হন; এই মন্ত্র পাঠে দশমাহ সম্পূর্ণতাপ্রাপ্ত প্রজাপতিকে লাভ করে।

অনন্তর ব্রহ্মোন্ত মন্ত্র বলিবে। 'কেহ বলিবেন "অগ্নিগৃহি-পতিঃ"—আগ্নই গৃহপতি; অন্তে বলিবেন "দোহস্ত লোকস্ত গৃহপতিঃ"—না, অগ্নি কেবল এই ভূলোকেরই গৃহপতি; কেহ বলিবেন "বায়ু গৃহপতিঃ"—বায়ুই গৃহপতি; অন্তে বলিবেন "দোহস্তরি ফলোকস্ত গৃহপতিঃ"—বায়ু কেবল অন্তরিক্ষ-লোকের গৃহপতি; তথন সকলে বলিবেন, "অসো বৈ গৃহপতি-র্ঘোহসো তপতি"—এ যিনি তাপ দেন, সেই [ আদিত্যই ] গৃহপতি। ঋতুসকল গৃহস্বরূপ ও উনিই তাহার পতি। যে

<sup>( ॰ )</sup> অন্নাদ্যা ও অনপঞ্চী এভৃতি প্রজাণতির দাদশ মূর্ত্তির স্বরূপ কথিত হইতেছে।

<sup>(</sup> a ) ব্রাহ্মণগণের কথাচ্ছলে যে মন্ত্র কথিত হয়, তাহা ব্রহ্মোণ্য মন্ত্র। ব্রাহ্মণানামুদ্দ সংখাদো ব্রহ্মোণ্যম্ ।

দেব সেই ঋতুসকলের পতি, তাঁহাকে গৃহপতি জানিয়া যে গৃহপতি হয়, সেই গৃহপতিই সমৃদ্ধি লাভ করে, ও সেই যজনানেরাও সমৃদ্ধি লাভ করে। ঋতুসকলের পতি ঐ দেবতাকে পাপহীন জানিয়া যে গৃহপতি হয়, সেই গৃহপতি ষয়ং পাপহীন হয়, সেই যজনানেরাও পাপহীন হয়। [শেষে বলিবেন] "অধ্বর্ষেণা অরাৎস্ম"—অহে অধ্বর্ষুণ, আমরাও সমৃদ্ধ হইব।

# পঞ্চবিংশ অধ্যায়

#### প্রথম থণ্ড

#### <u>অগ্নিহোত্র</u>

ছাদশাত যাগের বিবরণ সমাপ্ত ত্তল। এইবার অগ্নিহোত্রের বিবরণ দেওয়া ছইবে। অগ্নিহোত্র যাগে কেবল একজন ঋত্বিক্ আবশ্রক হয়; তিনি অধ্বর্গ। তিনি বজমান কর্ত্বক প্রেষিত হইয়া গার্হপত্য অগ্নি হইতে জনম্ব অগ্নি উদ্ভ করিয়া আহ্বনায়ে স্থাপিত করেন। সামংকাশেও প্রভিঃকালে এই অমুঠানে অগ্নিহোতের অগ্রেম্ভ হয়। যথা—

যজমান অপরাত্নে [ অধ্বর্যকে ] বলিবেন, [ গার্হপত্য হইতে ] আহবনীয় অগ্নি উদ্ধৃত করুন। যজমান সমস্ত দিন যে সংক্রম করিয়াছেন, এতদ্বারা তৎসমস্তই উদ্ধৃত করিয়া নির্ভয় আহবনীয়ে স্থাপন করা হয়। যজমান প্রাতঃকালে [ অধ্বযুর্তিক ] বলিবেন, আহবনীয় অগ্নি উদ্ধৃত করুন। তিনি সমস্ত রাত্রিতে যে সংকর্ম করিয়াছেন, এতদ্বারা তৎসমস্তই উদ্ধৃত করিয়া নির্ভয় আহবনীয়ে স্থাপন করা হয়। আহবনীয় যজ্ঞস্বরূপ; আহ্বনীয় স্বর্গস্বরূপ; যে ইহা জানে, সে স্বর্গ-লোককে যজ্ঞসরপ স্বর্গলোকে স্থাপন করে। যে যুজ্মান অগ্নিহোত্তে ব্যবহার্য্য হোমদ্রব্যকে বিশ্বদেবদৈবত, বোড়শ-ক্ষাট্রত ও পশুগলে প্রতিষ্ঠিত ব্যাহ্রা জানে, সে বিশ্বদেব-দৈবত, যোডশকলান্বিত ও পশুগণে প্রতিষ্ঠিত অগ্নিহোত্র যজ্ঞারা সমূদ্ধ হয়। ঐ হোমদ্রব্য ( ফীর ) যতফণ গাভীর শরীরে থাকে, তথন উহার দেবতা রুদ্র : যথন বংসের স্পর্শে আইদে, তথন উহার দেবতা বস্তু; মুখন উহা দোহন করা যায়, তখন দেবতা অভিদয়; দোহনাত্তে দেবতা সোম; অগ্নিতে পাকের সময় দেবতা বরুণ; পাত্রমধ্যে তাপে ফাত হইয়া উঠিবার সময় দেবতা পুদা; পাত্র হইতে উথলিয়া পড়িবার সময় দেবত। মরুদাণ ; বুৰুদযুক্ত অবস্থায় দেবতা বিশ্বদেবগণ ; শব গড়িলে দেবতা মিত্র; অগ্নি হইতে নামাইয়া রাখিলে দেবতা সাবাপৃথিবী; হোমের জন্ম গ্রহণের উপক্রম করিলে দেবতা সবিতা; গ্রহণ করিয়া লইয়া যাইবার সময় দেবতা বিষ্ণু; বেদিতে রাখিলে দেবতা সুহস্পতি; প্রথম আহুতিকালে দেবতা অগ্নি, শেষাত্তিকালে দেবতা প্রদাপতি; আহুতির পর দেবতা ইন্দ্র। এইরূপে অগ্নিহোত্রের হোসদ্রব্য বিশ্বদেবদৈবত, [উল্লিখিতরূপ ] ঝেড়শ-অবস্থাযুক্ত এবং পশুগণে প্রতিষ্ঠিত হয়। যে ইহা জানে, দে বিশ্বদেনদৈবত, ষোড়শকলান্বিত ও পশুগণে প্রতিষ্ঠিত অগ্নিহোত্র যজ্ঞদারা সমৃদ্ধ হয়।

### দ্বিতীয় থণ্ড

#### অগ্নিহোত্র

অগ্নিহোতা যজে বৈকল্য ঘটিলে ভাহার প্রায় ছিত্ত ব্যবস্থা যথা—"যস্তাগ্রি-হোকী-----জুহোভি"

যে যজমানের অগ্নিহোত্রী গাড়ী বংসসংযোগনা পার বেছিন-কালে বসিয়া পড়ে, সেথানে কি প্রায়শ্চিত হইবে ?

সেই গাভীকে লক্ষ্য করিয়া এই মন্ত্র পাঠ করিবে "যম্মান্টামা নিষীদিদ ততো নো অভয়ং ক্ববি। পশৃন্ধঃ সর্বনান্ গোপায় নমো রুদ্রায় মীচুমে"—যাহার ভয়ে তুমি বিদয়াছ, তাহা হইতে আমাদের অভয় সম্পাদন কর; আমাদের সকল পশুকে রক্ষা কর; সেচনসমর্থ রুদ্রকে প্রণাম। তৎপরে এই মন্ত্রে গাভাকে উঠাইবে—"উদস্থাদ্ দেব্যদিতিরায়্র্রজ্ঞপতার্বাধাৎ। ইন্দ্রায় কৃণুতা ভাগং মিত্রায় বরুণায় চ"—দেবা অদিতি উঠিয়াছেন, উঠিয়া যজ্ঞপতিতে (য়য়য়ানে) আয়ু স্থাপন করিয়াছেন; ইন্দ্রকে, মিত্রকে ও বরুণকে আপনার ভাগ দিয়াছেন। তৎপরে তাহার বাঁটে জল দিয়া ও মুখে জল দিয়া সেই গাভী ব্রাক্ষাণকে দান করিবে। ইহাই এম্বনে প্রায়শিচত।

যাহার ছান্নিহোত্রী গাভী বৎসসংযোগের পর দোহনকালে হম্বারব করে, সেম্বলে কি প্রায়শ্চিত্ত? ঐ গাভী যজমানকে আপনার ফুধা জানাইবার জন্মই ঐরপ রব করে; অতএব [অমঙ্গলের] শান্তির জন্ম তাহাকে এই মস্ত্রে অন্ন (তৃণাদি) খাওয়াইবে; কেননা অন্নই শান্তিহেতু। [ মন্ত্র ] "সূয়বসাদ্তগবতী হি ভূয়াঃ"—ভগবতী, ভূমি স্থন্দরভূণভোজিনী হও। এস্থলে ইহাই প্রায়শ্চিত্ত।

যাহার অগ্নিহোত্রী গাভী বৎসদংযোগের পর দোহনকালে বিচলিত হয় [ও ফার ফেলিয়া দেয়], সেন্থলে কি প্রায়শ্চিত্ত? ভূমিতে যে ক্লীর ফেলিয়া দিবে, তাহা স্পর্শ করিয়া এই মন্ত্র জপ করিবে—"যদন্ত তুরাং পৃথিবীমস্থ যদোষণীরত্যস্পদ্ যদাপঃ। পয়ো গৃহেষু পয়ো অল্পায়াং পয়ো বংসেরু পয়ো অস্তু তন্ময়া"—যে ত্রগ্ধ পৃথিবীতে পতিত হইয়াছে, যাহা ওয়ধির উপর (ঘাদের উপর) পড়িয়াছে, যাহা জলে পড়িয়াছে, সেই সমুদয় ত্রন্ধ আমাদের গৃহে, আমাদের গাভীতে, আমাদের বংসে ও আমাদের শরীরে (উদরে) স্থানলাভ করুক। ধে তুগ্ধ অবশিষ্ট থাকিবে, তাহা যদি হোমের পাকে পর্যাপ্ত হয়, তবে [প্রায়শ্চিতের পর ] তদ্বারাই হোম করিবে। কিন্তু যদি সমস্ত তুগ্ধই ভূপতিত হয়, তাহা হইলে অন্য গাভী আনিয়া তাহাকে দোহন করিয়া তদ্বারা হোম করিবে। [ যদি অন্য গাভী না পাওয়া যায় ] তাহা হইলে অন্য দ্ৰো, অন্ততঃ শ্ৰদ্ধা দ্বারাও, হোম করিবে। মে ইহা জানিয়া অগ্নিহোত্র হোম করে, তাহার দকল দ্রব্যই যজ্ঞযোগ্য হইয়াছে, দকল দ্রব্যই হোমার্থ গৃহীত হইয়াছে।

<sup>(</sup>১) দুধানা পাইলে দাধ বা যবাগু প্রভৃতি হোমদ্রবে। হোম করিবে। তাহাও না পাইলে
"অহং শ্রদ্ধাং জুহোমি" এই সক্ষম বারা শ্রদ্ধা হোম করিবে। অগ্রিহোত্র কিছুতেই পরিত্যাপ
করিবেন।

## তৃতীয় খণ্ড **অ**গ্নিহোত্র

শ্রন্ধাহোমের কথা বলা হইল। শ্রন্ধাহোমে কোন পার্থিবদ্রব্য হ্রারূপে দেওয়া হয় না; ইহার দক্ষিণাস্থরূপ গ্রন্থি প্রত্যা ক্ষান্ত ধন দিতে হয় না। এইহেটু ইহাকে ভাবনাহোমেও বলে। এই ভাবনাহোমের স্থলে বলা হইতেছে যথা—"অসৌ বা অস্ত্যান্ত গ্রহান্ত হুক্তি"

ভাবনা-হোম বিষয়ে ী যজ্ঞানের পক্ষে ঐ আদিত্য যুপস্বরূপ, পৃথিবী বেদিস্বরূপ, ওর্গধ্যকল বহিঃস্বরূপ, বনস্পতি সকল ইয়াদরপে, জল খোদ্যীদ্বরূপ ও দিক্সমূহ পরিধিদ্বরূপ হইয়া থাকে। যে ইহা জানিয়া অগ্নিয়েত্র হোম করে, তাহার সম্পর্কযুক্ত যাহা হিছু ইহুলোকে নফ্ট হয়, যে কেহ মরিয়া যায়, যাহা কিছু অপগত হয়, দে সমস্তই বজে প্রদত্ত বস্তুর ন্যায় এ স্বর্গলোকে তাহার নিকট ফিরিয়া আমে। ঐ শ্রদ্ধাহোমকারী কথনও দেবগণকে, কথনও মনুষ্যকে, এমন কি জগতে যাহা কিছ আছে, তৎ দমস্তই দক্ণিধিরূপে কল্পনা করেন। সায়ংকালে আত্তির সময় (ঋত্রিক্-রূপে ক্য়িত) দেবগণের হস্তে মনুযাগণকে ও এমন কি জগতে যাহা কিছু আছে, তৎসমস্তই, দক্ষিণাস্বরূপে অর্পণ করা হয়। দেবগণে দক্ষিণাম্বরূপে সমর্পিত হইলে মনুষ্যগণ [রাত্রিকালে ] গৃহবৃদ্ধি-শূন্য হইয়া শন্যায় লীন হইয়া পড়ে। প্রাতঃকালে আহুতির मगरा भिविक-कार्य किल्रा । मनुगागर्गत इरख रामनगणरक उ এনন কি জগতে বাহা কিছু আছে তৎ সমস্তই, দক্ষিণা-স্বরূপে দেওর। হয়। তখন (দিবাভাগে) দেবগণ [ মনুষ্যের অবীন হট্য়া] আমি [ঐ ব্যক্তির] এই কার্য্য করিব, আমি [ঐ ব্যক্তির নিকট] ঐ স্থানে যাইব, এইরূপ বলিতে বলিতে [মনুম্যের] অভিপ্রায় বুঝিয়া কার্য্য করিবার চেফা করেন।' যে ইহা জানিয়া অগ্নিহোত্র হোম করে, সে, সর্বস্ব [দিনিশাস্বরূপে] দান করিলে যে যে লোক অর্জ্জন করা যায়, সেই সমস্ত লোকই অর্জ্জন করিয়া থাকে।

তংপরে ভারিগেরপ্রশাসা মগা—"অগ্নরে বা এবঃ ...... অরিহোরং ছুহোতি"
সায়ংকালে অমিতে যে আহুতি দেওয়া যায়, তাহা
[গবাসয়ন যাগের আরস্তে প্রযুক্ত] আম্বিনশস্ত্রের তুল্য।
এম্বলে [অগ্নুদ্ধরণ মন্ত্রের অন্তর্গত] বাক্ শব্দই প্রতিগরের
কার্য্য করে। যে ইহা জানিয়া অমিহোত্র হোম করে, অগ্নির
সাহাগ্যে তাহার [গবাময়নের আরস্তে] রাত্রিতে বিহিত
ভাগ্রিনশস্ত্র পাঠের ফল হয়।

প্রতিঃকালে আদিত্যকে যে আহুতি দেওরা যায়, তাহা
[গনাসয়নের শেষভাগে প্রযুক্ত] সহাব্রতের ভুল্য হয়!
এত্বলে। অগ্নিহোত্রভক্ষণ মন্ত্রের অন্তর্গত ) অন্ধ শব্দে [অন্ধরূপ]
প্রাণই প্রতিগরের কার্য্য করে। যে ইহা জানিয়া অগ্নিহোত্র
হোস করে, আদিত্যের সাহায্যে তাহার মহাত্রত দিবসের
[নিক্ষেবল্য] শস্ত্র পাঠের ফল হয়।

<sup>(</sup>১) সামহেরমে দেবগণ কজিক্, মকুষা ও অক্স যাবতীয় জাগতিক পদার্থ দক্ষিণা। দক্ষিণাকপে দেবগণের হল্ডে সমর্পিত হইলে সমুষা রাজিকালে ঘুমাইয়া পড়েও সম্পূর্ণভাবে দেবগণের
অধীন হয়। প্রাতর্হোমে মনুষাগণই ঋছিক্, দেবগণ ও জাগতিক পদার্থ তাঁহাদের নিকট প্রদত্ত
দক্ষিণা। দিনের বেলায় দেবতারা মনুষার অধীন হইয়া তাঁহাদের হিতসাধনার্থ নিযুক্ত থাকেন।

<sup>(</sup> २ ) এরং পরে রেডোহসাস্থ এই মল্লে অগ্নিহোত্তের হবা ভক্ষণ করিতে হয়।

এই অগ্নিহোত্রে সংবংসর মধ্যে সায়ংকালীন আহুতি-সংখ্যা সাতশত বিশ; সংবংসরমধ্যে প্রাতঃকালীন আহুতি-সংখ্যাও সাতশত বিশ; এইরূপে আহুতিসংখ্যা [ গবাময়ন যাগে ] অগ্নির যজুর্মন্ত্রপূত ইফ্টকসংখ্যার সমান। সে কিলা জানিয়া অগ্নিহোত্র হোম করে, তাহার সংবংসরমধ্যে [ গবাময়ন সত্ত্রের ] চিত্য অগ্নিদারা যাগ করার ফল হয়।

# চতুৰ্থ খণ্ড

## অগ্নিহোত্র

তৎপর অগ্নিচোত্রের সময় সম্বন্ধে কথা—"রুষশুল্লো হ ......হোতবাম্"

জাতৃকর্ণ্য (জতৃকর্ণের পৌত্র) বাতাবত (বতাবতের পুত্র)
রুষশুস্ম 'ঋষি [অগ্নিহোত্রীদিগকে সম্বোধন করিয়া] বলিয়াছিলেন, পূর্বেব অগ্নিহোত্র ছুইদিনে আহুত হইত, এখন কিন্তু
একদিনেই হুইতেছে, ইহা দেবগণকে আমি বলিয়া দিব। '

গন্ধবিকর্তৃক গৃহীতা কুমারী (কোন ঋষিকতা) এইরূপ বলিয়াছিলেন, পূর্বের অগ্নিহোত্র ছুইদিনে আহুত হইত, এখন কিন্তু একদিনেই হইতেছে, ইহা আমি পিতৃগণকে বলিয়া দিব।

<sup>&#</sup>x27;৩) গ্রাময়ন যাগারস্তে অভিরাতে উত্তর বেদি নির্মাণ করিতে হয়। উহাতে ১৪৪০খানি ইষ্টুক আবশুক: প্রত্যেক ইষ্টুকের স্থাপনাম পৃথক্ যজুর্মন্ত্র পঠিত হয়। এই বেদিতে স্থাপিত অগ্নির নাম—চিত্য অগ্নি।

<sup>(</sup>১) বুষের ভায় বলশালী (সারণ)

<sup>(</sup>২) প্রাচীন প্রিরা হুই দিনে হোম করিজেন। আধুনিক কবিরা একদিনে করিজেছেন। ইতঃ অফুচিড। (সাল্ধ)

[ সূর্য্য ] অস্তগত হইলে সায়ং হোম করিলে ও অনুদিত থাকিতে প্রাতঃকালে হোম করিলে একদিনে অগ্নিহোত্রের হোম হয়; আর অস্তগমনের পর সায়ংকালে ও উদয়ের পর প্রাতঃকালে হোম করিলে তুইদিনে হোম হয়।

এইজন্য উদয়ের পরই হোম কর্ত্তব্য।

যে অনুদয়ে হোম করে, সে চব্বিশ বৎসরে গায়ত্রী লোক প্রাপ্ত হয়; আর যে উদয়ে হোম করে, সে বার বৎসরে প্রাপ্ত হয়। সে ব্যক্তি ছুই বৎসর অনুদয়ে হোম করিলে এক বৎসরে কৃত উদয়ে হোমের ফল হয়। যে ইহা জানিয়া উদয়ে হোম করে, সে সংবৎসরেই সংবৎসরের ফল পায়। এইজন্য উদয়ের পরই হোম কর্ত্তব্য।

যে অস্তগমনের পর সায়ংহোম করে ও উদয়ের পর প্রাতর্হোম করে, সে দিন ও রাত্রি উভয়ের তেজেই হোম করিয়া থাকে; কেননা রাত্রি অগ্নির তেজেই তেজস্বতী, আর দিন আদিত্যের তেজেই তেজস্বী। যে ইহা জানিয়া উদয়ের গার হোম করে, তাহার দিন রাত্রি উভয়ের তেজেই হোম করা হয়। সেইজন্য উদয়ের পরই হোম কর্ত্র্য।

## পঞ্চম থণ্ড অগ্নিহোত্র

অগ্নিহোত্র সহজে আরও কাল—"এতে হ বৈ……হোতব্যম্" এই যে দিন ও রাত্রি, উহা িরথরূপী ী সংবৎসরের

<sup>(</sup> ७ ) भाराजीत चक्कत्रमःश्रा চरियम ।

ছুইখানি চাকা। এ ছুয়ের সাহায্যেই সংবৎসর পাওয়া যায়।
এক চাকায় চলিলে যেরপে হয়, যে অনুদয়ে হোন করে,
সে যেন সেইরূপ। আর ছুই চাকায় চলিলে যেমন জ্রুতবেগে
পথ অতিক্রম করা চলে, যে উদয়ের পর হোম করে, সে
সেইরূপ। এই বিষয় লক্ষ্য করিয়া এই যজ্ঞগাথা গীত
হুইয়া থাকেঃ—

"যাহা ভূত ও যাহা ভবিষ্যৎ, সে সমস্তই রূহৎ ও রণ ঃর এই [ পৃষ্ঠস্তোত্রনিপ্পাদক ] সামদ্বয়ে যুক্ত হইয়া চলিতেছে। ধীর ব্যক্তি অগ্লির আধান করিয়া তত্ত্ত্য় দ্বারা যাগ করিবেন; দিবাভাগে একের ( সূর্য্যের ) হোম করিবেন, রাত্রিতে অত্যের ( অগ্লির ) হোম করিবেন।"

রাত্রির সহিত রথন্তরের সম্বন্ধ ও দিনের সহিত বৃহতের সম্বন্ধ; প্রায়েই রথন্তর ও আদিত্যই বৃহৎ। যে ইহা জানিয়া উদয়ের পর হোম করে, ঐ ছুই দেবতা তাহাকে ব্রপ্পের (আদিত্যের) স্থান স্বর্গলোক প্রাপ্ত করান। সেইজন্ম উদয়ের পরই হোম করিবে।

এই বিষয়ে [আর একটি] যজ্ঞগাথা গীত হইয়া থাকে:—
"দ্বিতীয় অশ্ব যোজনা না করিয়া যে ব্যক্তি একটিমাত্র
অশ্ব দ্বারা [ রথ চালাইয়া ] যায়, যেসকল ব্যক্তি উদয়ের
পূর্বেবে হোম করে, তাহারাও সেইরূপ চলিয়া থাকে।"

এ জগতে যাহা কিছু আছে, তৎ সমস্তই ঐ [ আদিতা ]

<sup>(</sup>১) যজগাথা যজ প্রতিপাদিকা গাথা। স্ভাষিত্রত্বেন সংক্রিগাঁরমানা গাথা। (সারণ) (২) সম্প্রকাণ্ডই (ভূত ও ভবিষ্ৎ) বৃহৎ ও রুধ্তরের রোগে চলিডেছে।

দেবতার পশ্চাৎ গমন করে; এই জন্ম জগতে যাহা কিছু আছে, তৎ সমস্তই এই দেবতার অনুতর; ঐ দেবতাও এইরূপে বহু-অনুচর-যুক্ত। বে ইহা জানে, সে অনুচর লাভ করে ও তাহার বহু অনুচর হয়।

ঐ আদিত্য একমাত্র অতিথির স্থায় হোমকর্ত্তার গৃহে [উপস্থিত হইরা | বাস করেন। এ বিষয়ে একটি গাথা আছেঃ—

"যে চোর হইয়া পদ্মের মূল অপহরণ করিয়াছে, সে নিষ্পাপ ব্যক্তির প্রতি পাপাপবাদের ফল ভোগ করুক, সে পাপীর পাপের ফল ভোগ করুক, সে নায়ংকালে সমাগত একমাত্র অতিথিকে [গৃহ হইতে] বাহির করার ফল ভোগ করুক" ।

ঐ [ পাথায় উক্ত ] একমাত্র অতিথি ঐ আদিত্য । তিনিই হোমকারার নিকটে আদিয়া বাদ করেন। যে ব্যক্তি আমি-হোত্রে দমর্থ হইয়াও আমিহোত্র হোম না করে, দে দেই [ আত্থিরূপী ] দেবতাকে বাহির করিয়া দেয়। যে আমিহোত্রে দমর্থ হইয়াও অমিহোত্র হোম না করে, ঐ দেবতা তাহাকে এই লোক ও ঐ [ স্বর্গ ] লোক, উভয় লোক হইতেই বাহির করিয়া দেন। অতএব যে আমিহোত্রে দমর্থ, দে যেন হোম

<sup>(</sup>৩) এই বিবরে এই মর্মে শ্রাভি থাড়ে। স্থা সকলের প্রাণ গ্রহণ করিয়া অন্ত ধান ও সকলের প্রাণ গ্রহণ করিয়া উপিত হন।

<sup>(</sup> ৪ ) কোন মাজিক, পল্লের মূল (বিস ) চুর করিয়াছে, এই অপবাদগ্রস্ত হইয়া সপ্তামিদের সমূপে আম্বাদাম কালনার্থ ঐ গাণামারা শপ্প করিয়াছিল। সেই গাখা এছলে উদ্ধৃত হইছে। ( সার্থ ) এছলে উহার ঘৌজিক হা পরে দেখান হইতেছে।

করে। সেইজন্ম লোকে বলে যে, সায়ংকালে সমাগত অতিথিকে বাহির করিয়া দিবে না।

এইরপ শুনা যায়, যে জনশ্রুতের পুত্র নগরবাসী ঋষি এই তত্ত্ব জানিয়া উদয়ের পর হোমকারী মনুতস্তুর পৌত্র একাদশান্দের পুত্রকে লক্ষ্য করিয়া বলিয়াছিলেন, ইনি সেই তত্ত্ব জানিয়া হোম করেন, কি না জানিয়া হোম করেন, তাহা ইহার প্রজা (বংশর্দ্ধি) দেখিয়া স্থির করিব। সেই একাদশাক্ষের পুত্রের [বহু জনাকীর্ণ ] রাষ্ট্রের মত বহু সন্তান হইয়াছিল। যে ঐ তত্ত্ব জানিয়া উদয়ের পর হোম করে, তাহার রাষ্ট্রের মতই বহু সন্তান জন্মে। এই হেতু উদয়ের পরই হোম করিবে।

# ষষ্ঠ খণ্ড অগ্নিহোত্র

অগ্নিহোত্র সম্বন্ধে অন্তান্ত কথা—"উত্তন্ন, ..... এঘামিতি"

আদিত্য উদয়ের পরই [হব্যার্থী হইয়া] আহবনীয়ে আপন রিশ্ম যোজনা করেন। যে অন্তুদয়ে হোম করে, সে যেন [ভূমিষ্ঠ হইবার পূর্কেই] অজাত বালককে বা বৎসকে স্তন দিয়া থাকে। যে উদয়ে হোম করে, সে যেন জাত বালককে বা বৎসকে স্তন দেয়। যে ব্যক্তি [উদিত] সূর্য্যকে হব্যদান করে, ভক্ষণীয় অন্ধ উভয় লোকেই, ইহলোক ও স্থানোক উভয় লোকেই, তাহার নিকট উপস্থিত হয়।

যে ব্যক্তি অনুদরে হোম করে, সে যেন মনুষ্যকে বা হস্তীকে হস্ত প্রদারণের পূর্ব্বেই [ খাগ্য ] দান করিতে যায়। আর যে উদয়ে হোম করে, সে যেন মনুষ্যকে বা হস্তীকে হস্তপ্রসারণের পর [ খাগ্য ] দান করে। যে ইহা জানিয়া উদয়ের পর হোম করে, তাহাকে [ আদিত্য ] ঐ [ হব্যগ্রহণার্থ প্রসারিত ] হস্তদারা উর্দ্ধে তুলিয়া স্বর্গলোকে স্থাপন করেন। এই হেতু উদয়ের পরই হোম করিবে।

আদিত্য উদয়ের পরই সকল ভূতকে প্রণয়ন করেন (সকলকে চেফীযুক্ত করেন); এইজন্ম ইঁহার নাম প্রাণ। যে ইহা জানিয়া উদয়ের পর হোম করে, তাহার সমস্ত দ্রব্য প্রাণেই মাহুত হয়। অতএব উদয়ের পরই হোম করিবে।

যে ব্যক্তি সূর্য্য অস্তগমন করিলে সায়ংহোম করে, ও উদিত হইলে প্রাতর্হোম করে, সে সত্য মন্ত্র উচ্চারণ করিয়া সত্যেই হোম করে। "ভূভূবঃ স্বরোম্ অগ্লির্জ্যোতির্জ্যোতিরগ্লিঃ" বলিয়া সায়ংকালে এবং "ভূভূবঃ স্বরোম্ সূর্য্যো জ্যোতি-র্জ্যোতিঃ সূর্য্যঃ" এই বলিয়া প্রাতঃকালে হোম করা হয়। যে ইহা জানিয়া উদয়ের পর হোম করে, তাহার সত্যমন্ত্র উচ্চারণ হয় ও সত্যে হোম হয়। অতএব উদয়ের পরই হোম করিবে।

এই উপলক্ষে এই যজ্ঞগাথা গীত হয় :—"যাহারা উদয়ের পূর্ব্বে অগ্নিহোত্র হোম করে, তাহারা দিবাভাগে কীর্ত্তনীয় [সূর্য্যের] রাত্রিতে কীর্ত্তন করিয়া প্রতিদিন প্রাতঃকালে অসত্য কহিয়া থাকে। কেননা, সূর্য্য জ্যোতিঃস্বরূপ; কিন্তু সে সময়ে (উদয়ের পূর্ব্বে) সূর্য্যের সেই জ্যোতি থাকে না।

#### সপ্তম খণ্ড

#### প্রায়শ্চিত্ত

ব্যাহতি হারা প্রায়শ্চিত্ত সম্পাদন যথা—" প্রজাপতিরকাময়ত • • • কর্ত্তবা।" প্রজাপতি কামনা করিলেন, আমি বহু হইয়া জ্নাব। তিনি তপস্থা করিলেন। তিনি তপস্থা করিয়া পৃথিবী, অন্তরিক ও ছ্বালোক, এই লোকসকল সৃষ্ঠি করিলেন; তৎপরে সেই লোকসকলের পর্য্যালোচন। করিলেন। ভাঁহার পর্য্যালোচনায় দেই লোকসকল হইতে তিনটি জেনতি জন্মিল; পৃথিবী হইতে অগ্নি, অন্তরিক হইতে বায়ু, ও ত্যুলোক হইতে আদিত্য জন্মিল। তথন তিনি সেই তিন জ্যোতির পর্যালোচনা করিলেন। তাঁহার পর্যালোচনায় তিন বেদ জন্মিল; অগ্নি হইতে ঋথেদ, বায়ু হইতে যজুর্বেদ, ও আদিতা হইতে সামবেদ জন্মিল। তথন তিনি সেই বেদের পর্যালোচনা করিলেন। তাঁহার পর্যালোচনায় মেই কে হইতে তিন শুক্র (জ্যোতিঃপদার্থ) জন্মিল; ঋথেদ হইতে ভূঃ, যজুর্নেদ হইতে ভুবঃ, দামবেদ হইতে স্বঃ জন্মিল। তথন তিনি সেই শুক্রের প্র্যালোচন। করিলেন। তাঁহার প্র্যালোচনায় তাহা হইতে তিন বর্ণ জন্মিল; — আকার, উকার ও মকার। তিনি সেই তিন বর্ণকে একত্র যোগ করিলেন; তাহাতে তাহা ওঁ হইল। এইজন্ম ও বলিয়াই প্রণব করে: এ মর্গলোকও ও-স্বরূপ; ঐ যে আদিত্য কাপ দেন, তিনিও ওঁ-স্বরূপ।

সেই প্রজাপতি যজ্ঞ বিস্তার করিলেন, যজ্ঞের আযোজন

করিলেন ও তদ্ধারা যাগ করিলেন। ঋক্ষারা হোতার কর্মা করিলেন, যজ্ঃদ্বারা অধ্বযুরি কর্মা করিলেন, সামদ্বারা উদ্গীথ (উদ্গাতার কর্মা) করিলেন; এবং ত্রয়ীবিভার মধ্যে যাহা শুক্র (সারভূত), তদ্বারা ব্রহ্মার কর্মা করিলেন। সেই প্রজাপতি দেবগণকে যজ্ঞ দান করিলেন। দেবগণ যজ্ঞ বিস্তার করিলেন, যজ্ঞের আয়োজন করিলেন, তদ্বারা যাগ করিলেন; তাহারা ঋক্ষারা হোতার কর্মা, যজুঃদ্বারা অধ্বযুরি কর্মা, সামদ্বারা উদ্গীথ করিলেন, এবং ত্রয়ীবিভার যাহা শুক্র, তদ্বারা ব্রহ্মার কর্মা করিলেন।

সেই দেবগণ প্রজাপতিকে বলিলেন, যদি আমাদের যজে 
থাক্ বা যজুং বা সাম মন্ত্র হইতে কোন আর্ত্তি (প্রমাদ)
ঘটে, অথবা আমাদের অজ্ঞাত কোন মন্ত্র হইতে আর্ত্তি
ঘটে, অথবা যদি সকলপ্রকার মন্ত্র হইতেই আর্ত্তি ঘটে, তাহা
হইলে কি প্রায়শ্চিত্ত হইবে ? সেই প্রজাপতি দেবগণকে
বলিলেন, যদি তোমাদের যজে ঋক্ হইতে আর্ত্তি ঘটে, তবে
ভূঃ এই মন্ত্রে গার্হপত্যে হোম করিবে; যদি যজুং হইতে
আর্ত্তি ঘটে, তবে আগ্রাপ্রীয়ে ভূবং মন্ত্রে হোম করিবে, অথবা
হবির্যজ্ঞস্থলে [আগ্রাপ্রীয়ের অভাবে ] দক্ষিণাগ্রিতে ভূবং মন্তরে
হোম করিবে'; যদি সাম হইতে আর্ত্তি ঘটে, তবে আহবনীয়ে
স্বঃ মন্ত্রে হোম কারবে। যদি [আর্ত্তির কারণ] অজ্ঞাত হয়
বা সকল মন্ত্র হইতে আর্ত্তি ঘটে, তাহা হইলে ভূভুবং সঃ মন্ত্রে
উচ্চারণ করিয়া আহবনীয়ে হোম করিবে।

<sup>(</sup>১) ২বির্গত্তে আগ্রীপ্রায় থাকে না। অগ্যাধের, অগ্নিহোত্ত, দর্শপূর্ণমাস, চাতুর্মান্ত, দাক্ষারণ, কোওপারিনামনন, সৌত্তামণী এই কর্মি হবির্গত্ত।

এই যে [তিনটি ] ব্যাহৃতি, ইহারাই বেদের আন্তরিক সংযোগসাধনের উপায়। যেমন একদ্রব্য দ্বারা অন্যদ্রব্য সংযুক্ত করা যায়, যেমন [হস্তপদাদির ] এক পর্বদ্রারা অন্যপর্ব যুক্ত থাকে, শ্লোগ্লাদ্রারা [দেহের অন্য ধাতু ] যুক্ত হয়, চর্ম্মদারা চর্মজদ্রব্য যুক্ত হয় অথবা ভগ্ন দ্রব্য যুক্ত হয়, সেইরূপ এই ব্যাহ্নতিত্রয় যজ্ঞের ভগ্ন অঙ্গ যুক্ত করিয়া প্রায়শ্চিত্ত সাধন করে; অত এব ইহাকেই যজ্ঞে প্রায়শ্চিত্ত করিবে।

# অফীম খণ্ড ব্ৰহ্মার কর্নুবা

মহাবদেরা ( ব্রহ্মবাদীরা ) প্রশ্ন করেন, ঋক্ষারা হোতার, যজুঃছারা অধ্বর্যুর এবং সামদ্বারা উল্গাথ কর্মা নিম্পন্ন হয়; ত্রয়ী বিন্যা ইহাতেই সমাপ্ত হইল; তবে কিসের দ্বারা ব্রহ্মার কর্মা নিম্পন্ন হইবে ! [উত্তর] ত্রয়ী বিদ্যা দ্বারাই হইবে, এই উত্তর দিবে।

এই যিনি সঞ্চরিত হন, যজ্ঞ সেই বায়ুস্বরূপ; বাক্য ও মন সেই যজ্ঞের সঞ্চরণ পথ; কেন না বাক্যদ্বারা ও মনদ্বারা লোকে যজ্ঞে প্রবৃত্ত হয়। এই [ভূমি] বাক্যস্বরূপ; এই হেডু বাক্যরূপ ত্রেয়ীবিদ্যা দ্বারা যজ্ঞের এক পক্ষ (ভাগ) সংস্কৃত (স্থুসম্পাদিত) হয়; এবং ব্রহ্মা মনদ্বারা [অন্য পক্ষ] সংস্কৃত করেন।

কোন কোন ব্রহ্মা [ অধ্বয়ু কৈর্ত্তক ] প্রাতরকুবাক পাঠে অনুজ্ঞার পর স্তোগভাগ নামক মন্ত্র জপ করিয়া কথা কহিতে কহিতেই সেখানে উপস্থিত থাকেন। এক ব্রাহ্মণ প্রাতরত্বাক পাঠে অনুজ্ঞার পর ব্রহ্মাকে কথা কহিতে দেখিয়া এ সম্বন্ধে বলিয়াছিলেন, এই যজের অর্দ্ধেক অন্তহিত হইয়াছে; সাকুষে এক পায়ে হাঁটিতে গেলে অথবা রথ এক চাকায় চলিতে গেলে যেমন প্রমাদ লাভ করে, এই যজ্ঞও দেইরূপ প্রমাদ পাইতেছে; যজের প্রমাদের দঙ্গে যজ-মানেরও প্রমাদ ঘটিতেছে। এইহেতু ব্রহ্মা প্রাতরকুবাক পার্চে অনুজ্ঞার পর বাক্য সংযম করিবেন। উপাংশু ও অন্তর্যাম গ্রহে হোমের সময় হোমসমাপ্তি পর্য্যন্ত, প্রমানস্তোত্র পাঠের অনুজ্ঞার পর শেষ ঋকের পাঠ পর্য্যন্ত, আর যে সকল [ আজ্যাদি ] স্তোত্র শস্ত্রসমন্বিত, তাহাদের বষট্কার পর্যান্ত, বাক্য সংযম করিয়া থাকিবেন। তাহা হইলে মানুষে জুই পায়ে হাঁটিলে বা রথ তুই চাকায় চলিলে যেমন কোন রিষ্টি ঘটে না, সেইরূপ যজের রিষ্টি (বিল্ল) হইবে না; যজের রিষ্টি না হইলে যজমানেরও রিষ্টি হইবে না।

# নবম খণ্ড

## ব্ৰহ্মার কর্ত্তব্য

এ বিষয়ে প্রশ্ন আছে :—ইনি আমার হিতার্থ [ঐন্দ্রবায়বাদি] গ্রহ গ্রহণ করিয়াছেন, আমার জন্ম গ্রহ প্রচার করিয়াছেন,

<sup>( &</sup>gt; ) "রশ্মিরসি ক্রায় ডা" ইত্যাদি ম**ন্ত**।

আমার জন্ম আহুতি দিয়াছেন, এই ভাবিয়া যজমান অধ্বর্যুকে দক্ষিণা দেন; ইনি আমার জন্ম উদ্গাতার কর্ম্ম করিয়াছেন, এই ভাবিয়া তিনি উদ্গাতাকে দক্ষিণা দেন; ইনি আমার জন্ম অনুবাক্যা পাঠ করিয়াছেন, আমার জন্ম শস্ত্রপাঠ করিয়াছেন, আমার জন্ম যাজ্যা পাঠ করিয়াছেন, এই ভাবিয়া তিনি হোতাকে দক্ষিণা দেন; ব্রহ্মা তবে কোন্ কর্ম্ম করিয়া দক্ষিণা লয়েন? অথবা বুঝি কোন কর্ম্ম না করিয়াই দক্ষিণা লয়েন!

িউত্তর ] যিনি ব্রহ্মা, তিনি যুজের ভিষক (চিকিৎসক); তিনি যজের ভেষজ ( বৈকল্যনাশ বা চিকিৎসা ) করিয়া দক্ষিণা লন। আবার ব্রহ্মা ছন্দের (বেদের) সারভাগ বহুসংখ্যক ব্রহ্মবারা (বেদমন্ত্রদারা) ঋত্বিক্কর্ম করিয়া থাকেন, এই জন্মই ইহার নাম ব্রহ্মা। ইনি অন্য ঋত্বিক্দের অগ্রেই অর্দ্ধভাগ পাইয়া থাকেন। [ দিফিণাসম্বন্ধে ] ব্রহ্মার ভাগ অর্দ্ধেক, অন্য ঋত্বিকের ভাগ অর্দ্ধেক। সেইজন্ম যদি যজেে ঋক্ হইতে বা যজুঃ হইতে বা দাম হইতে অথবা কোন অজ্ঞাত মন্ত্ৰ হইতে অথবা দকলপ্রকার মন্ত্র হইতে আর্ত্তি ঘটে, তবে [ অ্যান্ড ঋত্বিকেরা ] ভ্রন্সাকেই তাহা জ্ঞাপন করেন; এবং দেই ভ্রন্সা, যজ্ঞে ঋক্ হইতে আর্ত্তি ঘটিলে ভূঃ মন্ত্রদারা গার্হপত্যে, যজুঃ হইতে ঘটিলে ভুবঃ মন্ত্রদারা আগ্নীধ্রীয়ে, অথবা হবির্যজ্ঞসংলে দক্ষিণাগ্লিতে, দাম হইতে ঘটিলে স্বঃ মন্ত্রদারা আহবনীয়ে, কোন অজ্ঞাত কারণে আর্ত্তি ঘটিলে বা সকলপ্রকার মন্ত্র হইতে আর্ত্তি ঘটিলে ভূর্ভুবঃ স্বঃ মন্ত্রদারা আহবনীয়ে হোম করিবেন।

অধ্বর্যুকর্তৃক স্থোত্রপাঠে অমুজ্ঞার পর প্রস্তোত!

(তন্নামক উদ্গাতা) ব্রহ্মাকে বলিবেন, অহে ব্রহ্মা, অহে প্রশাস্তা, [তোমার অনুজ্ঞা পাইলে] আমরা স্তোত্র গান করিব। প্রাতঃসবনে ব্রহ্মা "ভূঃ" উচ্চারণান্তে বলিবেন, ইন্দ্রনৈবত স্তোত্র গান কর। মাধ্যদিন সবনে "ভূবঃ" উচ্চারণাত্তে বলিবেন, ইন্দ্রনৈবত স্তোত্র গান কর। তৃতীয় সবনে "ষঃ" উচ্চারণান্তে বলিবেন, ইন্দ্রনৈবত স্তোত্র গান কর। উক্থো বা অতিরাত্রে "ভূভূবঃ ষঃ" উচ্চারণ করিয়া বলিবেন, ইন্দ্রনৈবত স্তোত্র গান কর, ব্রহ্মা এই অনুজ্ঞা দিলে তদ্মারা সেই উদ্গাথকে (স্তোত্রকে) ইন্দ্রন করা হয় এবং উহা ইন্দ্র ইন্তে অপগত হয় না; কেননা ইন্দ্রই যজ্ঞা, ইন্দ্রই যজ্ঞের দেবতা। এই জন্মই তাঁহাদের প্রতি ব্রহ্মা বলিয়া থাকেন যে ইন্দ্রনৈবত স্তোত্র গান কর।

# **ষ্ট্র পঞ্চিকা**

# ষড়বিংশ অধ্যায়

#### প্রথম খণ্ড

#### গ্রাবস্তুতের কর্ত্ব্য

অপ্লিষ্টোম যজ্ঞে ব্রহ্মার কর্ত্তব্য নির্দিষ্ট হইল। অস্থান্ত পাত্তিকের কর্তব্য যথা—"দেবা হ বৈ·····এবং বেদ"

দেবগণ পুরাকালে সর্বচরুনামক দেশে সত্র অনুষ্ঠান করিয়াছিলেন; কিন্তু তাঁহারা পাপনাশ করিতে পারেন নাই। কদ্রুর পুত্র অর্ব্রুদ নামক মন্ত্রদ্রুষ্ঠা সর্প-ঋষি তাঁহাদিগকে বলিয়াছিলেন, তোমরা হোতার কর্ত্তব্য একটি ক্রিয়া কর নাই, আমি তোমাদের জন্ম ঐ ক্রিয়া করিব; তাহা হইলে তোমরা পাপ নাশ করিতে পারিবে। দেবগণ বলিলেন, তাহাই হউক। তথন সেই ঋষি প্রতিদিন মাধ্যন্দিন সময়ে তাঁহাদের নিকট আসিতেন ও [সোমের অভিষবার্থ রক্ষিত] গ্রাবখণ্ডের (পাষাণখণ্ডের) অভিষ্টব (স্তুতি পাঠ) করিতেন। সেইহেতু ঐ সর্পশ্লষির অনুকরণে ঋত্বিকেরাও প্রতিদিন মাধ্যন্দিনে গ্রাবখ্ণ্ড সকলের অভিষ্টব করিয়া থাকেন। সেই সর্পশ্লষি যে পথে আসিতেন, সেই স্থানে এখনও অর্ব্রুদোদাসর্পণী নামক পথ রহিয়াছে।

[ দর্পঋষির বিষে মাদকত্ব পাইয়া ] রাজা সোম দেবগণের

মন্ততা উৎপাদন করিয়াছিলেন। দেবগণ বলিলেন, হায়, এই আশীবিষ (সর্প) আমাদের রাজা সোমের প্রতি দৃষ্টি দিতেছে; উষ্ণীষ দ্বারা ইহার চোথ বাঁধিয়া দেওয়া যাক্। তাহাই হউক বলিয়া তাঁহারা উষ্ণীষদ্বারা দেই ঋষির চোখ বাঁধিয়া দিয়াছিলেন। সেই জন্মই ঐ ঘটনার অনুকরণে ঋষিকেরা উষ্ণীষদ্বারা মুখ বেষ্টন করিয়া গ্রাবস্তুতি করিয়া থাকেন।

সেই রাজা সোম পুনরায় দেবগণের মন্ততা উৎপাদন করিয়াছিলেন। তথন দেবগণ বলিলেন, হায়, এই ঋষি স্বকীয় মন্ত্রদারা প্রাবস্তুতি করিতেছেন, আমরা ঐ মন্ত্রকে অন্য ঋকৃদ্বারা সম্পৃক্ত করিব। তাহাই হউক বলিয়া তাঁহারা ঐ সর্প-ঋষির মন্ত্রকে অন্য মন্ত্রদারা সম্পৃক্ত (যুক্ত) করিয়াছিলেন। তাহাতে রাজা সোম দেবগণের মন্ততা উৎপাদন করিতে পারিলেন না। এইজন্য শান্তির উদ্দেশে ঐ সর্পঋষির মন্ত্রকে অন্য মন্ত্রদারা সম্পৃক্ত করিবে।

এইরপে দেবগণ পাপ নাশ করিয়াছিলেন; ভাঁহাদের পশ্চাৎ সর্পগণও পাপ নাশ করিয়াছিল। এই সর্পেরা আপনা-দের পূর্ববর্তী জীর্ণ ত্বক্ পরিত্যাগ করিয়া নৃতন ত্বক্ ধারণ করিয়া পাপহীন হইয়া বিচরণ করে। যে ইহা জানে, সেও পাপ নাশ করে।

<sup>(</sup>১) সর্পন্ধবি অর্থ্যাদ বাদত বদত প্রবাদ বদান" ইত্যাদি দশন মণ্ডলের ১০ শ্বেন্তর ক্রষ্টাঃ প্রাবহুছিতে ঐ শ্বন্ত প্রবৃদ্ধ হয়। উহার শান্তির মন্ত "আপ্যানাব সমেডু তে" (১)১১/১৬) বন্ধ পঞ্জি হয়।

### দ্বিতীয় খণ্ড

### গ্রাবস্তুতের কর্ত্তব্য

গ্রাবস্তুতিবিষয়ক মন্ত্রাদি যথা—"তদাহঃ……প্রতিপছতে"

এ সম্বন্ধে প্রশ্ন আছে:—কতগুলি মন্ত্র দারা গ্রাবস্তুতি করিবে? [উত্তর] শত মন্ত্রদারা, এই উত্তর দেওয়া হয়। কেননা, মনুষ্য শতায়ু, শতবীর্ষ্য ও শতেন্দ্রিয়; এতদ্বারা যজ্যানকে আয়ুতে, বীর্ষ্যে ও ইন্দ্রিয়ে প্রতিষ্ঠিত করা হয়।

কেহ কেহ বলেন, তেত্রিশ সন্ত্রদারা স্তৃতি করিবে। কেননা, দেবতা তেত্রিশ জন এবং সেই [ অবু দ ] ঋষি তেত্রিশ জন দেবতার পাপ নাশ করিয়াছিলেন।

কেহ বলেন, অপরিমিত (বহু সংখ্যক) মন্ত্রদারা স্তৃতি করিবে। কেননা, প্রজাপতি অপরিমিত (মর্ক্রশক্তিমান্); আর এই প্রাবস্তৃতি সম্বন্ধে হোতৃকর্মও প্রজাপতির সম্বন্ধযুক্ত। অপরিমিত মন্ত্রদারা স্তৃতি করিলে এই ক্রিয়াতে সকল কামনা লাভ করা যায়ও সকল কামনার প্রাপ্তি ঘটে। যে ইহা, জানে, সে সকল কামনা লাভ করে। সেইজন্য অপরিমিত মন্ত্রদারাই স্তৃতি করিবে।

এ বিষয়ে আরও প্রশ্ন আছে :—কি রূপে স্তুতি পাঠ করিবে? প্রতি অক্সরের পর বিরাম দিবে? না চারি অক্সর পরে? না প্রতি চরণ পরে? না অর্দ্ধঋক্ পরে? না প্রতি ঋকের পরে? [উত্তর] প্রতি ঋকের পর বিরাম সম্ভবপর হয় না; প্রতি

<sup>(</sup>১) অষ্ট বহু, একানশ রুজ, ঘানশ আবিতা, প্রসাণতি ও ব্রট্কার এই তেজিশ জন। (সাদী)

চরণের পর বিরামও সম্ভবপর হয় না; প্রতি অক্ষরের পর বা চারি অক্ষরের পর বিরাম দিলে ছন্দোভঙ্গ হয় ও বহু অক্ষর কমিরা যায়; এইজন্ম অর্দ্ধ ঋকের পরই বিরাম দিবে। তাহাতে প্রতিষ্ঠা ঘটিবে। মনুষ্য ছইপদে প্রতিষ্ঠিত; পশুগণ চতুষ্পদ; এতদ্বারা ছইপদে প্রতিষ্ঠিত যজমানকে চতুষ্পদ পশুতে প্রতিষ্ঠিত করা হয়; এইজন্ম অর্দ্ধঋক্ পরেই বিরাম দিয়া স্তুতি পাঠ করিবে।

এ বিষয়ে আবার প্রশ্ন আছে :— যদি প্রতিদিন কেবল মাধ্যন্দিন সবনেই প্রাবস্তুতি হয়, তাহা হইলে অন্য হুই সবনে অভিন্টব কিরূপে দিদ্ধ হইবে ? [উত্তর] প্রাতঃসবনে গায়ত্রীর প্রয়োগ আছে; সেই জন্ম প্রাতঃসবনে গায়ত্রীদ্বারাই অভিন্টব দিদ্ধ হয়; তৃতীয় সবনে জগতীর প্রয়োগ আছে, সেই জন্ম তৃতীয় সবনে জগতীদ্বারাই অভিন্টব দিদ্ধ হয়। যে ইহা জানে, সে প্রতি নাধ্যন্দিনে গ্রাবস্তুতি করিলে সকল সবনেই তাহার অভিন্টব দিদ্ধ হয়।

এ বিষয়ে আবার প্রশ্ন আছে :—অধ্বর্যু অন্যান্য ঋত্বিক্কে প্রৈষমন্ত্রত্বারা [ স্ততিপাঠাদিতে ] প্রেষণ ( অনুজ্ঞা ) করেন, তবে এন্থলে প্রাবস্তুৎ কেন ঐরূপে [ অধ্বর্যু কর্তৃক ] প্রেষত না হইয়াই পাঠ আরম্ভ করিয়া থাকেন ? [ উত্তর ] প্রাবস্তুতি- সম্বন্ধীয় ঋক্ মনঃস্বরূপ; মন কাহারও প্রেষণার অপেক্ষা রাথে না ( স্বতঃপ্রবৃত্ত হইয়াই কার্য্য করে )। সেই জন্য গ্রাবস্তুৎ প্রেষত না হইয়াই স্তৃতিপাঠ আরম্ভ করেন।

## তৃতীয় খণ্ড

### হুত্রহ্মণ্যের কর্ত্তব্য

গ্রাব**ন্ধ**তের কর্ত্তব্য বিহিত হইল। এখন স্কল্পনাক্ত কর্ত্তব্য বিধান—"ৰাগ্ বৈ স্কল্পনা…প্রতিষ্ঠাপয়তি"

স্থবেশাণা (তন্নামক নিগদ মন্ত্র) বাক্যস্বরূপ; রাজা সোম [ ধেকুরূপী ] স্থব্রহ্মণ্যার বৎসস্বরূপ; সেই জন্ম যেমন বৎস ( বাছুর ) দেখাইয়া ধেকুকে [ নিকটে ] আহ্বান করা হয়, সেইরূপ রাজা সোমের ক্রয়ের পর স্থব্রহ্মণ্যাকে আহ্বান করিবে ( ঐ নিগদ পাঠ করিবে )। এতদ্বারা যজমানের সকল কামনাকেই দোহন করা হইবে। যে ইহা জানে, সে যজমানের জন্ম সকল কামনাই দোহন করিয়া থাকে।

এ বিষয়ে প্রশ্ন আছে,—স্বেহ্মণ্যার স্থবন্ধণ্যা নামের কারণ কি ? [উত্তর] উহা বাক্ষরূপ, এই উত্তর দিবে। বাক্যই ব্রহ্ম এবং স্থব্রহ্ম (বেদবাক্যের সার)।

আরও প্রশ্ন আছে,—এ [নিগদ] পুংলিঙ্গ হইলেও উহার কেন স্ত্রীলিঙ্গবিশিষ্ট নাম দেওয়া হয় ? [উত্তর] স্থ্রক্ষণ্যাই বাক্ [তন্নান্নী স্ত্রীদেবতা], এই জন্ম ঐ নাম; এই উত্তর দিবে।

আবার প্রশ্ন হয়,—অন্যান্য ঋত্বিকে বেদির অভ্যন্তরে ঋত্বিক্কর্ম করেন, কিন্তু [স্থত্রহ্মণ্য কর্তৃক] স্থত্রহ্মণ্যার আহ্বান বেদির বাহিরে হয়; ইহাতে ইহারও ঋত্বিক্-কর্ম বেদির অভ্যন্তরে কিরুপে সিদ্ধ হয়! [উত্তর] উৎকর (আবর্জ্জনা)

<sup>( &</sup>gt; ) "रेख जानष्ट रिवर जानष्ट" रेखापि निनरम्य नाम एउम्मणा । (रेख॰ जान : ১।১२।७-८ )

বেদির নিকট হইতেই আনিয়া বাহিরে [ উৎকরনামক স্থানে]
ফেলা হয়; ইনি (স্ব্রহ্মণ্য নামক ঋত্বিক্) উৎকরে দাঁড়াইয়াই
স্ব্রহ্মণ্যা আহ্বান করেন; সেইহেডু [বেদির অভ্যন্তরে থাকাই
দিদ্ধ হয়]; এই উত্তর দিবে।

এ বিষয়ে প্রশ্ন আছে,—[আহবনীয় ত্যাগ করিয়া] উৎকরে
দাঁড়াইয়া কেন হুব্রহ্মণ্যার আহ্বান হয় ? [উত্তর] ঋষিগণ
পূর্ব্বে সত্র অনুষ্ঠান করিয়াছিলেন; তাঁহাদের মধ্যে যিনি
সর্ব্বাপেক্ষা বৃদ্ধ ছিলেন, তাঁহাকে বলা হইল, তুমি হুব্রহ্মণ্যা
আহ্বান কর; তুমি [ বার্দ্ধক্যহেতু অন্সের তুলনায় দেবগণের ] প্রতি নিকটে বর্ত্তমান, এইজন্য তুমিই দেবগণের আহ্বানে সমর্থ
হইবে। এইজন্য সর্ব্বাপেক্ষা বৃদ্ধকেও হুই করা হয়।

আরও প্রশ্ন আছে, ইহাকে (স্থ্রক্ষণ্যকে) [ গাভী না দিয়া ] র্যভ দক্ষিণা দেওয়া হয় কেন ? [ উত্তর ] র্যভ পুরুষ, আর স্থ্রক্ষণ্যা স্ত্রী; এইরূপ উহা মিথুন হয় ও মিথুনদ্বারা সন্তানোৎপত্তি ঘটে।

আগ্নীপ্র [-নামক ] ঋত্বিক্ উপাংশু (মৃত্ব্বরে মন্ত্রোচ্চারণ করিয়া) পাত্নীবতে (তন্নামক গ্রহে) যাগ করেন। এই পাত্নীবতগ্রহ রেতঃস্বরূপ; রেতঃসেকও উপাংশু (নিঃশব্দে) ঘটিয়া থাকে। [পাত্নীবত গ্রহ্যাগে] অনুব্রুট্কার করিবে না; এই যে অনুব্রুট্কার, ইহা [হোমের] স্মাপ্তিসূচক; ঐরূপ করিলে রেতঃগ্রেকেরও স্মাপ্তি ঘটিবার আশঙ্কা ঘটে।

<sup>( &</sup>gt; ) ববট্কার হোমের পব "অয়ে বীহি" মন্ত্রে অমুববটকার হোম হয় ( পুর্ব্বে জেখ )।

রেতঃদেক অসমাপ্ত হইলেই যজমান সমৃদ্ধ ( অপত্যোৎপাদনে সমর্থ ) হয়। সেইজন্ম অনুব্যট্কার করিবে না।

[ আগ্নীপ্র নামক ঋত্বিক্ ] নেন্টার ( তন্নামক ঋত্বিকের )
নিকটে বিদিয়া [ হবিঃশেষ ] ভক্ষণ করেন। নেন্টার সহিত
[ যজমানের ] পত্নীর সম্বন্ধ আছে। এতদ্বারা অগ্নিস্বরূপ ঋত্বিক্
( অর্থাৎ আগ্নীপ্র ) কর্ত্ত্বক পত্নীতেই সন্তানোৎপত্তির উদ্দেশে
রেতঃসেকের ফল হয়। ইহাতে অগ্নিদারা রেতঃসেক ঘটে ও
সন্তানোৎপাদন ঘটে। যে ইহা জানে, সে প্রজা ও পশুদারা
সমৃদ্ধ হয়।

দক্ষিণার পর স্বত্রক্ষাণ্যা সমাপ্ত হয়। স্ক্রক্ষাণ্যা বাক্য এবং দক্ষিণা অন্ন। এতদ্বারা [ যজ্ঞের ] সমাপ্তিকালে যজ্ঞকেও বাক্যে ও ভক্ষণীয় অন্নে প্রতিষ্ঠিত করা হয়।

# সপ্তবিংশ অধ্যায়

প্রথম খণ্ড

হোত্রকগণের কর্ম

গ্রাবন্ধং ও স্নত্রন্ধণ্যের কর্ত্তব্য উক্ত হইল। এখন মৈত্রাবন্ধণ, প্রাহ্মণাচ্ছংশী ও অচ্চাবাক নামক হোত্রকগণের পাঠ্য শস্ত্রনির্দ্দেশ যথা—"দেবা বৈ……কুর্বন্ধি" দেবগণঃ যক্ত বিস্তার করিয়াছিলেন। যজ্ঞবিস্তারে নিযুক্ত

<sup>(</sup>२) त्नष्टी यक्षमारनंत्र राष्ट्रीरक यक्षण्यत्व व्यानग्रन करत्रनः।

দেবগণের নিকট অস্থরের। ইহাদের বক্ত নন্ট করিব এই উদ্দেশে আসিয়াছিল। [দেববজনের] দনিগদেশকে জুর্বল মনে করিয়া অস্থরেরা সেইখানে দেবগণের নিকট উপস্থিত হইয়াছিল। দেবগণ তাহা বুঝিতে পারিয়া সেই দনিগদেশে মিত্র ও বরুণকে স্থাপন করিয়াছিলেন। মিত্র ও বরুণ প্রোতঃসবনে দনিগদিক্ হইতে অস্থরগণকে ও রাজসগণকে অপসারিত করিয়াছিলেন। সেইজন্ম যজমানেরাও এরূপ করিয়া থাকেন, এবং মৈত্রাবরুণ প্রাতঃসবনে মিত্রাবরুণ-দৈবত শস্ত্র পাঠ করেন; কেননা, দেবগণ মিত্র ও বরুণের সাহারেটেই প্রাতঃসবনে দনিগদিক্ হইতে অস্থরগণকে ও রাজসগণকে অপসারিত করিয়াছিলেন।

দিনিণ নিক্ হইতে অপসারিত হইয়া অস্থরেরা [ দেবযজন দেশের ] মধ্যদেশে গিয়া যজ্ঞে প্রবেশ করিতে উল্লোগ করিছাছিল। দেবগণ তাহা বুঝিতে পারিয়া ইন্রকে মধ্যস্থলে ইন্থাপন করিয়াছিলেন। তাহারা ইন্রের সাহায্যেই প্রাতঃ-সবনে মধ্যদেশ হইতে অস্তরগণকে ও রাক্ষমগণকে অপসারিত করিয়াছিলেন। সেইজ্যু যজ্মানেরাও ইল্রের সাহায্যেই প্রাতঃসবনে মধ্যস্থল হইতে অস্তরগণকে ও রাক্ষমগণকে অপসারিত করিয়া থাকেন, এবং ব্রাহ্মণাচ্ছংদা প্রাতঃসবনে ইন্রুদৈবত শস্ত্র পাঠ করেন; কেননা ইন্রের সাহায্যেই দেবগণ প্রাতঃসবনে মধ্যদেশ হইতে অস্তরগণকে ও রাক্ষমগণকে অপসারিত করিয়াছিলেন।

মধ্যদেশ হইতে অপনারিত হইয়া অস্তরেরা উত্তর দিক্ নিয়া যজ্ঞে প্রবেশ করিয়াছিল। দেবগণ তাহা বুঝিতে পারিয়া ইন্দ্রকে ও অগ্নিকে উত্তর দিকে স্থাপন করিয়াছিলেন। তাঁহারা ইন্দ্রের ও অগ্নির সাহায্যেই প্রাতঃসবনে উত্তর দিক্ হইতে অস্তরগণকে ও রাক্ষসগণকে অপসারিত করিয়াছিলেন। সেইজন্ম যজমানেরাও ঐরপ করেন এবং অচ্ছাবাক প্রাতঃসবনে ইন্দ্রাগ্রি-দৈবত শস্ত্র পাঠ করেন; কেননা দেবগণ ইন্দ্রের ও অগ্নির সাহায্যেই প্রাতঃসবনে উত্তর দিক্ হইতে অস্তরগণকে ও রাক্ষসগণকে অপসারিত করিয়াছিলেন।

উত্তর দিক্ হইতে অপসারিত হইয়। অস্তরেরা সসৈন্যে পুর্ববিদিক্ হইতে আক্রমণ করিয়াছিল। দেবগণ তাহা বুঝিতে পারিয়া অগ্লিকে প্রাতঃসবনে পূর্ব্বিদিকে স্থাপন করিয়াছিলেন। তাঁহারা অগ্লির সাহাব্যেই প্রাতঃসবনে পূর্ব্বিদিক্ হইতে অস্তরগণকে ও রাক্রসগণকে অপসারিত করিয়াছিলেন। সেইরূপ যজ্মানেরাও অগ্লির সাহাব্যেই প্রাতঃসবনে পুর্ববিদিক্ হইতে অস্তরগণকে ও রাক্রসগণকে অপসারিত করিয়া থাকেন। সেইজন্য প্রাতঃসবনের দেবতা অগ্লি। যে ইহা জানে, সে পাপ নাশ করিতে সমর্থ হয়।

পূর্ব্বদিক্ হইতে অপসারিত হইয়া অস্তরগণ পশ্চিম দিক্
দিয়া যজ্ঞপ্রবেশের চেন্টা করিয়াছিল। দেবগণ তাহা বুঝিতে
পারিয়া তাঁহাদের আত্মস্বরূপ বিশ্বদেবগণকে ভৃতীয়সবনে
পশ্চিম দিকে স্থাপন করিয়াছিলেন। তাঁহারা আত্মস্বরূপ
বিশ্বদেবগণের সাহায্যে ভৃতীয়সবনে পশ্চিম দিক্ হইতে
অস্তর্গণকে ও রাক্ষসগণকে অপসারিত করিয়াছিলেন।
সেইরূপ যজনানেরাও আত্মস্বরূপ বিশ্বদেবগণের
সাহায্যেই ভৃতীয়সবনে পশ্চিম দিক্ হইতে অস্তর্গণকে ও

রাক্ষসগণকে অপশারিত করেন। সেইজন্য তৃতীয়সবনে দেবতা বিশ্বদেবগণ। যে ইহা জানে, সে পাপনাশে সমর্থ হয়।

সেই দেবগণ এইরূপে অস্থরগণকে সমস্ত যজ্ঞ হইতে অপসারিত করিয়াছিলেন; তথন দেবগণের জয় ও অস্থরগণের পরাভব হইয়াছিল। যে ইহা জানে, সে নিজে জয়লাভ করে ও তাহার দ্বেফী অনিফকারী শত্রু পরাভূত হয়।

সেই দেবগণ এইরূপে রক্ষিত যজ্ঞদারা পাপী অস্থ্রগণকে অপদারিত করিয়া স্বর্গলোক জয় করিয়াছিলেন। যে ইহা জানে এবং যে ইহা জানিয়া দবনসকল কল্পনা করে, সে দ্বেফা ও অনিষ্টকারী শক্রকে অপদারিত করে ও স্বর্গলোক জয় করে।

## দ্বিতীয় খণ্ড হোতকগণের কর্ম্ম

, পৃষ্ঠানভূহাদি যজে বিশেষ বিধান মথা—"স্তোত্রিয়ং .....কুর্নস্তি"

পৃষ্ঠ্যষড়হের প্রাতঃসবনে হোত্রকগণের শস্ত্রপাঠকালে ]
[পরদিনের ] স্থোত্রিয় ত্র্যুচকে [পূর্ব্বদিনের ] স্তোত্রিয়
ত্র্যুচের অনুরূপ করিবে। ইহাতে পরদিনের অনুষ্ঠানকে
পূর্ব্বদিনের অনুষ্ঠানের অনুরূপ করা হয় ও পূর্ব্বদিনকে অভিমুখ
রাখিয়া পরদিনের অনুষ্ঠান আরম্ভ করা হয়।

<sup>(</sup>১) যে জ্বাচে দামগায়ীরা স্থোত্র নিপ্পাদন করেন, তাহাই স্থোত্রিয় জ্বাচ। প্রাদিনে জ্বাচের যে ছন্দ ও যে দেবতা. প্রদিনের জ্বাচেও দেই ছন্দ ও দেই দেবতা থাকিলে উহা অনুক্ষণ হইবে:

কিন্ত মাধ্যন্দিনে ঐরপ করিবে না। মাধ্যন্দিনের পৃষ্ঠস্থোত্রসকল শ্রীষ্ণরূপ, অতএব [প্রাতঃসবনের] স্তোত্তের সদৃশ নহে; সেই জন্ম [ মাধ্যন্দিনে ] [ পর দিনের ] স্থোত্রিয় [ পূর্ব্বদিনের ] স্তোত্তিয়ের অনুরূপ হয় না।

সেইরূপ তৃতীয়সবনেও [পরদিনের ] স্থোত্রিয় [পূর্ব্ব-দিনের ] স্থোত্রিয়ের অনুরূপ হয় না।

# ভূতীয় খণ্ড

হোনকগণের কর্ম্ম

তৎপরে হোত্রকপাঠ্য শবের মন্ব বর্ণা—'অপাতঃ……অভিসন্তর্জি''

তদনতর (স্তোতিয়ালুর্রাপের পর) শস্ত্রারম্ভের মন্ত্র পাঠ করিবে। মৈত্রাবরুণের শস্ত্রে "ঋজুনীতা নো বরুণঃ" ওই মন্ত্রে "মিত্রো নরতু বিদ্বান্" এই চরণ আছে। এই যে মৈত্রাবরুণ, ইনি হোত্রকগণের প্রণেতা (প্রবর্ত্তক); সেই জন্ম ঐ মন্ত্রে প্রণেত্রাচক ["নরতু"] পদ রহিয়াছে। ব্রাহ্মণাচহুংদীর শস্ত্রে "ইন্দ্রং বো বিশ্বতম্পরি" এই মন্ত্রে "হ্বামহে জনেত্য ইতীক্রম্" এই চরণ থাকায় এতদ্বারা প্রতিদিন ইন্দ্রকেই আহ্বান করা হয়। যে স্থলে ইহা জানিয়া প্রাহ্মণাচহুংদী প্রতিদিন এই মন্ত্র পাঠ করেন, সেখানে যজ্ঞানগণের যক্তে কেহ ইন্দ্রের আগমনে ব্যাথাত দিতে পারেন।

<sup>( ) ) 249-121 ( 3 ) 21412-1</sup> 

অচ্ছাবাকের শস্ত্রে "যৎ সোম আ স্থতে নরং" ' এই মন্ত্রে "ইন্দ্রার্গা অজোহবুং" এই চরণ থাকায় এই মন্ত্রদ্রারা প্রতিদিন ইন্দ্রের ও অগ্নিরই আহ্বান হয়। যে স্থলে ইহা জানিয়া অচ্ছাবাক প্রতিদিন এই মন্ত্র পাঠ করেন, সেথানে যজমানের যজ্ঞে ইন্দ্রাগ্রির আগমনে কেহ ব্যাঘাত দিতে পারে না।

ঐ মন্ত্রগুলি স্বর্গলোকে পার করিবার জন্ম নৌকাস্বরূপ; এতদ্বারা স্বর্গলোকের অভিমুখেই উত্তীর্ণ হওয়া যায়।

# চতুৰ্থ খণ্ড

#### হোত্রকগণের কর্ম্ম

অনন্তর হোত্রকপাঠ্য শ্রদমূহের সমাপন্মন্তনির্দেশ যথা—"অথাতঃ… এবং বেদ"

অনন্তর [শস্ত্র-] সমাপনের সত্র বলা যাইতেছে।

গৈত্রাবক্রণের শস্ত্রের শেষ মন্ত্র "তে স্থাম দেব বরুণ" ' মধ্যে

থে "ইযং স্বশ্চ ধীমহি" চরণ আছে, উহার "ইয়" শব্দে

এই ভূলোক ও "স্বঃ" শব্দে স্বর্গলোক বুঝাইতেছে; এতদ্বারা এই তুই লোকই প্রাপ্ত হওয়া যায়। ব্রাহ্মণাচ্ছংদীর শস্ত্রে
"ব্যন্তরিক্তমতিরং" ইত্যাদি মন্ত্রে যে ত্র্যাচ নিম্পন্ন হয়, উহাতে
"বি" শব্দ থাকায় যজমানের উদ্দেশে স্বর্গলোককে বির্ত করা
হয় (খুলিয়া দেওয়া হয়)। ঐ ঋকে "মদে সোমস্ত রোচনা"

<sup>(</sup> o ) 9|20|30 |

<sup>( &</sup>gt; ) 914612 ( 2 ) 12419 (

এবং "ইন্দ্রো যদভিনদ্বলম্" এই ছুই চরণ আছে। যজনানেরা [ যজে ] দীক্ষিত হইলে ফলকামী ( জয়কামা ) হইয়া থাকেন; সেই জন্ম এই [ইন্দ্রকর্ত্বক পরাজিত] বলের (তন্নামক অন্তরের) নামযুক্ত মন্ত্র প্রযুক্ত হয়। [ ঐ অ্যুচের অন্তর্গত দিতীয় মন্ত্র ] "উদ্গা আজদঙ্গিরোভ্যঃ আবিষ্কুণ্ন গুহা সতীঃ। অর্কাঞ্চং সুসুদে বলম্" '—[ বলের ] গুহা আবিষ্কার করিয়া [ ইন্দ্র ] গাভীগণকে অঙ্গিরোগণের সমীপে প্রেরণ করিয়াছিলেন এবং অতিনীচ বলকে হত্যা করিয়াছিলেন এই মন্ত্রদারা যজমানদিগের ধন রক্ষা হয়। [ ঐ তৃতীয় ঋকে ] "ইন্দ্রেণ রোচনা দিবং" ' এই চরণোক্ত ইন্দ্রকর্ত্বক শোভমান হ্যুলোকের অর্থ স্বর্গলোক। "দৃঢ়াণি দৃংহিতানিচ, স্থিরাণিন পরাসুদঃ"—[ ইন্দ্র ] দৃঢ় ও দৃঢ়াক্বত ও স্থির [ নক্ষত্র-গণকে ] নন্ট করেন নাই—এই ছুই চরণ দ্বারা [ যজমানকে ] প্রতিদিন স্বর্গলোকেই প্রতিষ্ঠিত করা হয়।

অচ্ছাবাকের শত্রে "আহহং সরস্বতীবতোঃ ইন্দ্রায়োরবে। রণে" এই মত্রে ইন্দ্র ও অগ্নিকেই বাগ্-যুক্ত (সরস্বতীবান্) বলা হইতেছে, কেননা সরস্বতীই বাক্, এবং বাক্যই ইন্দ্র ও অগ্নির প্রিয় ধাম। এতদ্বারা ঐ দেবতাকে তাঁহাদের প্রিয়াধামদ্বারা সমৃদ্ধ করা হয়। যে ইহা জানে, সে প্রিয় ধামদ্বারা সমৃদ্ধ হয়।

<sup>(0) 412014 1</sup> 

<sup>(</sup>৪) বল নামৰ অহুর মহর্ষিগণের গাড়ী অপহরণ করিয়া গুহার মধ্যে লুকাইয়া রাখিয়াছিল। গল্ঞ বলকে হত্যা করিয়া সেই গুহা হুইতে গাড়ীয় উদ্ধার করিয়া মহর্ষিদিপকে দিয়াছিলেন।

e) wisein ( & ) wissis.

#### পঞ্চ খণ্ড

#### হোত্রকগণের কর্মা

সমাগ্ন-মূল সম্বন্ধে অক্সান্ত কথা মথা—"উভ্যাঃ:....ভব্তি"

হোত্রকগণের 'শস্ত্রসমাপনের মন্ত্র প্রাতঃসবনে ও মাধ্যন্দিন্দ্ৰদ্বনে দ্বিধি হইয়া থাকে; অহীন যজে একরূপ আর ঐকাহিক যজে অভারপ। তবে মৈত্রাবরণ ভিভয় সবনে । ঐকাহিকের মন্ত্র দারাই [অহানের শস্ত্রও] সমাপ্ত করেন; তাহাতে তিনি এই লোক হইতে ভ্ৰফ হন না। কিন্তু অচ্ছাবাক অহীনের মন্ত্রদারাই [ অহীন শস্ত্র সমাপ্ত করিবেন ]; তাহাতে তাঁহার দর্গলোক প্রাপ্তি ঘটিবে। <sup>3</sup> ব্রাহ্মণাচ্ছংসী ছিবিধ নিয়মেই শস্ত্র সমাপ্ত করিবেন। তদ্ধারা তিনি এই লোক ও ঐ স্বর্গলোক উভয় লোকের সম্পর্ক রাখেন। খাবার এতদ্বারা তিনি মৈত্রাবরুণ ও অচ্ছাবাক এই উভয়ের সম্পক রাখেন, অহীন ও একাহ উভয় যজের সম্পর্ক রাখেন. সংবৎসর সত্রের এবং অগ্নিষ্টোম এতত্বভয়েরও সম্পর্ক রাখেন।

তৃতীয়দবনে ঐকাহিকের মত্ত্রে হোত্রকগণের দ্বিবিধ

<sup>( &</sup>gt; ) মৈত্রাবরুণ, ব্রাহ্মণাচ্ছংনী ও অচ্ছাবাক এই তিনজন হোত্রক।

<sup>(</sup>২) প্রকৃতি যক্ত একাহে দাশার হয় বলিয়া ঐকাহিক। একের অধিক দিনে দশার যজ্জে অহর্গণ বা অহীন।

<sup>(</sup>৩) তাহার পক্ষে ঐকাহিকের মন্ত্র ও অহীনের মন্ত্র পৃথক্।

<sup>(</sup>৪) তাঁহার পক্ষে প্রাতঃসবনে অহান ও ঐকাহিক ক্ষেত্রের মন্ত্র বিভিন্ন: কিন্তু সাধান্দিনে যজেই এক মন্ত্র

যজ্ঞের শস্ত্রসমাপন হয়। একাহ যজ্ঞ প্রতিষ্ঠাম্বরূপ; এতদ্বারা যজ্ঞকে সমাপ্তিকালে প্রতিষ্ঠাতেই স্থাপন করা হয়।

প্রাতঃস্বনে যাজ্যাপাঠে মন্ত্রমধ্যে বিরাম দিবে না।

প্রাতঃসবনে ] ঋক্সংখ্যা স্তোমের তুলনায় বাড়াইতে হইলে, এক বা ছুইয়ের অধিক বৃদ্ধি করিবে না। পিপাসিত অশ্ব যথন ক্রেয়ারব করে, তথন তাড়াতাড়ি কিছু [ জল ] দিতে হয়; সেইরূপ দেবগণকেও ভক্ষণীয় অন্ন ও পানীয় সোম শীত্র দিতে হইবে, এই মনে করিয়া মন্ত্রসংখ্যা আর অধিক বাড়াইবে না; ইহাতে শীঘ্রই ইহলোকে প্রতিষ্ঠা ঘটিবে।

অন্য জুই সবনে অপরিমিত ( বহুসংখ্যক ) মন্ত্রদারা স্তোম-বৃদ্ধি করিবে । কেননা স্বর্গলোক অপরিমিত ; ইহাতে স্বর্গলোক প্রাপ্তি ঘটে।

[ অহীনযজ্ঞে ] হোত্রকগণ পূর্ববিদনে যে সূক্ত পাঠ করেন, পরদিনে হোতা [ শস্ত্রপাঠ কালে ] যথেচ্ছ সেই সূক্ত পাঠ করিবেন। অথবা হোতা যাহা পাঠ করেন, হোত্রকেরাও [ পরদিনে ] তাহা পাঠ করিবেন। হোতা প্রাণস্করপ ও হোত্রকগণ অঙ্গস্বরূপ। এই প্রাণ সকল অঙ্গেই সমানভাবে সঞ্চরণ করে; সেইজন্ম হোত্রকগণ পূর্ববিদনে যে সূক্ত পাঠ করেন, হোতা [পরদিনে] তাহা যথেচ্ছ পাঠ করিবেন অথবা হোতা যাহা পাঠ করিবেন, হোত্রকেরাও তাহাই [ পরদিনে ] পাঠ করিবেন।

হোতা সূক্তের অন্তে স্থিত মন্ত্রদারা শস্ত্র সমাপন করেন; তৃতীয়সবনে হোত্রকগণেরও সেই মন্ত্রে শস্ত্রসমাপন হয়। হোতা শরীর; হোত্রকগণ অঙ্গস্বরূপ। [হস্তপদাদি] অঙ্গসমূহের

শেষভাগও [ অঙ্গুলিসংখ্যায় ] সমান। এইজন্য তৃতীয়-সবনে হোত্রকগণের শস্ত্রসমাপন মন্ত্রও [ হোতার মন্ত্রের ] সমান হয়।

## অন্টাবিংশ অধ্যায়

#### প্রথম থগু

#### চমসোলয়ন

সোম্বারা চমসপুরণের নাম উল্লয়ন। উল্লয়নের সমল যে সকল স্কু অনু-বাক্যারতে পঠিত হল, ভাহার নাম উল্লয়মান স্কু: অনুবৃত্তিপ্রতি মৈত্রাবরুণ উহঃ পঠি করেন। তংশব্যে বিবিষ্ণা—"আ জা……অন্তর্জ্যাৎ"

্রাতঃদবনে [চমদ] উন্নয়নের সময় [মৈত্রাবরুণ]
"আ রা বহন্ত হরয়ঃ" ইত্যাদি সূক্ত পাঠ করিবেন। র্ষণ্শব্দ,
পীতশব্দ, স্তশব্দ ও মদ্শব্দ থা কায় উহা এই কর্মে অনুকূল।
ইন্দ্র যজ্ঞষরপে, এইজন্ম ঐ ইন্দ্রনৈবত সূক্ত পাঠ করা হয়।
প্রাতঃসবনের ছন্দ গায়ত্রা, এইজন্ম ঐ গায়ত্রাছন্দের মন্ত্রই
পাঠ করা হয়।

প্রাতঃসবনে নয়টি মন্ত্র পাঠ করা হয় '; উহা [ মাধ্য-

<sup>( ) ) ) ) ) ) )</sup> 

<sup>(</sup>২) ঐ স্তে নয়টি ঋণ্ আছে।

ন্দিনের সূক্ত ] অপেক্ষা অল্ল<sup>°</sup>; ক্ষুদ্রস্থানেই (যোনিদেশে) রেতঃসেক হইয়া থাকে।

মাধ্যন্দিনে দশটি মন্ত্র পাঠ করিবে। কেননা ক্ষুদ্রস্থানে রেতঃ সিক্ত হইয়া স্ত্রীলোকের [গর্ডের] মধ্যে আসিয়া স্থুল [জ্রেণে] পরিণত হয়।

তৃতীয় সবনে আবার নয়টি মন্ত্র পাঠ করিবে , ঐ সূক্তও [ মাধ্যন্দিনের ] তুলনায় অল্প; সন্তানও ক্ষুদ্রস্থান ( যোনিদেশ ) হইতেই জন্মলাভ করে।

ঐ সকল সৃক্ত সম্পূর্ণ পাঠ করিবে। জ্রণস্থপ্রথ যজমানকে এতদ্বারা দেবযোনিস্বরূপ যজ্ঞ হইতে [পূর্ণ দেবস্বে] জন্মদান হয়। কেহ কেহ বলেন, [ সম্পূর্ণ সৃক্ত না পড়িয়া প্রতি সৃক্তে ] সাতটি সাতটি মন্ত্র পাঠ করিবে, প্রাতঃসবনে সাতটি, মাধ্যন্দিনে সাতটি, তৃতীয়সবনে সাতটি। কেননা যতভিল মন্ত্র যাজ্যা হয়, পুরোন্থবাক্যাও ততগুলি হওয়া উচিত; সাতজন ঋত্বিক্ পূর্ববমুথ হইয়া [ সাতটি ] যাজ্যা পাঠ করেন, সাতজনেই ব্যট্কার উচ্চারণ করেন; [চমদোন্নয়নে পঠিত ] ঐ মন্ত্রগুলি ঐ [ সাতটি ] যাজ্যারই পুরোন্থবাক্যা, ইহারা এইরূপ বলেন। কিন্তু এন্দপ করিবে না। উহাতে যজমানের রেতঃ লুপ্ত হইবে ও [ তাহার ফলে ] যজমানকেও লুপ্ত করা হইবে; যজমানই সূক্তম্বরূপ। মৈত্রাবরুণ প্রোতঃ-সবনে) নয়টি মন্ত্র দ্বারা যজমানকে এই লোক হইতে অন্তরিক্ষণলোকের অভিমুথে প্রেরণ করেন; [ মাধ্যন্দিনে ] দশটি মন্ত্র

<sup>(</sup>৩) মাধ্যন্দিনে দণ মন্ত্রের স্তুক্ত পঠিত হয়।

<sup>(</sup> в ) হোতা, মৈত্রাবরণ, ব্রাহ্মণাচছংগী, নেষ্টা, পোতা, আগ্রীধ্র, অচ্ছায়াক, এই সাত জন।

ষারা অন্তরিক্ষলোক হইতে ঐ [নাকপৃষ্ঠ নামক] লোকের অভিমুখে প্রেরণ করেন; ঐ লোক অন্তরিক্ষলোক হইতেও রহৎ; ত্তীয়সবনে নিয়টি মন্ত্রদারা সেই লোক হইতে স্বর্গলোকের অভিমুখে প্রেরণ করেন। বাঁহারা সাতটি সাত্রটি মন্ত্র পাঠ করিতে বলেন, তাঁহারা যজমানকে স্বর্গলোক অভিমুখে আরোহণে সমর্থ করেন না। সেইজন্ম সম্পূর্ণ সূক্তগুলি পাঠ করিবে।

#### দ্বিতীয় খণ্ড

#### চমসোন্নয়ন

স্বন্ত্রে চম্সাধ্বর্গিণ কর্তৃক চম্পোর্যের পর সোমাছতি দিবার সময় পূর্ব্যোক্ত সাত্ত্বন সোতটি প্রস্থিত যাজ্যা পাঠ করেন; তৎসম্বন্ধে বিধান যথ — "অথাহ···উপাপ্নোতি"

এ বিষয়ে প্রশ্ন আছে :—ইন্দ্র যজ্ঞস্বরূপ; তবে কেন প্রাতঃসবনে প্রস্থিতযাজ্যাপাঠে কৈবল হোতা ও ব্রাহ্মণাচ্ছংসা এই ভুইজনমাত্র প্রত্যক্ষভাবে ইন্দ্রবিত মন্ত্রে যাজ্যা পাঠ করেন? হোতা "ইদং তে সোম্যং মধু" এই মন্ত্রে ও ব্রাহ্মণাচ্ছংদী "ইন্দ্র স্থা বৃষভং বয়ম্" এই মন্ত্রে যাজ্যাপাঠ করেন; অন্য [পাঁচ] ঋত্বিক্ কিন্তু নানা দেবতার উদ্দিষ্ট মন্ত্রে

 <sup>(</sup>১) উলিখিত সাতল্পন ঋণিকের পঠিত বাজ্যার নাম প্রান্থিত বাজ্যা।

<sup>(2) 446/41 (0) 980/51</sup> 

যাজ্যা পাঠ করেন; তবে সেই মন্ত্র কিরূপে ইন্দ্র-দৈবত রূপে গণ্য হয় ?

ভিতর ] "মিত্রং বয়ং হবামহে" বহু মন্ত্র মৈত্রাবরুণের যাজ্যা ; উহাতে "বরুণং দোমপীতয়ে", এই যে পীতশব্দযুক্ত [ দ্বিতীয় ] :চরণ আছে, উহা ইন্দ্রের অনুকল, এতদ্বারা ইন্দ্রকে প্রীত করা হয়। "মরুতো যস্ত হি ক্নয়ে" এই মন্ত্র পোতার যাজ্যা। উহার ''স স্ত্রগোপাতমো জনঃ" এই [ তৃতীয় চরণে ] ইন্দ্রকেই গোপা (রক্ষক) বলা হইয়াছে, এজন্য ইহা ইন্দের সনুকল; ইহাতে ইন্দ্রকে প্রীত করা "অগ্নে পত্নীরিহাবহ" ' এই মন্ত্র নেফার যাজ্যা; উহার ''রন্টারং দোমপীতয়ে'' এই ৄ তৃতীয় চরণে ] ত্রন্টা শব্দ ইন্রকে বুঝায়, উহা ইন্দ্রের অনুকুল; ইহাতে ইন্দ্রকেই প্রীত করা হয়। "উজানায় বশানায়" এই মন্ত্র সামীধ্রের যাজ্যা; উহার িষিতীয় চরণে ] "সোমপূষ্ঠায় বেধমে" এস্থলে ইন্দ্রই বেধা (বিধাতা); এই মন্ত্র ইন্দ্রের অনুসূল, ইহাতে ইন্দ্রকে প্রীত করা হয়। "প্রাতর্যাবভিরাগতং দেবেভির্কেন্যা-বদু। ইন্দ্রা দোমপীতয়ে" অচ্ছাবাকের এই মন্ত্র [ইন্দ্র-শব্দ থাকায় ] আপনিই [ ইন্দ্রের ] অনুকূল।

এইরূপে এইসকল মন্ত্রই ইন্দ্রের অনুক্ল। আর ঐ সকল মন্ত্র নানা দেবতার উদ্দিফ হওয়ায় তাহাতে অন্য দেবতারাও খ্রীত হন। উহাদের গায়ত্রী ছন্দ হওয়ায় উহারা

<sup>(</sup> a ; 515.518 : ( \* ) 215.61 ( \* ) 215.519 1

<sup>( · ) 0180133 (</sup> F ) 4108 41

অগ্নির অনুকূলও বটে। এইরূপে ঐ সকল মন্ত্রদারা ত্রিবিধ ফল (মন্ত্রোদিষ্ট দেবতাগণের, ইন্দ্রের এবং অগ্নির প্রীতি) পাওয়া যায়।

### তৃতীয় খণ্ড

#### চমদোনয়ন

মাধ্যন্দিন সবনে উন্নয়নকালের স্ক্রেবিধান বথা—"অসাবি দেবং ভবিদ্ধ"
মাধ্যন্দিন সবনে [চমসের ] উন্নয়নকালে "অসাবি দেবং
গোঞ্জীকমন্ধঃ" ইত্যাদি সূক্তে অনুবাক্যা হইবে। উহাতে
র্ষণ্ শব্দ, পীতশব্দ, স্থতশব্দ ও মদ্শব্দ থাকায় উহারা এই
কণ্মে অনুকূল। ঐ ইন্দ্রদৈবত মন্ত্র পাঠ করিবে, কেননা ইন্দ্র
যজ্ঞস্বরূপ। ঐ ত্রিন্ধু প্ ছন্দের মন্ত্র পাঠ করিবে, কেননা
মাধ্যন্দিনসবনের ছন্দ ত্রিন্ধুপ্। এ বিষয়ে প্রশ্ন হয়—
গদ্শব্দযুক্ত মন্ত্র ভৃতীয় সবনের অনুকূল; তবে কেন মাধ্যন্দিন
সবনে ঐ মন্ত্রে অনুবাক্যা হয় এবং ঐরূপ মন্তেই যাজ্যা হয় ?
[উত্তর ] দেবতার। মাধ্যন্দিন সবনেই [সোমপানে] মত্ত
হন; ভৃতীয়সবনে তাঁহারা ভাল করিয়াই একসঙ্গে মত্ত
হন। সেইজন্য মাধ্যন্দিনেও মদ্-শব্দ-যুক্ত মন্ত্রেই অনুবাক্যা
হয় ও তাদৃশ মন্ত্রে থাজ্যাও হয়। ঋত্বিকেরা সকলেই মাধ্য-

<sup>( ) 4|2)|2</sup> 

ন্দিনে প্রত্যক্ষভাবে ইন্দ্রদৈবত মন্ত্রে প্রস্থিত সোমের যাজ্যা পাঠ করেন।

তবে [ সাতজন ঋত্বিকের মধ্যে ] কয়েকজনের মন্ত্রে অভিপূর্বিক তৃদ্ধাতু নিষ্পন্ন পদও আছে। যথা, "পিবা সোমমভি
যমুগ্র তর্দ্ন" ওই [ "অভি" ও "তদ<sup>'</sup>" শব্দযুক্ত ] মন্ত্র হোতার যাজ্যা। "স ঈং পাহি য ঋজীষী তরুত্রঃ" " এই মন্ত্র মৈত্রাবরুণের যাজ্যা। "এবা পাহি প্রত্নথা মন্দতু ত্বা" " এই
মন্ত্র ব্রাহ্মণাচছংসীর যাজ্যা।

"অর্ব্বাঙেহি সোমকামং ত্বাহত্বং" এই মন্ত্র পোতার যাজ্যা। "তবায়ং সোমস্বমেহ্যব্বাঙ্" এই মন্ত্র' নেফার যাজ্যা। "ইন্দ্রায় সোমঃ প্রদিবো বিদানাঃ" ওই মন্ত্র অচ্ছাবাকের যাজ্যা। "আপূর্ণো অস্ত্র কলশঃ স্বাহা" এই মন্ত্র আগ্নীধ্রের যাজ্যা।

এই সকলের মধ্যে কেবল [ তিনটি ] মন্ত্র অভিপূর্ব্বক তৃদ্ধাতুনিষ্পন্ন পদযুক্ত। "ইন্দ্র প্রাতঃসবনে বিজয় লাভ করেন নাই; তিনি ঐ [ তিনটি ] মন্ত্রদারা মাধ্যন্দিন সবনকে অপর সবনদ্বয়ের অভিমূথে তর্দিত ( দূঢ়বদ্ধ ) করিয়াছিলেন;

<sup>(</sup>২) প্রাতঃসবনে কেবল গুইজন ঋজিকের মন্ত্র প্রত্যক্ষভাবে ইন্দ্রদেবতার উদ্দিষ্ট, অস্ত ঋজিকের মন্ত্র প্রভ্যক্ষভাবে অক্স দেবতার উদ্দিষ্ট ; কেবল গৌণভাবে ইন্দ্রের সম্পর্কর্ত । মাধ্যন্দিন-সবনে সকল ঋজিকের মন্ত্রেরই দেবতা প্রত্যক্ষভাবে ইন্দ্র।

<sup>( ঃ )</sup> ৬।১৭।১। ( ১ • ) ৬।১৭।২ ইহার চতুর্থ চরণে "অভিতৃক্ষি" পদ আছে।

<sup>(</sup> ১১ ) ৬।১৭।০ ইহার চতুর্থচরণে "অভিতৃত্তি" পদ আছে।

<sup>( ) 2 ) 15080 ( 30 ) 0108161 ( 38 ) 010612 ( 50 ) 01021301</sup> 

ঐ রূপে তিনি যে অন্যের অভিমুখে তর্দিত করিয়াছিলেন, এই জন্ম ঐ মন্ত্র উক্ত লক্ষণযুক্ত হইয়া থাকে।

## চতুর্থ খণ্ড চমসোন্নয়ন

অনম্বর ভৃতীয়সবনে উন্নয়নকালীন স্কুবিধান যথা—"ইছোপ যাত-----সমূদ্ধৈয়"

তৃতীয়দবনে [চমদের] উন্নয়নকালে "ইহোপ যাত শবদো নপাতঃ" ইত্যাদি দৃক্ত অনুবাক্যা হইবে। বৃষণ্ শব্দ, পীতশব্দ, স্থতশব্দ ও মদ্-শব্দ থাকায় ঐ দৃক্তের মন্ত্রদকল এই কর্মে অনুকূল; ঐ মন্ত্র দকল ইন্দ্রের ও ঋভুগণের উদিষ্ট। এ বিষয়ে প্রশ্ন আছে,—[তৃতীয়দবনে প্রমানস্তোত্রে দামগায়ীরা] ঋভুদৈবত মন্ত্রে স্তোত্র দম্পাদন করেন না, তবে কেন প্রমানকে ঋভুদৈবত বলা হয় ? [উত্তর] পুরাকালে পিতা প্রজাপতি মর্ত্ত্য (মানুষ-ধর্ম্মযুক্ত ) ঋভুগণকে অমর্ত্ত্য (দেবধর্মযুক্ত ) করিয়া তৃতীয় দ্রনের ভাগী করিয়াছিলেন, দেইজন্য ঋভুদৈবত মন্ত্রে স্থোত্রদম্পাদন হয় না, অথচ [তৃতীয়দবনের দম্পর্কহেতু ] প্রমানকে ঋভুদৈবত বলা হয়। এ বিষয়ে কেহ কেহ প্রশ্ন করেন,—প্রাতঃদ্রবনে গায়ত্রী ও মাধ্যন্দিনে

<sup>(</sup>১৬) উক্ত সাভটি মন্ত্রের মধ্যে হোতা, সৈত্রাবরুণ ও ব্রাহ্মণাচছংসী এই তিনজনের (৯)(১০)(১১) চিহ্নিত মন্ত্রই উক্ত লক্ষণবিশিষ্ট, অফ্ত মন্ত্র নহে।

<sup>( ) 8/06/3</sup> 

ত্রিষ্ট প্ ছন্দ পঠিত হওয়ায় ঐ পূর্ববর্তী দবনদ্বয়ে যথোচিত ছন্দেই অনুবাক্যা হইয়া থাকে, তবে তৃতীয়দবনের ছন্দ জগতা হইলেও উহাতে ত্রিষ্টুপ্ ছন্দে কেন অনুবাক্যা হয় ! [উত্তর] তৃতীয়দবনের রদ [গায়ত্রীকর্তৃক] পীত হইয়াছিল '; আর ত্রিষ্টুপ্ছন্দের য়দ পীত না হওয়ায় উহা শুক্রযুক্ত (দারয়ুক্ত); এইজন্য তদ্ধারা তৃতীয়দবনের দরদতা সম্পাদন ঘটে, এই উত্তর দিবে। অতএব এতদ্ধারা এই দবনে ইন্দ্রের ভাগ সম্পাদিত হয়।

এ বিষয়ে মারও প্রশ্ন আছে:—তৃতীয়দবনের দেবতা ইন্দ্র ও ঋতুগণ; কিন্তু তৃতীয়দবনে প্রস্থিত সোমের যাজ্যাবিধানে কেবল হোতা "ইন্দ্র ঋতুভির্বাজবদ্ভিং দম্কিতম্" এই প্রত্যক্ষভাবে ইন্দ্রনৈত ও ঋতুদৈবত মন্ত্রে যাজ্যা করেন, অন্য ঋষিকেরা নানা দেবতার উদ্দিষ্ট মন্ত্রে যাজ্যা করিলেও কি রূপে উহা ইন্দ্র ও ঋতুগণের উদ্দিষ্ট বলিয়া গণ্য হয়! [উত্তর] "ইন্দ্রাবরুণা স্তৃতপাবিসং স্থৃতম্" এই মন্ত্র মৈত্রাবরুণের যাজ্যা, উহার "যুবো রগো অধ্বরং দেববীতয়ঃ" এই চরণে ["দেববীতয়ঃ" এই] বহুবচনান্ত পদ আছে; এই জন্য উহা [বহুসংখ্যক] ঋতুগণেরই অনুকূল। "ইন্দ্রুশ্চ সোমং পিবতং বৃহস্পতে" এই মন্ত্র ভ্রাহ্মণাচ্ছংদার যাজ্যা। ইহার

<sup>(</sup>২) সোমাহরণকালে পায়তী ছই চরণছারা প্রথম স্বন্ধর ও মুখ্ধারা তৃতীয়স্বন গ্রহণ করিয়া উচার রস্পান করিয়াছিলেন। এ বিধরে শ্রুতি যথা "পদ্ধাং দ্বে স্বনে সম্পৃত্রাল্পেনেকং যক্ষ্তিন সম্পৃত্রাহ তদধ্যন্ত্রাদ্ধে স্বনে ত্রেবতী প্রাভঃস্বনং মাধ্যন্ত্রিক তন্মাৎ তৃতীয়স্বন ভারীয়াভিত্রিত বিভিন্ন হি মন্ত্রেশ ।

<sup>( 8 ) 41421301 (</sup> e ) 81e-1301

"আ বাং বিশন্তিন্দবঃ স্বাভুবঃ" এই চরণেও বহুবচনান্ত পদ থাকায় উহাও ধাহুগণের অনুকূল।

"আ বো বহন্ত সপ্তয়ো রঘুয়দঃ" ' এই মন্ত্র পোতার যাজ্যা; ইহার "রঘুপন্বানঃ প্র জিগাত বাহুভিঃ" এই চরণে বহুবচনান্ত পদ থাকায় উহা ঋভুগণের অনুকূল। "অমেব নঃ হুহবা আহি গন্তন" এই মন্ত্র নেফার যাজ্যা; ইহার "গন্তন" ( অর্থাৎ গচ্ছত ) এই পদ বহুবচনান্ত হওয়ায় ইহাও ঋভুগণের অনুকূল। "ইন্দ্রাবিষ্ণৃ পিবতং **মধ্বো অস্ত্র" '** এই মন্ত্র অচ্ছাবাকের যাজ্যা; ইহার "অন্ধাংসি মদিরাণ্যথন্" এই চরণে বহুবচনান্ত পদ থাকার ইহাও ঋহুগণের অনুকূল। ''ইমং স্তোমমর্হতে জাতবেদদে" ঁ এই মন্ত্র আগ্নীঞ্জের যাজ্যা; ইহার রথমিব সং মহেমা মনীষয়া" এই পদে বহুবচনান্ত পদ থাকায় উহা ঋভুগণের অনুকৃল। এইরূপে এ মন্ত্রদকল ু ইন্দ্র ও ঋভুগণ উভয়েরই সম্বন্ধযুক্ত হয়। আর উহারা নানা দেবতায় উদ্দিন্ট হওয়ায় অন্ত দেবতাকেও প্রীত করে। এই সকল মত্ত্রে জগতীচ্ছন্দের বাহুল্য আছে; ভৃতীয়সবনের ছদ্দও জগতা ; ইহাতে তৃতীয় সবনেরই সমৃদ্ধি ঘটে।

### পৃঞ্চম খণ্ড হোত্ৰক ও হোত্ৰাশংসী

হোত্রক ও হোত্রাশংসীর কর্ম্মের সাম্য ও বৈষম্য প্রদর্শন যথা— অথাহ · · · তেনেতি ।

<sup>( 4 )</sup> SIMEIN ( 4 ) SIMMIN ( 4 ) SIMMIN ( 4 ) SIMMIN (

এ বিষয়ে প্রশ্ন আছে :—ইহাদের মধ্যে কাহারও কাহারও কর্ম শস্ত্রবিশিষ্ট, কাহারও কর্ম শস্ত্রবিশিষ্ট নহে ; তবে কিরূপে যজসানের পক্ষে সকল ঋত্বিকের কর্মই শস্ত্রবিশিষ্ট কর্মের মত সমানভাবে সমৃদ্ধিলাভ করে ? [উত্তর] এই [উভয় শ্রেণির] ঋত্বিকের কর্মকেই একযোগে "হোত্র" বলা হয়, সেইজন্ম সকলেই সমান। ইহাদের কাহারও শস্ত্র আছে, কাহারও শস্ত্র নাই, সেইজন্ম উভয়ের বৈষম্যও আছে বটে। কিন্তু ঐ কারণে সকলেরই কর্মা শস্ত্রবিশিষ্টরূপে গণ্য হইয়া সমানভাবে সমৃদ্ধি লাভ করে।

আরও প্রশ্ন আছে,—হোত্রকণণ প্রাতঃসবনে শস্ত্রপাঠ করেন, মাধ্যন্দিনে শস্ত্রপাঠ করেন, তাহাতে তৃতীয়সবনেও তাঁহাদের শস্ত্রপাঠ কিরূপে সিদ্ধ হয় ? [উত্তর ] মাধ্যন্দিনে হোত্রকেরা প্রত্যেকে ছুই ছুই সূক্ত পাঠ করেন, এইজন্য [সিদ্ধ হয় ], এই উত্তর দিবে।

আরও প্রশ্ন আছে, হোতারই প্রত্যেক সবনে ] তুইটি শস্ত্রপাঠের বিধান আছে; হোত্রকগণের [তাহা না থাকিলেও] কিরূপে তুই শস্ত্র পাঠের ফললাভ হয় ? [উত্তর ] তাঁহার

<sup>(</sup>১) মৈত্রাবরণ, ব্রান্ধণাচছংগী ও অচ্ছাবাক এই তিন হোত্রকের শস্ত্র আছে; নেষ্টা, পোতা ও আগ্নীপ্র এই তিন হোত্রাশংসীর শস্ত্র নাই।

<sup>(</sup>২) হোত্রক ও হোত্রাশংসী উভয়বিধ ঋণিকের কর্মের সাধারণ নাম হোত্র, এ<sup>ইজ্</sup>ত হোত্রাশংসীর শস্ত্র না থাকিলেও তিনি হোত্রকের তুল্য হন।

<sup>(</sup>৩) তৃতীয় সবনে খোত্রকের। শপ্রপাঠ করেন না। কিন্তু দিনীয় সবনে মৈত্রবিকণ, আদ্পাচ্ছংসা ও আছে বাক ই ছারা প্রভাবেক ছুই ছুই হুজ পাঠ করেন। উথার একটি প্রা শংশালিনে উন্দিঠ ও দিন্তু প্রপর্থী তৃতীয় সবনের উদিষ্ট মনে করিলে তদারাই তৃতীয় সকলের শপ্রপাঠে দ্বালাভ ছুইবে।

[ প্রস্থিত সোম্যাগে ] ছই ছই দেবতার উদ্দিষ্ট যাজ্যাপাঠ করেন, এইজন্ম [ ঐ ফললাভ হয় ], এই উত্তর দিবে ! '

## मर्छ थ छ

#### হোত্ৰক ও হোত্ৰাশংসী

হোত্রক সম্বন্ধে আরও বক্তব্য--- "অথাহ------শংসতঃ"।

এ বিষয়ে আরও প্রশ্ন আছে,—তিনজন হোত্রকের হোত্র শস্ত্রবিশিষ্ট, তবে অপরের (হোত্রাশংসীদের) কর্মণ্ড কিরুপে শস্ত্রবিশিষ্ট বলিয়া গণ্য হয় ? [উত্তর] [হোতার পঠিত] আজ্য-শস্ত্র আগীপ্রের শস্ত্ররূপে, মরুত্বতীয় শস্ত্র পোতার শস্ত্ররূপে, বৈশ্বদেবশস্ত্র নেকার শস্ত্ররূপে গণ্য হয়; এইরূপে তাঁহাদের কর্মান্ড শস্ত্রচিহ্নযুক্ত হইয়া থাকে।

আরও প্রশ্ন আছে,—অন্ম হোত্রকগণের প্রত্যেকের জন্ম একটিনাত্র প্রৈমের বিধান আছে; তবে কেন পোতার জন্ম জুইটি প্রেম আর নেন্টার জন্ম জুইটি প্রেম ?' [উত্তর]

- ( ৪ ) হোতার শর প্রাতঃসবনে আজা ও প্রউগ, মাধ্যন্দিনে মরত্বতীয় ও নিক্ষেব্লা; তৃতীয়ে বৈশদেব ও আ্যানারক; হোতাকগণের কাহারও হুইশপ্রের বিধান নাই। কিন্তু প্রস্তিত যাজ্যার মন্ত্রের দিবিধ দেবতা; এক লেষ্ডা প্রত্যক্ষভাবে মন্ত্রের উদ্দিষ্ট, অভ্যাদেবতা গৌণভাবে সম্বর্জু ( পূর্বে দেখ); এতদ্বারা ও ফললাভ হয়।
- ( > ) আগ্নীপ্রের যাজ্যা অগ্নির উদ্দিষ্ট, আজ্যশস্ত্রও অগ্নিরু-উদ্দিষ্ট। পোতার যাজ্যা মরুক্ষাণের উদ্দিষ্ট, মরুত্বতীয় শস্ত্রও মরুক্ষাণে উদ্দিষ্ট। নেষ্টার যাজ্যাময়ে দেবগণের উদ্নেখ আছে; এই হেতু উহার সহিত বৈখদেব শস্ত্রের সম্বন্ধস্থাপন চলিতে পাবে। এইরূপে প্রত্যেকের জস্ম হোতৃপঠিত শস্ত্রের সহিত হোত্রকপঠিত যাজ্যার নামস্যে দেখান হইতেছে।
  - (২) প্রেষমন্ত্র সাকল্যে বার্টি এবং হোতা, পোতা, নেষ্টা, আগ্নীএ, ব্রাহ্মণাচ্ছংসী, মৈত্রাবরুণ,

যে সময়ে ঐ গায়ত্রী স্থপর্নরপ ধরিয়া সোম আহরণ করিয়াছিলেন, সেই সময়ে তিনি ঐ হোত্রকগণের শস্ত্র লোপ করিয়া
হোতাকে [সেই শস্ত্র] দান করিয়াছিলেন, এবং [ঐ হোত্রকগণকে বলিয়াছিলেন] তোমরা আহাবপর্যন্ত করিতে পাইবে
না, যেহেতু তোমরা [আমার অবস্থা] জানিতে পার নাই।
তথন দেবগণ বলিলেন, এই ছুই জনকে (পোতা ও
নেফাকে) [থৈষমন্ত্ররপ] বাক্যদ্বারা বর্দ্ধিত করিব; সেইজন্য
তাহার ছুই ছুই থেষ হুইল। আর দেবগণ আগ্নাধের
ক্রিয়াকে ঋক্যন্ত্রদার্য়া বিদ্ধিত করিয়াছিলেন; সেই জন্য
আগ্নাধের যাজ্যায় একটি ঋকু অধিক আছে।

আরও প্রশ্ন আছে,—মৈত্রাবরুণ "হোতা যক্ষৎ" "হোতা যক্ষৎ" ইত্যাদি প্রৈয়মন্ত্রে হোতাকে প্রেমণ করেন, [ ইহা

হোভা, পোতা, নেষ্টা, অছোবাৰ, অধ্বর্ধা ও গৃহপতি এই কয়েক জনের জন্ম কথাজনে বিহিত। হোতার ছুই প্রেষ পুরের বলা ইইরাছে। ছোত্রকগণের মধ্যে কেবল পোতার ও নেষ্টার ছুই ছুই প্রেষ; আঞার এক এক। "হোতা যক্ষন্ মরাতঃ পোতাবে" এবং "হোতা যক্ষদেবং ছেবিণোদাং পোতাদৃতৃতিঃ" এই ছুইটি পোতার প্রেষ। "হোতা যক্ষদ্বাবো নেষ্টা" এবং "হোতা যক্ষদেবং ছেবিণোদাং নেষ্ট্রাং" এই ছুইটি দেয়ার প্রেষ।

<sup>(</sup>৩) আলা, মনজতীয় ও বৈখদেব এই তিন শক্ত পূর্বে হোতার পাঠ্য ছিল না; পোতা, নেষ্টা ও আলীপ্রের অর্থাৎ তিনজন হোতাশংসীর পাঠ্য ছিল। পায়জীকর্ত্ক সোমাহরণে ইস্র শোকাভিতৃত হইলে সকল ক্ষেক্ ইন্দ্রের নিকট সাংখনা দিবার জন্ম আসিয়ছিলেন; কেবল ঐ তিন ক্ষিক্ আসেন নাই। ভাহাতে ইস্র কুল ক্রমা ভাহাদের শত্র হোতাকে দান করেন এবং ভাহাদির জায়েবাসেরপাঠের অধিকারে বর্জিত করেন। অক্তদেবতারা হোতাশংসীদের এই তুর্ধশায় বাধিত হইয়া নেতা ও পোষ্টাকে তুইটি করিয়া প্রের দিলেন এবং আগ্রীপ্রের হাজ্যামন্ত্রে ঝ্রুমখ্যা একটি বাড়াইয় দিলেন। সাভজন ক্ষিকেরই ভিনটি করিয়া প্রস্থিত বাজ্যামন্ত্র ছিল, তদব্দি আগ্রীপ্রের চারিটি মন্ত্র হইল। "এভির্যে সর্থন্ত্র" এই মন্ত্রটি আগ্রীপ্রের চতুর্থ মন্ত্র; পান্ধীবত এইন ইন্দ্রে উহার প্রয়োশ হয়

যুক্তিযুক্ত ]; কিন্তু যাঁহারা হোতা নহেন, হোতাশংসীমাত্র তাঁহাদিগকেও কেন "হোতা যক্ষৎ" "হোতা যক্ষৎ" ইত্যাদি মন্ত্রে প্রেষণ করা হয় ! [উত্তর বিভাগ প্রাণ-স্বরূপ, দকল ঋত্বিক্ই প্রাণস্বরূপ; ঐ রূপে [দকলকে] প্রেষণ করিলে "প্রাণো যক্ষৎ" 'প্রাণো যক্ষৎ'' ইহাই বলা হয়। 8

আরও প্রশ্ন আছে,—উল্লাত্গণের জন্ম প্রৈয়মন্ত্র আছে কি নাই ? [ উত্তর] আছে, এই উত্তর দিবে। প্রশাস্তা (মৈত্রাবরুণ) জপের পর "স্তুপবম্"—স্তোত্র আরম্ভ কর—[ উল্লাতাদিগকে] যে এই কথা বলেন, উহাই তাঁহাদের পক্ষে প্রৈয়মন্ত্র।

আরও প্রশ্ন আছে,—অছাবাকের প্রবর প্রিকৃষ্টভাবে বরণমন্ত্র) আছে কি নাই ? [উত্তর] আছে, এই উত্তর দিবে। অধ্বর্যু যে [অছাবাককে] বলেন "অছাবাক বদস্ব যতে বাসম্"—অছাবাক, তোমার যাহা বক্তব্য, তাহা বল,—উহাই তাঁহার পক্ষে প্রবর বলিয়া গৃহীত হয়।

আরও প্রশ্ন আছে,—[ অগ্নিফোমের বিকৃতি উক্থ্য নামক ক্রভুতে ] তৃতীয় সবনে মৈত্রাবরুণ ইন্দ্রের ও বরুণের উদ্দিষ্ট

<sup>( ঃ )</sup> মৈত্রাবরণই সকল ঋতিক্কে প্রৈয়মন্ত্রারা প্রেরণ করেন। প্রেয়মন্ত্রমন্ত্রার আরম্ভে "হোতা বক্ষং" এই বাকা আছে, উহা হোতার পক্ষে সক্ষত ও মৃত্তিযুক্ত; হোতা ব্যতীত জন্ত ঋতিকের পক্ষে ঐ রূপ বাকা কির্পে সঙ্গত হইবে, উক্ত প্রশ্নের এই তাৎপর্য।

<sup>(</sup>৫) অন্য ঋণিকেরা ধরণের পর বরট্কার উচ্চারণে হোম করেন। আছোবাকের পক্ষে বেরপ বিধান নাই; এখনে অধ্যাস-ক্ষিত উস্তাইশাক্ষে অছোবাকের বরণমন্ত ব্লিদা এহণ করিতে হইবে।

সূক্ত পাঠ করেন, তবে কেন অগ্নির উদ্দিষ্ট মল্লে উহার স্তোত্রিয় ও অনুরূপ সম্পাদিত হয় ?' [উত্তর ] দেবগণ অগ্নিকে মুখ (প্রধান) করিয়া তাঁহার সাহায্যে অস্তরগণকে উক্থ হইতে অপসারিত করিয়াছিলেন, সেই জন্য এম্বলে অগ্নিদৈবত মল্লেই স্তোত্রিয় ও অনুরূপ সম্পাদিত হয়।

আরও প্রশ্ন আছে,—তৃতীয় সবনে ব্রাহ্মণাচ্ছংদা ইন্দ্রের ও রহম্পতির উদ্দিষ্ট মন্ত্র পাঠ করেন ও অচ্ছাবাক ইন্দ্রের ও বিষ্ণুর উদ্দিষ্ট মন্ত্র পাঠ করেন; তবে কেন কেবল ইন্দ্রের উদ্দিষ্ট মন্ত্রে উহার স্তোত্রিয় ও অনুরূপ সম্পাদিত হয়?
[উত্তর ] ইনিই অস্থরগণকে উক্থসকলের নিকট হইতে জয় করিয়াছিলেন; তথন ইনি [দেবগণকে ] বলিয়াছিলেন, [তোমাদের মধ্যে ] কে [আমার সঙ্গে আসিবে ]? তথন দেবতারা আমি [ যাইব ] আমি [ যাইব ], এই বলিয়া ইন্দ্রের পশ্চাতে গিয়াছিলেন। সেই ইন্দ্র সকলের পূর্বের গিয়া [ অস্থরদিগকে ] জয় করিয়াছিলেন, তজ্জ্যু ইন্দ্রদৈবত মন্ত্রেই স্তোত্রিয় ও অনুরূপ সম্পাদিত হয়। অন্য দেবতারাও যে "আমি, আমি" বলিয়া ইন্দ্রের পশ্চাতে গিয়াছিলেন, তাহাতেই [ ঐ ত্বই ঋত্বিক্ তৃতীয় সবনে অন্য দেবতার উদ্দিষ্ট মন্ত্র পাঠ করিয়া থাকেন ]

<sup>(</sup> ৬) ''ইক্রাবরুণা যুৰন্' ইত্যাদি স্কু।

<sup>(</sup>१) এই শক্তে অগ্রির উদ্দিষ্ট মত্রে ন্তোত্রিয় ও অমুদ্ধণ সম্পাদিত হইরা থাকে।

## সপ্তম খণ্ড হোত্রককর্দ্ম

হোত্রক স্থানে অভাত কথা—"অথাহ......অভাত্তেও"।

আরও প্রশ্ন আছে, তৃতীয় সবনের দেবতা বিশ্বদেবগণ, তবে কেন তৃতীয় সবনের আরম্ভে ইন্দ্রের উদ্দিষ্ট অথচ জগতী ছন্দের সূক্ত পঠিত হয় ?' [উত্তর ] এরূপ করিলে ইন্দ্রের উদ্দেশেই যজ্ঞ আরম্ভ করিয়া যজ্ঞানুষ্ঠান হয়, এই উত্তর দিবে। আর তৃতীয় সবনের ছন্দ লগতী, অতএব উহাতে জগতেরই কামনা হয়। ইহার [আরম্ভে পঠিত সূক্তের ] পর যে কিছু ছন্দ পঠিত হয়, সে সমস্তও জগতীর সম্বন্ধযুক্ত হইয়া পড়ে। এইজন্য তৃতীয় সবনের আরম্ভে ইন্দ্রের উদ্দিষ্ট জগতী ছন্দের

অজ্বাক শন্তের অত্তে "সং বাং কর্ম্মণা" এই ত্রিষ্টুপ্ সূক্ত পাঠ করেন, এতদ্বারা যে কর্ম (সোমপান) স্তুতিযোগ্য, তাহাকেই লক্ষ্য করা হয়। ঐ মন্তের "সমিধা" এই পদে ইয় শব্দে অনকে বুঝায়; এতদ্বারা ভক্ষণীয় অনের রক্ষা ঘটে। উহার "অরিফৈর্ন পশিভিঃ পারয়ন্ত" এই [চতুর্থ চরণ] স্বস্তি লাভের উদ্দেশে [পৃষ্ঠ্য সড়হে] প্রতি দিনই পাঠ করা হয়।

এ বিষয়ে প্রশ্ন আছে, তৃতীয় সবনের ছন্দ জগতী,

<sup>(</sup>১) এম্বলে বিষদেবদৈৰত মন্ত্ৰ পঠিত হওয়া উচিত ; আবার ইক্রদৈৰত মন্ত্র পঠিত হইলেও উহার ছব্দ ত্রিসূপ্ত ওয়া উচিত।

ا داهدات (۶)

তবে কেন ত্রিন্টুপ্ মন্ত্রে উহার [শস্ত্রের] সমাপনমন্ত্র সম্পাদিত হয় ? [উত্তর ত্রিন্টুপ্ বীর্যস্থরূপ; এতদ্বারা শস্ত্র-শেষে বীর্য্যেই প্রতিষ্ঠিত হইয়া অনুষ্ঠান করা হয়।

"ইয়মিন্দ্রং বরুণমন্টমে গীঃ" <sup>ব</sup> এই মন্ত্রে মৈত্রাবরুণের, "রহস্পতির্নঃ পরিপাতু পশ্চাৎ" ওই মন্ত্রে ব্রাহ্মণাচ্ছংদীর এবং "উভা জিগ্যথুঃ" ' এই মত্ত্রে অচ্ছাবাকের শব্র সমাগু হয়। [শেষ মন্ত্রটির অর্থ] তাঁহারা (ইন্দ্র ও বিফু) উভয়ে জয় লাভ করিয়াছিলেন। [ ঐ ঋকের মধ্যে ] "ন পরাজ্যেথে"—এই বাক্যের অর্থ যে তাঁহারা পরাজিত হন নাই, উভয়ের মধ্যে কেহই হন নাই। উহার [শেষার্দ্ধে] "ইন্দ্রুষ্ট বিষ্ণো যদপস্পুধেথাং ত্রেধা সহস্রং বি তদৈরয়েধান্"—অহে বিষ্ণু, তুমি ও ইন্দ্র উভয়ে যথন [ অস্ত্রগণের সহিত যুদ্ধার্থ ] স্পর্দ্ধা করিয়াছিলে, তথন তোমরা সহস্রকে তিন ভাগ করিয়া যথাস্থানে অর্পণ করিয়াছিলে—এই বাক্যের তাৎপর্য্য যে, ইন্দ্র এবং বিষ্ণু অস্তরগণের সহিত যুদ্ধ করিয়া-ছিলেন, তাহাদিগকে জয় করিয়া তাহাদিগকে বলিয়াছিলেন, [ আইস ] আমরা বিভাগ করিয়া লইব। সেই অস্ত্রগণ বলিয়াছিল, তাহাই হউক। তথন সেই ইন্দ্র বলিয়াছিলেন, এই বিষ্ণু যে সকল বস্তুর উদ্দেশে তিনবার বিক্রম করিবেন (পদক্ষেপ করিবেন), তাহা আমাদের, আর অন্য সমস্ত তোসাদের হউক। তথন বিষ্ণু [ এক পাদে ] এই লোক-সকলকে, [ দ্বিতীয় পাদে ] বেদসমূহকে, [ ভৃতীয় পাদে ]

<sup>( 9 ) 4 |</sup> PE | ( 8 ) 3 + | 8 2| 3 1 ( 6 ) 6 | 6 | 6 |

বাক্যকে আক্রমণ করিয়াছিলেন। উক্ত মস্ত্রের "সহত্র" শব্দের অর্থ কি, এই প্রশ্ন হইয়া থাকে। এই লোকসকল, এই বেদসমূহ এবং বাক্য, ["সহত্র" শব্দের লক্ষ্য ], এই উত্তর দিবে।

উক্থ্য ক্রন্থতে অচ্ছাবাক [ ঐ মন্ত্রের শেষ পদ ] "ঐরয়ে-থান্ ঐরয়েথান্" এইরূপে তুইবার উচ্চারণ করেন; উহাই ঐ স্থলে শস্ত্র স্নাপন করে। আর হোতা অগ্নিফোনে এবং অতিরাত্রে [ স্ব স্ব শন্তের শেষ পদ ] তুইবার উচ্চারণ করেন; উহাতেই তাঁহাদের শস্ত্র সমাপ্ত হয় ।

যোড়শী ক্রন্ত ছইবার উচ্চারণ করিবে, কি করিবে না ? এই প্রশ্নের উত্তবে বলা হয়, করিবে। অত্য অনুষ্ঠানে যথন ছইবার উচ্চারণ হয়, তথন এখানে কেন ঐরপ হইবে না, এই হেতুতেই [ এখানেও ] ছইবার উচ্চারণ করিবে।

### অফ্টম খণ্ড হোত্রক কর্ম্ম

অছাবাক সম্বন্ধে পুনঃ প্রশ্লোত্তর—"অগাহ·····শংসতীতি"

এ বিষয়ে প্রশ্ন আছে, তৃতীয় দবন নরাশংদের দম্বন্ধযুক্ত,' তবে কেন অচ্ছাবাক উহার শেষে শিল্পশস্ত্রমধ্যে নরাশংদের

<sup>(</sup>৬) অগ্নিষ্টোনে 'যজ্জিতে ক্ষেক্তিত' এবং অভিয়াতে ''ধেহি চিত্রং ধেহি চিত্রন্' এইরূপে একই পদ ছুইবার উচ্চারিত হয়।

<sup>(</sup>১) নরা মনুষ্যা ঝভবোহ<sup>িং</sup>র্সো যা যত শস্ত্তে তৎ নারশিংসং তৎস**হকি তৃতীর** সংবন্ত ( সারণ )

শক্ষরহিত মন্ত্র পাঠ করেন ? [উত্তর ] নারাশংস বিকৃতিস্বরূপ; রেতঃ কিঞ্চিৎ কিঞ্চিৎ করিয়া ক্রমে বিকৃত হয়, এবং
বিকৃত হইয়া [শেষে সন্তানরূপে] উৎপন্ন হয়, এও সেইরূপ। আবার এই যে নারাশংস ছন্দ, উহা মৃত্র ও শিথিল;
আর এই যে অচ্ছাবাক, ইনি অন্তিম ঋত্বিক্; সেইজন্ম [যজ্ঞের]
দৃঢ়তার জন্ম ও উহাকে দৃঢ়স্থানে প্রতিষ্ঠিত করিব বলিয়া [অন্ম
ছন্দে শন্ত্র সমাপ্ত হয় ]। এইজন্ম অচ্ছাবাক [তৃতীয়সবনের
অন্তে] শিল্পান্তের মধ্যে [যজ্ঞকে] দৃচ্ করিবার জন্ম ও দৃঢ়স্থানে
প্রতিষ্ঠা করিব বলিয়া নরাশংসের সম্বন্ধরহিত মন্ত্র পাঠ করেন।

## উনত্রিংশ অধ্যায়

### প্রথম খণ্ড

#### হোত্ৰক কৰ্ণ্ম

অহীনক্রতুতে হোত্রকগণের নাধ্যন্দিন সবনের শস্ত্রবিধান যথা—"য খঃ····· সেক্ততারৈ"

[পৃষ্ঠ্যষড়হের ] প্রাতঃসবনে পরদিনে [উদ্গাতা যে ত্র্যাচে ] স্তোত্রিয় করেন, [পূর্ব্বদিনে হোতা ] তাহাতেই

- (২) নারাশ্যেই বিকৃত হট্যা দ্বন শেষে অভাচনে পরিণত হয়, এই ভাৎপর্য :
- (৩) তৃতীয় সদনে অচ্ছাবাকের পর আর কোন ঋতিক্ শস্ত্পাঠ করেন না। কাজেই বজের শৈথিল্য নিবারণের পরে কোন উপায় থাকে না, সেই নিমিত্ত স্বনশেষে অশিথিল ছক্ষ বাব্হার ক্রিতে হয়।

শিস্তের বিজ্ব সম্পাদন করিবেন; ইহাতে অহীন ক্রত্বর অবিচ্ছেদ ঘটে। একাহ যেরপ সোমাভিষব দারা নিপ্পাদিত হয়, অহীনও সেইরপ হইয়া থাকে। সোমাভিষবযুক্ত একাহের সবনসকল যেমন পৃথক্ভাবে সমাপ্ত করিয়া অনুষ্ঠিত হয়, সেইরপ অহীনের প্রাত্যহিক অনুষ্ঠানও পৃথক্ভাবে সমাপ্ত করিয়া অনুষ্ঠিত হয়। সেই জন্ম প্রাতঃসবনে পরদিনের স্থোতিয়দারা [পূর্বিদিনের ] অনুরূপ সম্পাদন করিলে অহীন্যজ্বের অবিচ্ছেদ ঘটে; এতদ্বারা [একদিনের মন্ত্র অন্যদিনে লইয়া যাওয়ায় ] অহীনযজ্ঞকে বিচ্ছেদহীন করা হয়।

দেই দেবগণ ও ঋষিগণ এইরূপ দ্বির করিয়াছিলেন, যে [প্রতিদিন] সমান (একরূপ) অনুষ্ঠানদ্বারা যজ্ঞকে বিচ্ছেদহীন করিব; এই দ্বির করিয়া তাঁহারা ঐ যজ্ঞের এইসকল অনুষ্ঠান সমান করিয়াছিলেন,—প্রগাথ সমান, প্রতিপৎ সমান ও নৃক্ত সমান করিয়াছিলেন। ইন্দ্র ওকঃসারী (এক স্থানেই সঞ্চরণ করেন); ইন্দ্র পূর্ব্বিদিন যেখানে যান, পরদিনও সেইখানে যান; এইরূপে যজ্ঞও [প্রতিদিন] ইন্দ্রযুক্ত হয়। [এইজন্ম প্রতিদিনের অনুষ্ঠানে প্রগাথাদি সমান করা উচিত]।

<sup>( &</sup>gt; ) সারণ মতে "ওকঃসারী" এর্থে মাজার। মাজার একস্থানে চিরকাল বাস করিতে ভাল বাসে; ইন্দ্র সেই মাজারসরগ।। "ওকাংনে স্থানানি গৃহানি, তেরু সরতি সকরে। সঞ্চরতি ইতি ওকঃসারী মাজারঃ। বথা মাজারঃ প্কেমিন্ দিনে যেযু গৃহেযু সঞ্চরতি ভেখেব গৃহেযু পরেছারিপি সঞ্চরতি, এবময়মিন্দোছিপি অপগন্তবাঃ।"

## দ্বিতীয় **খণ্ড** সম্পাতসূক্ত

সম্পাতস্কের নির্ণয় যথা—"তান্ বা এতান্..... সম্তর্ন্তি"

এই সম্পাতস্ক্তল প্রথমে বিশ্বামিত্র দেখিরাছিলেন; বিশ্বামিত্রদৃষ্ট ঐ সূক্ত বামদেব প্রচারিত করেন "এবা ত্বামিত্র বিজ্ঞান্ত্র" "যন ইন্দ্রো জুলুদে যদ্ধ বৃষ্টি" "কথা মহামর্ধৎ কন্স হোতুঃ" এই সূক্তওলিকে বামদেব শীল্র সম্পাতিত (প্রচারিত) করিরাছিলেন। শীল্র সম্পাতিত করিরাছিলেন বলিয়া উহাদের সম্পাত্ত। তথন বিশ্বামিত্র স্থির করিছেন, অশিন বে সম্পাত সূক্ত দেখিলাম, বামদেব তাহা প্রচার করিয়া ফেলিলেন; আমি আরপ্ত কতকগুলি তৎসদৃশ সূক্তকে সম্পাতরূপে প্রচার করিব। এই স্থির করিয়া তিনি "সল্মোহ জাতো র্যক্ত কনীনঃ" "ইন্দ্রঃ পুর্তিলাতিরদ্বাসমর্কেঃ" "ইমামূ যু প্রভৃতিং সাতয়ে ধাঃ" "ইচ্ছন্তি ত্বা সোম্যাসঃ স্থায়ঃ" "শাসদ্বহ্ছিত্র হিতুর্নপ্তাঙ্গাৎ" "অভি তক্টেব দীধয়া মনীয়াম্"" এই সূক্তওলিকে তৎসদৃশ সম্পাতরূপে প্রচার করিয়াছিলেন।

- (2) 8126;21 (2) 8126121 (2) 8120121
- (৪) বিলম্ব করিলে বিখামিত নিজনামে প্রচার করিবেন, এই আশস্কার বামদেব অনং শিষ্
  ও অধ্যাতাদের মধ্যে প্রচার করিয়ছিলেন। "কালবিলম্বে সতি বিখামিত আগতা করিয়েঃ প্রকটীকনিয়াতি ইতি ভীতা। বয়ং শিশুনের সমপতং সমাগধোতুন শিষানি প্রাথবান করীয়জন
  - ( । সায়ণ এখনে বাসনেবের বিশেষণ দিয়াছেন—"গুরুদ্রোহভীতিরহিতঃ"।
  - (4) alani) (4) alani) (4) alani) (4) alani) (5) alani) (5) alani) (6)

"য এক ইদ্ধব্যশ্চর্ষণীনাম্" ওই সূক্ত ভরদ্বাজের, "যস্তিগ্মশৃঙ্গো রুষভোন ভীমঃ" ' এবং "উত্ব ব্রহ্মাণ্যৈরত শ্রবস্থা" ' এই সূক্তদ্বয় বশিষ্ঠের,"অম্মা ইত্ন প্র তবসে তুরায়" ' এই সূক্ত নোধার।

প্রাতঃসবনে যড়হস্তোত্রিয় [ত্রুচসমূহের] পাঠের পর মাধ্যন্দিন সবনে সেই সেই [হোত্রকগণ] অহীনের সূক্তসকল পাঠ করিবেন। এই গুলি অহীন-সূক্তঃ—"আ সত্যো যাতু স্বাবাঁ ঋজীয়ী " এই সত্যশব্দযুক্ত সূক্ত মৈত্রাবরুণের, "অস্মা ইত্ন প্র তবসে তুরায়" এই সূক্ত ব্রাহ্মণাচ্ছংনীর; উহার "ইন্দ্রায় ব্রহ্মাণি রাত্ত্যা" এবং "ইন্দ্র ব্রহ্মাণি গোত্রসাসো অক্রন্" এই অংশদয় ব্রহ্মন্-শব্দযুক্ত; শোসদ্বিহ্ন-র্জনয়ন্ত বহ্নিম্" এই বহিশব্দযুক্ত সূক্ত অচ্ছাবাকের।

া বিষয়ে প্রশ্ন আছে,—[ গবাসয়নসত্তে ] আর্ত্তিসহিত অনুষ্ঠানে ও আর্ত্তিরহিত অনুষ্ঠানে, উভয় স্থলেই অচ্ছাবাক কেন এই বহ্লি-শব্দ-যুক্ত সূক্ত পাঠ করেন ? " [উত্তর ] ঐ [ অচ্ছাবাকনামক ] বহ্ব্ চ (ঋথেদানুষ্ঠায়ী) বার্য্যবান্; (অতএব যজ্ঞভার বহনে সমর্থ); ঐ সূক্তও বহ্নিশব্দবিশিষ্ট;

<sup>( &#</sup>x27;5') | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|) | (|6|)

<sup>(</sup>১৯) গ্ৰাময়ন সজের অভিপ্ৰবৃদ্ধের ও পৃঠ্যুষ্ট্রের অন্তর্গত অমুঠান দিনের পর দিন অমুঠিত হয়; এই জম্ম উহা আবৃত্তিসহিত। আর চতুর্কিংশাদি অমুঠান কেবল এক নির্দিষ্ট দিনেই অমুঠিত হয় বলিয়া উহা আবৃত্তিরহিত। অচ্ছাবাককর্তৃক ঐ স্কু উভয়বিধ অমুঠানেই গঠিত কেন হয়, প্রশ্নের এই তাৎপর্যা। উত্তরে বলা ধ্ইল চতুর্কিংশাদি অমুঠান বড়ছের মন্ত অহীন বা একাধিক দিনে সাধ্য না ব্ধলেও অম্ম অর্থে অহীন অর্থাৎ হীনতাশ্ম্ম। কাজেই উভয়বিধ অমুঠানেই একই স্বেজ্বে ব্যবহা।

বহ্নি (অর্থাৎ বহনসমর্থ অশ্বাদি পশু), যাহার (যে শকটাদির)
ধুরায় যোজন করা যায়, তাহার বহনে সমর্থ; এই জন্ম
অচ্ছাবাক ঐ বহ্নিশন্দবিশিষ্ট সূক্ত আর্ত্তিসহিত ও আর্ত্তিরহিত
উভয়বিধ অনুষ্ঠানেই পাঠ করেন।

ঐ সূক্তসকল [গবাময়ন সত্রে ] চতুর্বিংশ, অভিজিৎ, বিশ্ববিৎ, বিশ্বজিৎ ও মহাত্রত এই পাঁচ দিনের [আর্ত্তিরহিত] অমুষ্ঠানে প্রযুক্ত হয়। এই কয়দিনের অমুষ্ঠানই [অন্য অর্থান প্রেই হীন হয় না। আবার ঐ সকল অমুষ্ঠানের আর্ত্তি না হওয়ায় উহারা আর্ত্তিরহিত। সেইজন্ম এই কয় দিনের অমুষ্ঠানে ঐ সকল সূক্ত পাঠ করা হয়। অপিচ অহীন (ভোগ্যবস্তপূর্ণ) সর্বরূপে (বহুরূপযুক্ত) ও সর্ববিসমুদ্ধ (সর্বকলপ্রদ) স্বর্গলোকসমূহ পাইব, এই অভিপ্রায়ে ঐ [অহীন] সূক্তন্দল পাঠ করা হয়। বাশিতা (গর্ভগ্রহণকামিনী) ধেমুর জন্ম যেমন র্মকে আহ্বান করা হয়, ঐ সূক্ত পাঠ হারা ইন্দ্রকেও সেইরূপ আহ্বান করা হয়। অহীন ক্রতুর অবিচ্ছেদসাধনের জন্ম যে এই সূক্তসকল পাঠ করা হয়, ইহাতে অহীনকেই বিচ্ছদহীন করা হয়।

## তৃতীয় খণ্ড সম্পাতসূক্ত

সম্পাত্তক সম্বন্ধে শ্রন্তান্ত কথা—"ততো বা এতান্·····লোকং জয়তি" মৈত্রাবরুণ [কেবল ষড়হ অনুষ্ঠানে] তিনটি সম্পাতসূক্তের এক এক সূক্ত এক এক দিন পাঠ করেন। প্রথম দিনে "এক স্থামিক্র বিজন্ধিত্র" এই সূক্ত, দিতীয় দিনে "যন্ন ইন্দ্রো জুজুষে যচ্চ বৃষ্টি" এই সূক্ত, তৃতীয় দিনে "কথা মহামর্বাই কস্থা হোতুঃ" এই সূক্ত পাঠ করেন। প্রাহ্মণাচ্ছংদী তিন সম্পাতসূক্তের এক এক সূক্ত এক এক দিন পাঠ করেন;—যথা, প্রথম দিনে "ইক্রঃ পূর্ভিদাতিরদ্দাসমর্কেঃ" এই সূক্ত, দিতীয় দিনে "য এক ইদ্ধর্যশ্চর্ষণীনাম্" এই সূক্ত, তৃতীয় দিনে "যন্তিগ্রশৃক্ষো র্ষভো ন ভামঃ" এই সূক্ত। অচ্ছাবাক তিনটি সম্পাতসূক্তের এক এক স্কু এক এক দিন ঘণাক্রমে পাঠ করেন, যথা—প্রথম দিনে "ইচ্ছন্তি স্থা সোন্যাসঃ স্থায়ঃ এই সূক্ত, তৃতীয় দিনে "শাসদ্বহ্নিত্র হিতুর্নপ্রাহ্রাইণ এই সূক্ত। এইরূপে উহাতে নয়টি সূক্ত হয়।

এতদ্যতীত আর তিনটি সূক্ত আছে, তাহার [ এক একটি এক এক ঋত্বিক্ ] প্রতিদিনই (অর্থাৎ তিন দিনেই) পাঠ করিবেন। এইরূপে সূক্তসংখ্যা দ্বাদশ হয়। দ্বাদশ মাদে সংবৎসর; সংবৎসরই প্রজাপতি; প্রজাপতিই যজ্ঞ। এতদ্বারা সংবৎসরকে, প্রজাপতিকে ও যজ্ঞকে পাওয়া যায়। এবং সংবৎসরে, প্রজাপতিতে ও যজ্ঞে প্রতিদিন প্রতিষ্ঠিত হইয়া যজ্ঞানুষ্ঠান করা হয়।

<sup>( &</sup>gt; ) মৈত্রাবরূপ প্রথম দিভাঃ ু ীয় দিনে নগাক্রমে তিনস্ক পাঠ করেন; তন্তিন্ন আর একটি চতুর্থ স্কুল আছে, উহা তিনদিনের প্রত্যেক দিনেই পাঠ করিতে হয়। এইরূপ বাহ্মণাচছগৌ ও অচ্ছাবাকপক্ষেও ব্যবস্থা। এই চতুর্থ স্কুত্রর পরবর্ত্তী খণ্ডে ব্যাখ্যাত ইইরাছে (পরে দেখ)। এইরূপে স্কুলের সংখ্যা মোটের উপর বারটি।

[ পৃষ্ঠ্যষড়বের চতুর্থ পঞ্চম ও ষষ্ঠদিনে ] ঐ দ্বিবিধ সূক্তের মধ্যস্থলে আর কতিপয় সূক্ত আবপন করিবে (বসাইবে)।

চতুর্থদিনে ন্যঙ্খরহিত বিমদঋষিদৃষ্ট বিরাট্ছন্দের [ সাতটি ] মন্ত্র, পঞ্চমদিনে পংক্তিছন্দের [ সাতটি ] মন্ত্র, ও ষষ্ঠদিনে পরুচ্ছেপদৃষ্ট [ সাতটি ] মন্ত্র আবপন করিবে।

যে সকল অনুষ্ঠান মহাস্তোমবিশিষ্ট, সৈ কয়দিন মৈত্রা-বরুণ "কো অন্ত নর্যো দেবকানঃ" এই সূক্ত, ব্রাহ্মণাচ্ছংসী "বনে ন বা যো ন্যধায়ি চাকন্" এই সূক্ত, এবং অচ্ছাবাক "আ যাহ্যব্যাঙ্গুপ বন্ধুরেষ্ঠাঃ" এই সূক্ত আবপন করিবে।

এইগুলি আবপন সূক্ত; এই আবপনসূক্তদারা দেবগণ এবং ঋষিগণ স্বর্গলোক জয় করিয়াছিলেন; সেইরূপ যজমানেরাও এই আবপনসূক্তদারা স্বর্গলোক জয় করেন।

## চতুর্থ খণ্ড সম্পাতসূক্ত

সম্পাতহক পাঠের নিয়ম—"সছো……প্রতিতিষ্ঠত্তি" "সছো হ জাতো রুষভঃ কনীনঃ" ওই সূক্ত মৈত্রাবরুণ

<sup>(</sup>২) বিশেষ নিয়নে ওঁকার উচ্চারণের নাম নুঙ্থ, উহার বিশ্বরণ পূর্ণ্কে দেওয়া হইয়াছে। প্রতিদিনে বিহিত সাতটি মন্ত্র সায়ণ নিয়াছেন। সাতটি মন্ত্রকে তিন্ত্রাচে বিভাগ করিয়া এক এক ত্রাচ এক এক হোত্রক পাঠ করেন। এইরূপ প্রতিদিন।

<sup>(</sup>৩) সপ্তদশ একবিংশাদি স্তোম অপেক্ষাও বৃহৎ চতুর্বিংশাদি স্থোমকে মহাস্তোদ বলং হইতেছে।

<sup>(8) 812015 ( 0 ) 161651 (</sup> b ) 518815 (

<sup>( : ) 918415 1</sup> 

প্রতিদিন (প্রথম, দ্বিতীয় ও তৃতীয় দিনে) আপনার সম্পাতশৃক্তের পূর্বের পাঠ করিবেন। এই সূক্ত স্বর্গসন্ধর্মুক্ত;
এই সূক্তদারা দেবগণ ও ঋষিগণ স্বর্গলোক জয় করিয়াছিলেন;
সেইরূপ যজসানেরাও এই সূক্তদারা স্বর্গলোক জয় করেন।
এই সূক্তের ঋষি বিশ্বাসিত্র, বিশ্বের মিত্র বলিয়াই ইনি
বিশ্বাসিত্র। যে ইহা জানে এবং মিত্রাবরুণ যাহার পক্ষে
ইহা জানিয়া প্রতিদিন সম্পাতসূক্তের পূর্বের ঐ সূক্ত পাঠ
করেন, বিশ্ব তাঁহার মিত্র হইয়া থাকে। ঐ স্ক্ত র্মভশব্দমুক্ত; অতএব পশুলক্ষণযুক্ত হওয়াতে উহাতে পশুরক্ষা
ঘটে। উহার মধ্যে পাঁচটি ঋক্ আছে; এজন্য উহা পঞ্চচরণযুক্ত পঙ্কির সদৃশ হয়; অমও আবার পঙ্কির স্বরূপ;
এতদ্বারা অন্নের প্রাপ্তি ঘটে।

"উত্ ব্রহ্মাণ্যেরত প্রবস্তা" এই ব্রহ্ম-শব্দ-যুক্ত সূক্ত ব্রাহ্মণাচ্ছংসী প্রতিদিন [ আপন সম্পাতসূক্তের পরে ] পাঠ করেন। এই সূক্ত স্বর্গের সম্বন্ধযুক্ত; এই সূক্তদারা দেবগণ ও ঋষিগণ স্বর্গলোক জয় করিয়াছিলেন, তদ্রপ যজমানেরাও এই সূক্তদারা স্বর্গলোক জয় করিয়া থাকেন।

ঐ সূক্তের ঋষি বসিষ্ঠ; এতদ্বারা বসিষ্ঠ ইন্দ্রের প্রিয় ধামের সমীপে গিযাছিলেন ও তিনি পরমলোক জয় করিয়া-ছিলেন। যে ইহা জানে, সে ইন্দ্রের প্রিয় ধামের সমীপে যায় ও পরম লোক জয় করে। উহার মধ্যে ছয়টি ঋক্ আছে; ঋতু ছয়টি এতদ্বারা; ঋতু সকলের প্রাপ্তি ঘটে।

এই সূক্ত সম্পাতসূক্ত-সমূহের পরে পাঠ করা হয়। এতদ্বারা স্বর্গলোক লাভ করিয়া যজমানেরা এই লোকে প্রতিষ্ঠিত হন।

"অভিতক্টেব দীধয়া মনীধাম্"' এই সূক্ত অচ্ছাবাক [আপন সম্পাতের পর প্রতিদিন পাঠ করেন; অভি-শব্দ-যুক্ত হওয়ায় উহা [যজ্ঞের] অবিচ্ছেদ-লক্ষণযুক্ত। ঐ মন্ত্রের "অভি প্রিয়াণি মমূ শৎ পরাণি" এই তৃতীয় চরণে পরবর্ত্তী দিনের অনুষ্ঠানকেই িপ্রজাপতির ] প্রিয় বলা হইতেছে; যাহারা উহা লক্ষ্য করিয়া আরম্ভ করে, তাহারা দেই অনুষ্ঠানসমূহকেই অভিমূর্শন (স্পর্শ ) করিয়া যজের অনুষ্ঠান করে। আর স্বর্গলোকই এই লোক অপেফা পর (শ্রেষ্ঠ); এতদ্বারা দেই সর্গ্য-লোককেই লক্ষ্য বলা হইতেছে। "কবাঁ রিচ্ছামি সন্দুশে স্থমেবাঃ" এই [ চতুর্থ ] চরণে যে সকল ঋষি আমাদের পূর্কে পরলোকে গিয়াছেন, কবিশব্দে তাঁহাদিগকেই লক্ষ্য করা হইতেছে। এই সূক্তের ঋষি বিখামিত্র; এই বিশ্বামিত্র বিশ্বেরই মিত্র ছিলেন। যে ইহা জানে, বিশ্ব তাহার মিত্র হয়। এই সূত্তে কোন দেবতার নির্বাচন (উল্লেখ) না থাকায় উহা প্রজাপতির উদ্দিষ্ট; ঐ সূক্তই পাঠ করিবে। কেননা প্রজাপতিই নির্বাচন-রহিত ( অনির্বাচ্য বা মূর্ত্তিহীন ); এতদ্বারা প্রজাপতিকেই পাওয়া যায়। উহার মধ্যে একবার নাত্র ইন্দ্রের উল্লেখ থাকায় উহা ইন্দ্র-সম্বন্ধ হইতেও স্থালিত হয় নাই। উহাতে দশটি ঋক্ আছে; বিরাটের দশ অক্ষর;

<sup>( 9 ) 010013</sup> 

বিরাট অন্নস্বরূপ; এতদ্বারা অন্নের রক্ষা ঘটে। এই সূক্তে
দশটি ঋক; প্রাণ দশটি; <sup>8</sup> এতদ্বারা প্রাণসমূহকেই পাওয়া
যায় ও আত্মাতে প্রাণসমূহের স্থাপন হয়। এই সূক্ত সম্পাতসূক্তসমূহের পরে পাঠ করিবে। তদ্বারা যজমানেরা
স্বর্গলোক লাভ করিয়া এই লোকে প্রতিষ্ঠিত হয়।

## পঞ্চন যজ্ঞ অহীন যজ্ঞ

অহীন থজের অন্তান্ত কর্ম্ম—"কন্তমিক্র…সংতন্ধস্তি"

"কস্তমিন্দ্র দ্বা বহুং" ' "করব্যা অতসীনাং" বিদূ রস্থাকৃত্ম্" এই তিনটি কৎ-শব্দ-বিশিষ্ট প্রগাথ প্রতিদিন আরম্ভে
পাঠ করিবে। [উহার প্রথম মন্ত্রে] ক শব্দের অর্থ প্রজাপতি;
এতদ্বারা প্রজাপতিকে পাওয়া যায়। আর ঐ সকল প্রগাথ যে
কৎ-শন্দ-বিশিষ্ট, ঐ "কৎ" অথবা "ক" শব্দের অর্থ অর ;
এতদ্বারা ভক্ষ্য অরের রক্ষা ঘটে। উহারা কৎ-শব্দ-বিশিষ্ট;
যজমানেরা প্রতিদিন শান্তির কারণ অহীনস্ক্রের প্রয়োগ
করিয়া যজ্ঞানুষ্ঠান করেন; এই সূক্ত সকল কৎ-শব্দ-বিশিষ্ট
প্রগাথদ্বারাই শান্তির হেতৃ হয়। এতদ্বারা শান্তিজনক হইয়া
উহারা "ক" (অর্থাৎ স্থ্যহেতু) হইয়া থাকে। শান্তিজনক

<sup>(</sup> в ) প্রাণাপনাদয়ঃ পঞ্চ বায়বো নাগকুর্দ্মাদয়শ্চ পঞ্চ বায়বঃ ইতি দশপ্রাণাঃ।

<sup>( &</sup>gt; ) 4105128-261 ( 5 ) PIO120-281 ( 0 ) PIRPIS-201

এই সূক্তসকল সেই যজমানদিগকে স্বৰ্গলোকের অভিমুখে লইয়া যায়।

[প্রগাথের পরে প্রতিদিন] ত্রিষ্টুপ্ছন্দে সূক্তসকলের প্রতিপৎ সম্পাদন করিবে। কেহ কেহ এ ত্রিষ্টুপ্ মন্ত্রকে ধায্যার্রপে নির্দেশ করিয়া প্রগাথের পূর্বের পাঠ করেন। কিন্তু ঐ রূপ করিবে না। হোতা ক্রত্রিয়ম্বরূপ; আর হোত্রকরূপে যাঁহারা ( মৈক্রাবরুণাদি) শস্ত্রপাঠ করেন, তাঁহারা বৈশ্যস্বরূপ। ঐরূপ করিলে বৈশ্যগণকে ক্ষত্রিয়ের প্রতি (রাজার প্রতি) বিদ্রোহোমুখ করা হয়; উহা পাপকর্ম। ঐ ত্রিক্বপ্রন্ত্র আমার ( অর্থাৎ হোত্রকের ) পাঠ্য দূক্তসমূহের প্রতিপৎ স্বরূপ, এইরূপ জানিবে। যাহারা সংবৎসর সত্তের বা দ্বাদশাহের অনুষ্ঠান করে, তাহারা সমুদ্র পার হইতে ইচ্ছুকের মত [ হুস্তর কর্মে ] পার হইতে চাহে। [সমুদ্র ] পারে যাইতে ইচ্ছুক লোকে যেমন সৈরাবতী ( অন্নাদিবস্তুপূর্ণ ) নৌকা আরোহণ করে, সেইরূপ ইহারাও ( যাঁহারা সত্রের পারে যাইতে ইচ্ছুক ভাঁহারাও ) ত্রিফুপ্ মন্ত্র আরোহণ ( আগ্রয় ) করিবেন। এই ত্রিফুপ্ ছন্দ অতিশয়

<sup>(</sup> ৪ ) হোতা নিদেবল্য শব্দের প্রগাণের পূর্বেধ ধাষ্যা পাঠ করেন। কেছ কেছ এম্বলেও ছোত্রকগণের পাক্ত মেইরূপ ব্যবস্থা করেন; অর্থাৎ ঐ তিষ্টুপ্ মন্ত্রগুলিকে প্রগাথের পারে প্রান্তিগৎ স্বরূপে না বদাইরা প্রগাথের পূর্বেধ ধাষ্যা স্বরূপে স্বসাইতে বলেন। এইরূপ ব্যবস্থা নিষেধ করা হইতেছে। বৈশ্য প্রজা ক্রিয় রাজার অনুসরণ করিতে গেলে রাজন্তোছ ঘটে; সেইরূপ হোত্র-কের পক্ষেও হোতার অনুসরণ অনুচিত।

<sup>(</sup>৫) নৌকার বিশেষণ সৈরাষতী। ইরা অলং তৎসমূহ ঐরং তেন সহ বর্ততে ইতি সৈরং নৌহং বত্তলাভং তালৃশং সৈরং যক্তাং নায়ন্তি সেয়ং নৌ: সৈরাষতী। সমুদ্পারগমনত চিরকাল-

বার্য্যবান্; ইহা [ যজমানকে ] স্বর্গলোকে প্রেঁছাইয়া দিতে অসমর্থ হয় না । সেই ত্রিফুভের পূর্কেব আহাব উচ্চারণ করিবে না; কেননা ইহাদের ছন্দ সূক্তের অন্তর্গত মন্ত্রের সমান। আর ইহাদিগকে ধায্যারূপেও ব্যবহার করিতে নাই।

যথন এই ত্রিষ্টুপ্রস্ত্র পাঠ করা হয়, তথন বিশেষরূপে জ্ঞাত সূক্তের প্রতিপৎ দ্বারা সূক্তসকলেই আরোহণ করা হয়। যথন এইসকল মন্ত্র পাঠ করা হয়, তথন বাশিতা (সঙ্গমার্থিনী) থেকুর জন্ম রুষের আহ্বানের মত ইন্দ্রকেই আহ্বান করা হয়। এই সকল মন্ত্র যে অহীনযজ্ঞের অবিচ্ছেদের জন্ম পাঠ করা হয়, ইহাতে অহীন যজ্ঞের অবিচ্ছেদে ঘটে।

## যৰ্চ খণ্ড অহীন যজ্ঞ

অক্সান্ত বিধি—"অপ প্রাচ…অভিহ্নয়তি"

মৈত্রাবরুণ প্রতিদিন আপন সূক্তের পূর্বের "অপ প্রাচ ইন্দ্র বিশ্ব" অমিত্রান্" ওই ত্রিষ্টুপ্ পাঠ করিবেন। [ ঐ মন্ত্রের ] "অপাপাচো অভিভূতে মুদস্ব, অপোদীচো অপ শ্রাধরা চ

সাধ্যদাৎ তাৰতঃ কালত পৰ্যাপ্তেন''ন্ন সহ সৰ্ব্যমপেক্ষিতং ৰম্ভজাতং তত্তাং নাবি সম্পাদ্য পশ্চা-দাবিকান্তাং নাৰমানোহেয়ুঃ। সৰ্ব্যস্তসমূদ্ধা নৌৰিৰ এতান্তিষ্টুভঃ পানং নেতুং সমৰ্থাঃ। (সান্ত্ৰ)

<sup>(2) 201202121</sup> 

উরো যথা তব শর্মন্ মদেম", এই অংশ অভয় বাক্যস্বরূপ; [মৈত্রাবরুণ ইহার পাঠে] অভয় পাইতেই ইচ্ছা করেন।

বাক্ষণাচ্ছংদী প্রতিদিন "ব্রহ্মণা তে ব্রক্ষযুজা যুনজ মি" এই পিদ বিষ্ঠুপ্ পাঠ করিবেন। উহার "যুনজ মি" এই পদ যোগার্থক; অহীন যজ্ঞও যুক্ত (ভিন্ন ভিন্ন দিনের সম্বন্ধযুক্ত), এই হেতু ইহা অহীন যজ্ঞেরই অনুকূল।

অচ্ছাবাক প্রতিদিন "উরুং নো লোকসমু নেষি বিদ্বান্" এই ত্রিষ্টুপ্ পাঠ করিবেন। ইহাতে "অনু নেষি" এই পদ আছে; অহীন যজ্ঞই ঐরূপে চলিয়া থাকে; এই হেতু ইহা অহীনেরই অমুকূল। "নেষি"—পশ্চাতে লইয়া চল,—এই পদ সত্রের অয়নের (গতির) অমুকূল।

ঐ তিন ত্রিষ্ট্রপ্ মন্ত্র [হোত্রকেরা] প্রতিদিন [শস্ত্রারম্ভে] পাঠ করিবে।

সমান (একবিধ) মন্ত্রদারা [শস্ত্রের] সমাপ্তি করিবে।
[ বাঁহারা ঐ রূপ করেন] তাঁহাদের যজ্ঞে ইন্দ্র ওকঃসারীর
(মার্জারের) মত যাতায়াত করেন। রুষ যেমন বাশিতা
ধেনুর নিকট যায়, গাভী যেমন পরিচিত গোষ্ঠের দিকে
যায়, ইন্দ্রও সেইরূপ তাঁহাদের যজ্ঞের নিকট যান।
[ তন্মধ্যে ] অচ্ছাবাকের পক্ষে প্রতিদিন পাঠ্য সূজে
"শুনং হুবেম" [ এই বাক্যযুক্ত যে মন্ত্র আছে ] ঐ "শুনং
হুবেম" বাক্যযুক্ত মন্ত্রে অহীন যজ্ঞের শস্ত্র সমাপ্ত করিবে না।

<sup>(3) 0104161 (0) 6184161</sup> 

কেননা, এতদ্বারা যে ব্যক্তি শক্র, তাহাকেই আহ্বান করা হয় এবং তদ্বারা ক্ষত্রিয় (রাজা) রাষ্ট্রচ্যুত হন।

#### সপ্তম খণ্ড

#### অহীন যজ্ঞ

অহীনের সমাপনমন্ত্র ;—"অথাতো · · · · · তহুতে"

অনন্তর অহীন ক্রতুর যোগ ও বিমুক্ত বর্ণিত হইতেছে। প্রাতঃসবনে ব্রাহ্মণাচ্ছংদী ] "ব্যন্তরিক্ষমতিরৎ"' ইত্যাদি [ সমাপ্তিদাধক ত্র্যুচদারা ] অহীনকে যুক্ত করিবেন এবং [ মাধ্যন্দিনে ] "এবেদিন্দ্রম্"' এই মন্ত্রে বিমুক্ত করিবেন। [ অছাবাক প্রাতঃসবনে ] "আংহং সরস্বতীবতোঃ" এই মন্ত্রে অহীনকে যুক্ত ও [ মাধ্যন্দিনে ] "নৃনং দা তে" এই মন্ত্রে বিমুক্ত করিবেন। [ মৈত্রাবরুণ প্রাতঃসবনে ] "তে স্থাম দেব বরুণ" এই মন্ত্রে যুক্ত ও [ মাধ্যন্দিনে ] "নৃ ফু তঃ" এই মন্ত্রে বিমুক্ত করিবেন। যে অহীন ক্রতুকে যুক্ত ও বিমুক্ত করিতে জানে, দে অহীন ক্রতুর বিস্তারে সমর্থ।

[গবাসয়ন সত্রে ] চতুর্বিংশ দিনে [সমাপন মন্ত্রদারা ] যে যোগ করা যায়, তাহাই এই সত্তের যোগ এবং ঐ সত্তের অন্তিম অতিরাত্রের পূর্ববর্ত্তী দিনে (অর্থাৎ

<sup>(</sup> a ) 8158157 1 ( 5 ) 415010 1 ( 0 ) 4101170 1 ( 8 ) 4154150 1 ( 6 ) 410119 1

মহাত্রত দিনে ) যে বিমুক্তিসাধন করা যায়, তাহাই এই সত্রের বিমুক্তি।

যদি [ হোত্রকেরা ] চতুর্বিংশ দিবদে একাহ যজ্ঞে বিহিত [সমাপন] মন্ত্রে শস্ত্র সমাপ্ত করেন, তাহা হইলে সেই দিনই যজেরও সমাপ্তি হইয়া যাইবে: অহীন কর্মা করা হইবে না: আবার যদি অহীন্যজ্ঞে বিহিত স্মাপন মল্লে শস্ত্র সমাপ্ত করেন, তাহা হইলে রিথবাহী অশ্ব व्यां उट्टिल তाहारक थूलिया ना निरल रम रयमन विनष्टे ह्य, যজমানও সেইরূপ বিনষ্ট হইবেন। অতএব িএকাহে বিহিত ও অহীনে বিহিত ] উভয়বিধ [ সমাপন ] মন্ত্রে [ চতুর্ব্বিংশ দিবসে শস্ত্র পাঠ । সমাপ্ত করিবেন। দীর্ঘপথ চলিতে হইলে অশ্বকে বাবে মাঝে বিশ্রামার্থ বিলয়া দিয়া যেমন চলিতে হয়, এও সেইরূপ। ইহাদের যজ্ঞও এতদ্বারা বিচ্ছেদরহিত হয়; [যজমানও শ্রম : হইতে ] মুক্তি লাভ করেন। স্বন্দ্বয়ে [স্তোমবৃদ্ধির স্ময়ে ] শক্তে মন্ত্রসংখ্যা এক বা চুইয়ের অধিক বাড়াইবে না। শস্ত্রমধ্যে বহু মন্ত্র বাড়াইলে [উহা ] দীর্ঘ ( চুস্তর ) অরণ্যের মত হইয়া পড়ে।

<sup>(</sup>৭) এ সম্বন্ধে বিধান এইরপ। মৈত্রাবরণ প্রাতঃসকলে ও মাধ্যন্দিনে উভয়ত্র ঐকাহিক মদ্রে সমাপন করেন; আছামাক উভয়ত্র অহীনবিহিত মদ্রে সমাপন করেন; আর ব্রাহ্মণাচহংসী প্রাতঃসকলে অহীনবিহিত মদ্রে আর মাধ্যন্দিনে ঐকাহিক মদ্রে সমাপন করেন। তৃতীয় সকলে কোন বিধান আবতক হয় না, কেননা, অগ্নিষ্টোমেয় তৃতীয় দবনে প্রেত্রকগণের শন্ত নাত্র ।

কিন্তু তৃতীয় সবনে অপরিমিত (বহুসংখ্যক) মন্ত্রদারা শস্ত্র বাড়াইবে; স্বর্গলোক অপরিমিত। ইহাতে স্বর্গলোকের প্রাপ্তি ঘটে।

যে ইহা জানিয়া অহীনযজ্ঞের বিস্তার করে, তাহার যজ্ঞ আরম্ভের পর বিচ্ছেদরহিত ও শ্বলনরহিত হইয়া থাকে।

## ্মক্টম খণ্ড বালখিল। সূক্ত

ন্থাতের অভা বিধান--"দেবা বৈল-শংসতি"

দেবগণ বলের (তন্নামক অন্থরের) নিকট তাঁহাদের গাভাদকল আছে জানিতে পারিরাছিলেন; যজ্ঞদারা দেই গাভা পাইতে ইচ্ছা করিয়া তাঁহারা [ পৃষ্ঠ্য ষড়হের ] ষষ্ঠদিনের অনুষ্ঠান দারা তাহা পাইয়াছিলেন। তাঁহারা প্রাতঃসবনে নর্ডাক-ঋষি-দৃষ্ট মন্ত্র দারা বলকে দমন করিয়াছিলেন। যখন তাহাকে দমন করিয়াছিলেন, তখন তাহাকে [ শক্তিক্ষয় দারা ] শিথিল ( তুর্বল ) করিয়াছিলেন। পুনরায় তাঁহারা তৃতীয় সবনে বজ্রস্বরূপ বালখিল্য মন্ত্রের সাহায্যে বাক্যকৃটস্বরূপ একপদা ঋক্দারা বলকে ভগ্ল করিয়া গাভীসকল বাহির করিয়া আনিয়াছিলেন। দেইরুণ এই ষষ্ঠদিনে যজ্মানেরাও নভাকদৃষ্ট মন্ত্রেলা বলকে দমন করেন ও যখন তাহাকে দমন করেন, তখন তাহাকে শিথিলও করেন। দেইজন্ম হোত্রকেরা প্রাতঃসবনে নভাকদৃষ্ট মন্ত্রে সম্পাদিত ত্র্যুচ পাঠ করিবেন।

[ নভাকদৃষ্ট মন্ত্র মধ্যে ] "যঃ ককুভো নিধারয়ঃ" ইত্যাদি ত্রুচ মৈত্রাবরুণের, "পূর্বীষ্ট ইন্দ্রোপমাত্য়ঃ" ইত্যাদি ব্রাহ্মণাচ্ছংদীর ও "তা হি মধ্যং ভ্রাণাম্" অচ্ছাবাকের।

তাঁহারা তৃতীয় সবনে বজ্রস্করপ বালখিল্য মন্ত্রের সাহায্যে বাক্যকৃটস্বরূপ একপদা ঋক্দারা বলকে বিনস্ট করিয়া গাভী-সকল লাভ করেন। ছয়টি বালখিল্য সূক্তে প্রথমবার প্রতি চরণের পর বিহুতি সম্পাদন করিবে; দিতীয়বার অর্দ্ধ ঋকের পর, ও ভৃতায়বার প্রতি ঋকের পর বিহুতি সম্পাদন করিবে। প্রতি চরণে বিহুতি সম্পাদনের সময় প্রত্যেক প্রগাথের পর একপদা ঋক্ বসাইবে। এইরূপে প্রগাথের ও একপদার সমষ্টি বাক্যকৃটে পরিণত হয়।

একপদা ঋক্ পাঁচটি; তন্মধ্যে চারিটি দশম দিনের অনুষ্ঠান হইতে ও একটি মহাত্রত হইতে গ্রহণ করা হয়।

অনতঃ মহানাদ্ধী ঋক্ সকলের মধ্যে যে অফাক্ষর পদসমূহ আছে, তাহার মধ্যে যতগুলি আবশ্যক হয়, ততগুলি পাঠ করিবে; অবশিষ্টগুলিকে কোনরূপ আদর করিবে না।

অনন্তর অর্দ্ধ ঋকের পর বিহৃতি সম্পাদনের সময়ও সেই সকল একপদা ঋক্ পাঠ করিবে ও মহানামী ঋকের সেই অফ্টাক্টর পদসকল পাঠ করিবে।

আর প্রতি ঋকের পর বিহুতি সম্পাদনেও সেই সকল

<sup>(</sup>৪) শোড়শী ক্তৃতে বিহাতি সম্পাদন হয়, এথানেও বালখিল্য পাঠে বিহুতির বিধান আছে এক নঞ্জে কিয়দশের সহিত অন্ত মন্ত্রের কিয়দশে মিশাইয়া বিহুতি সম্পাদন ক্রিভে হয়। ইচার বিশেষ বিবৰণ আশু অধ্যায়ের স্থিতীয় গওে দেখ।

একপদা ঋক্ পাঠ করিবে ও মহানাম্বী ঋকের সেই অফীকর পদ্যকল পাঠ করিবে।

প্রথমবারে ছয়টি বালখিল্য দূক্তের যে বিহৃতি সম্পাদন হয়, তাহাতে প্রাণের দহিত বাক্যকে মিশ্রিত করা হয়। বিতীয়বারে [বিহৃতি সম্পাদনে ] চক্ষুর দহিত মনকে এবং তৃতীয়বারে শ্রোত্রের দহিত আত্মাকে মিশ্রিত করা হয়। এতদ্বারা বিহৃতি সম্পাদনের ফল পাওয়া যায়; বক্রস্বরূপ বালখিল্যের ফল পাওয়া যায়; বাক্যকৃটস্বরূপ একপদার ফল পাওয়া যায়; প্রাণাদির মিশ্রাণের ফলও পাওয়া যায়।

চতুর্থবারে প্রগাথসমূহের বিহৃতি সম্পাদন না করিয়াই পার্চ করিবে। প্রগাথসকল পশুস্বরূপ, এতদ্বারা পশুর রক্ষা ঘটে। এস্থলে একপদা ঋক্ও [প্রগাথদ্বরের মধ্যে] ব্যবধান দিবে না (প্রক্রেপ করিবে না)। যদি এস্থলে একপদা ঋকের ব্যবধান দেওয়া যায়, তাহা হইলে বাক্যকূট্দারা (তৎস্ক্রপ বজ্বরা) যজমানের পশু বিনক্ট করা হইলে। এরূপ কেত্রে যদি কেহ আসিয়া বলে, এই ব্যক্তি বাক্যকূট্দারা বজমানের পশু নক্ট করিতেছে ও যজমানকে পশুহীন করিতেছে, তাহা হইলে অবশ্য তাহাই ঘটিবে। সেইজন্য এস্থলে একপদা ঋকের ব্যবধান দিবে না।

অন্তিম হুই দৃক্ত (সপ্তম ও অন্তম বালখিলা দৃক্ত) বিপরীত ক্রমে পাঠ করিবে; তাহাতেই উহাদের বিহৃতি সাধন হইবে। বংসের পুত্র সর্পিঃ ( তল্লামক খারক্ ) সৌবলের (তল্লামক ধ্রমানের ) উদ্দেশে এই শিল্পী শস্ত্র পাঠ করিয়াছিলেন। তিনি বলিয়াছিলেন, আমি এই সভ্যানে বহু পশু সম্পাদন করিয়াছি. অতএব [ দক্ষিণাস্বরূপে ] আমার নিকটে শ্রেষ্ঠ পশু উপস্থিত হইবে। তদনন্তর সৌবল প্রধান ঋত্বিক্দিগকে [ বহু পশু ] দক্ষিণা দিয়াছিলেন। সেইজন্ম এই পশুপ্রদায়ক ও স্বর্গ সাধন [ শিল্প ] শস্ত্র পাঠ করা হয়।

## নবম খণ্ড দুরোহণ মন্ত্র

দূরোহণের বিধান বথা—"দূরোহণ...সৌপর্ণে"

দূরোহণ মন্ত্র পাঠ করা হয়। তৎসম্বন্ধে ব্রাহ্মণ । পূর্কের্বির্বাহপ্রসঙ্গে বলা হইয়াছে। পশুকামী যজমানের জন্ম ইন্দ্রদৈবত মৃক্তে দূরোহণ করিবে; কেন না পশুগণ ইন্দ্রের সম্বন্ধযুক্ত। উহার ছন্দ জগতী হইবে, কেন না পশুগণ জগতীছন্দের সম্বন্ধযুক্ত। ঐ সূক্ত মহাসূক্ত হইবে; তদ্ধারা যজমানকে বহুসংখ্যক পশুতে প্রতিষ্ঠিত করা হইবে। বরু-নামক ঋষিদৃষ্ট মৃক্তে দূরোহণ করিবে। উহাও মহাসূক্ত এবং উহার ছন্দ জগতী। প্রতিষ্ঠাকামী যজমানের পক্ষেইন্দ্রাবরুণ-দৈবত মৃক্তে দূরোহণ করিবে। এই [মৈত্রাবরুণ নামক] হোত্রকের সম্পাত্ত ক্রিয়ার ঐ দেবতা; উহার

<sup>(</sup>১) পূর্বে ১৮ তথায় ৬ খণ্ডে তার্কাস্ফ দেখ।

<sup>(</sup>২) সক্ত দিবিধ, কুলুস্কু ও মহাস্কু। দুশ একের অধিক থাকিলে মহাস্কুছ্<sup>ত্</sup>। "দুশ্চভাগ অধিকং মহাস্কুং বিভূব্ধাঃ"।

<sup>(</sup>৩) "প্রতে মহে" ইত্যাদি কক্ত (১০।৯৬)।

সমাপ্তিকালের [ যাজ্যামন্ত্রপ্ত ] ইন্দ্র-বরুণ-দৈবত। এতদ্বারা এই মন্ত্রকে শস্ত্রান্তে স্বকীয় সমাপ্তিতেই প্রতিষ্ঠিত করা হয়। ঐ যে ইন্দ্র-বরুণ-দৈবত মন্ত্রে দূরোহণ হয়, উহাই এন্থলে নিবিৎস্বরূপ হয়। নিবিৎ দ্বারা সকল কামনা পাওয়া যায়। যদি ইন্দ্র-বরুণ-দৈবত মন্ত্রে দূরোহণ করা হয় অথবা সৌপর্ণ সুক্তে দুরোহণ করা হয়, তাহা হইলে ইন্দ্র-বরুণ-দৈবত সুক্তের বা সৌপর্ণ সুক্তের ফল পাওয়া যায়।

### দশম খণ্ড

#### অন্যান্য মন্ত্র

ষষ্ঠাহের অন্তাক্ত মন্ত্র যথা—"তদাহ...অনন্তরিতঃ"

এ বিষয়ে প্রশ্ন আছে,—[ দূরোহণ পাঠের পর ] [ একাহে বিহিত ] সূক্তসকল ঐ সঙ্গে ষষ্ঠাহে পাঠ করিবে কি পাঠ করিবে না ? [ উত্তর ]—ঐ সঙ্গেই পাঠ করিবে। [ প্রশ্ন ] কেন ? [ উত্তর ]—অন্য [ পাঁচ ] দিনে যথন একসঙ্গে পাঠ করা হয়, তবে এ দিনেও ( ষষ্ঠ দিনেও ) কেন পাঠ না করিবে ?

কেহ কেহ বলেন, [দূরোহণের সহিত ঐকাহিক

<sup>(</sup> ह ) "हेन्सांवक्षणां मधूमंखमचा" এই मञ्ज ( ७।७৮।১১ )।

<sup>(</sup> ৫ ) সৌপর্ণ স্বস্ত-"ইমানি বাং ভাগধেয়ানি" ইত্যাদি স্বস্ত (৮।৫৯ )।

মন্ত্র ] একদঙ্গে পাঠ করিবে না। কেন না এই ষষ্ঠ দিন স্বৰ্গলোকস্বৰূপ ও বহুলোকে একসঙ্গে স্বৰ্গলোকে যাইতে পারে না; কেহ কেহ ( অর্থাৎ বিশেষ পুণ্যবান্ ) স্বর্গ-লোকে যাইতে পারে নাত্র। সেই (মৈত্রাবরুণ) যদি [দুরোহণের সহিত] অত্য সূক্ত প্রাঠ করেন, তাহ: হইলে ষষ্ঠাহকে [অন্ত দিনের] দখান ক্রিয়া ফেলিবেন। আর যদি একসঙ্গে পাঠ না করেন, তাহা হইলে উহাকে স্বর্গলোকের অমুকুল করিবেন। সেই জন্ম একসঙ্গে পাঠ না করাই উচিত।

[আবার বলা হয়, ] ্রই শিল্পক্তে ] যে স্থোতিয় ত্র্যচ মাছে, উহা আত্মার স্বরূপ; আর বালখিল্যস্ক্রসকল প্রাণস্বরূপ। যদি [ দুরোহণের সহিত অন্ত সূক্ত ] একসঙ্গে পাঠ করা হয়, তাহা হইলে ঐ তুই দেবতার (ইন্দ্রের ও বরুণের ) দ্বারা যজমানের প্রাণ বহির্গত করা হইবে । এন্থলে যদি কেহ বলে, এই ব্যক্তি (মৈত্রাবরুণ) ঐ ছুই দেবতার দারা যজমানের প্রাণ বহির্গত করিতেছে, প্রাণ ইহাকে পরিত্যাগ করিবে, তাহা হইলে অবশ্যই সেইরূপ ঘটিবে। অতএব একদঙ্গে পাঠ করিবে না।

মৈত্রাবকণ এইরূপ মনে করিতে পারেন, আমি ত বালখিল্য সূক্ত পাঠ করিয়াছি; বেশ, এখন দূরোহণের পুর্নের [ ঐকাহিক দৃক্ত ] পাঠ করিব।—না দে দিকেও याद्दित ना।

মার সেই মৈত্রাবরুণের যদি দর্প উপস্থিত হয়, তাহা হইলে দুরোহণের পর বহুশত শস্ত্র পাঠ কার্নে। তাহ। হইলে যে ফলকামনায় এইরূপ করা যায়, সেই ফলই ইহাতে পাওয়া যাইবে।

বালখিল্য মন্ত্রসমূহ ইন্দ্রদৈবত; তাহাতে দ্বাদশাক্ষরযুক্ত চরণ আছে। ইন্দ্রদৈবত জগতাছন্দের মন্ত্রে যে ফল, উহাতেও সেই ফল পাওয়া যায়। অতএব ইন্দ্রাবরুণদৈবত সূক্ত পাঠ করিবে ও ইন্দ্রাবরুণদৈবত মন্ত্রে শস্ত্র সমাপ্ত করিবে। অন্য কোন মন্ত্র সেই সঙ্গে পাঠ করিবে না।

এ বিদয়ে প্রশ্ন আছে,—স্তোত্তও যেমন, শস্ত্রও সেইরূপ হইয়া থাকে; বালখিল্য মন্ত্রসকল বিহুতি সম্পাদন করিয়া পাঠ করা হয়; তবে স্তোত্রসকলও কি বিহুত হইবে না অবিহৃত হইবে ! [উত্তর ] বিহুত হইবে, এই উত্তর দিবে। [স্তোত্রগত ঋকের ] [প্রথম চরণ ] অফীক্ষর, তদ্বারাই দ্বাদশাকর দ্বিতীয় চরণ বিহৃত হইবে।

আরও প্রশ্ন আছে,—শস্ত্র যেমন যাজ্যাও সেইরূপ হইয়া থাকে: শস্ত্রে অয়ি, ইন্দ্র ও বরুণ এই তিন দেবতা উদ্দিষ্ট হইয়াছে, কিন্তু যাজ্যামন্ত্র কেবল ইন্দ্রের ও বরুণের উদ্দিষ্ট; এখানে অয়িকে কেন পরিত্যাগ করা হইল ? [উত্তর ]—য়িন অয়ি, তিনিই বরুণ; "সময়ে বরুণো জায়দে যৎ"—অহে অয়ি, তুমিই বরুণ হইয়া জন্ময়াছ—এই মন্ত্রে ঋষি সেই কথা বলিয়াছেন। এই হেতু ইন্দ্র ও বরুণের উদ্দিষ্ট মন্ত্রকে যাজ্যা করিলে অয়িকে পরিত্যাগ করা হয়না।

## ত্রিংশ অধ্যায়

### প্রথম খণ্ড

#### শিল্পশস্ত

ষ্ঠাহের বিহিত শিল্পস্ত্র যথা—"শিলানি---কল্লেতি"

শিল্পশস্ত্রসমূহ পঠিত হয়। এই দকল দূক্ত দেবশিল্প; এই [মনুষ্যালোকে] হস্তী, কাংস, বস্ত্র, হিরণ্য, অশ্বতরীযুক্ত রথ প্রভৃতি শিল্প দেবশিল্পের অনুকরণ মাত্র।' যে ইহা জানে সে [বিবিধ] শিল্প দ্রব্য লাভ করে। এই যে শিল্পসমূহ, ইহারা আত্মার সংস্কারসাধন করে; যজমান এতদ্বারা আত্মাকে ছন্দোময় (বেদময়) করিয়া সংস্কৃত করেন।

নাভানেদিষ্ঠ সূক্ত পাঠ করিবে। নাভানেদিষ্ঠ রেতঃস্বরূপ; এতদ্বারা রেতঃসেক করা হয়। ঐ সূক্তের দেবতা অনিরুক্ত, (অনিদ্দিষ্ট); রেতঃ-পদার্থও অনিরুক্ত (অলক্ষিত) ভাবে গুপ্ত যোনিতে সিক্ত হইয়া থাকে। যজমান এইরূপে রেতো-মিঞ্রিত হইয়া থাকেন।

"ক্ষায়া রেতঃ সংজগ্মানো নিষিঞ্চং"—ক্ষা (ভূমি) কর্তৃক সঙ্গত হইয়া [ প্রজাপতি ] রেতঃসেক করিয়াছিলেন—[ উক্ত সূক্তের ] এই অংশ রেতোবর্দ্ধন করিয়া থাকে।' ঐ সূক্ত

<sup>( &</sup>gt; ) শিল্পম্ আশ্চাকরং কর্মা। হতী শব্দে ধাতুনির্মিত থেলানার হাতী, কাংস শব্দে কাংসমর
বস্তু পুঝাইতেছে। নাভানেমিষ্টাদি হস্ত সকল দেবগণের নির্মিত শিল্প; উহাদের নাম শিল্পস্ত ।
( ২ , নরা আঞ্চন্মা মহর্যো মহ্ব্যো মহ্ব্যাতাবাবে প্রেলাব তে শস্তুতে ব্যামন্। ( সারণ )

নারাশংস সূক্তের সহিত পাঠ করিবে। প্রজাই নর; এবং বাক্যই শংস; এতদ্বারা প্রজাতেই বাক্যের স্থাপন হয়, এবং প্রজাগণ জন্মিয়া বাক্য কহিয়া থাকে। কেহ কেহ বলেন, বাক্যের স্থান [শরীরের] পুরোভাগে; এই হেতু [নাভানেদিষ্ঠের] পূর্বে [নারাশংস] পাঠ করিবে। কেহ বা বলেন, বাক্যের স্থান উপরিভাগে; এই হেতু উহা পরে পাঠ করিবে। কেহ আবার বলেন বাক্যের স্থান মধ্যভাগে; এই হেতু উহা মধ্যস্থলে পাঠ করিবে। কিন্তু ঐরপ না করিয়া] [নাভানেদিষ্ঠ সূক্তের] উর্জভাগের নিকটেই এই [নারাশংস] পাঠ করিবে; কেন না বাক্যের স্থান [শরীরের] উর্জভাগের নিকটবর্তী। [ঐরপে পাঠ করিয়া] হোতা সিক্ত—রেতঃস্বরূপ যজমানকে এই বলিয়া মৈত্রাবরুণের প্রতি অর্পণ করেন, [অহে নৈত্রাবরুণ], ভুমি এই [রেতঃস্বরূপ যজমানের] প্রাণ

### দ্বিতীয় খণ্ড শিল্পশক্ত

<sup>(</sup>৩) ঐ মন্ত্রে প্রজাপতির ছহিত্নক্ষমের উল্লেখ আছে। (সায়ণ)

<sup>(</sup>৪) বাণি ক্রিয় মন্তকের পুরোভাগে আছে, অথবা শরীরের উপরে মন্তকে আছে, অথবা গুলাটের নিরে শরীরের মধ্যভাগে আছে, এই তিবিধ কলনা হইতে পারে।

<sup>(</sup> e ) বাগিন্তিরের স্থান প্রকৃতপক্ষে শরীরের উদ্ধ মধ্য বা সন্মুখ, কোনখানেই নহে; উর্দ্ধের নিকটবর্তী স্থানেই বাগিন্তির অবস্থিত। এই হেতু নাভানেদিঠের আরক্তে, শেষে, বা মধ্যে কোখাও না পড়িয়া শেষভাগের নিকটে পাঠ করিবে। নাভানেদিঠ স্কে সাভাইশটি মন্ত্র আছে; উহার প'চিশ মন্তের পর তুই মন্ত অবশিষ্ট থাকিতে নাবাশংস পাঠ করিতে হব।

বালথিল্য সূক্ত পাঠ করা হয়। বালখিল্য প্রাণম্বরূপ; এতদ্বারা যজমানের প্রাণ সম্পাদিত হয়। বিহৃতি সম্পাদন পূর্ব্বক উহা পঠিত হয়; প্রাণসকলও পরস্পর বিহৃত (মিশ্রিত); প্রাণদ্বারা অপান, অপানদ্বারা ব্যান বিহৃত রহিয়াছে। সেই [মৈত্রাবরুণ] প্রথম ছুই সূক্ত প্রতিচরণের পর, দ্বিতীয় সূক্তদ্বয় অর্দ্ধ ঋকের পর, এবং তৃতীয় সূক্তদ্বয় প্রতি ঋকের পর বিহৃত করেন। প্রথম দূক্তদ্বয়ের বিহুতিকালে প্রাণের সহিত বাক্যকে, দ্বিতীয় সূক্তদ্বয়ের বিহাতিকালে চক্ষুর সহিত মনকে ও তৃতীয় সূক্তদ্বয়ের বিহাতি-কালে শ্রোত্রের সহিত আত্মাকে তিনি মিশ্রিত করেন। কেহ কেহ তুইটি বুহতী ও তুইটি সতোবহতী একদঙ্গে পাঠ করিয়া বিহৃতি সম্পাদন করেন; তাহাতে বিহৃতি সম্পাদনের ফল পাওয়া যায় বটে ; কিন্তু প্রগাথ সম্পাদিত হয় না। এই জন্য ঐ রূপ না করিয়া। অতিমর্শদারাই বিহুতিসম্পাদন করিবে: তাহাতে প্রগাথ সম্পাদিত হইবে। 'বালখিল্য প্রগাথস্বরূপ;

<sup>(</sup>১) যঠাহে শিল্পশন্ত পাঠের বিধি। নাভানেৰিটাদি চারিটি শল্পের নাম শিল্পশন্ত; হোতা, মৈত্রাবরণ, রান্ধণাচ্ছংসীও অচ্ছাবাক যথাক্রমে এই চারি শল্প পাঠ করেন। এতদ্বারা যজমানের নুতন শরীর নিশ্বিত হয়। মৈত্রাবরণণের শিল্পশন্ত মধ্যে আটিট বালথিলা হক্ত বিহিত হইরাছে। অষ্টম মণ্ডলের ৪৯ ইইতে ৫৯ পর্যান্ত হক্ত বালথিলা হক্ত; তর্মধ্যে প্রথম আটিটি শিল্পশন্তের অন্তর্গত। এই আটি ত্বং সপ্তম ও ছিতীরে দশটি করিয়া মন্ত্র আছে, তৃতীর ও চতুর্থে দশটি, পঞ্চম ও যঠে আটিটি এবং সপ্তম ও অইমে পাঁচটি করিয়া মন্ত্র আছে। এইরূপে এ আটহুকে চারি লোড়া হক্ত। প্রথম তিন লোড়া প্রগাধরূপে পঠিত হয়; এক ছন্দে অঞ্চ ছন্দ বোগ করিলে প্রগাথ নিশান হয়। ঐ ছয় হক্তে বৃহতী ও সতোবহতী এই বিবিধ ছন্দ আছে; বৃহতীতে সভোবৃহতীর যোগে করিলে বা সতোবৃহতীতে সতোবৃহতী যোগ করিলে বা সতোবৃহতীতে সতোবিহতী যোগ করিলে বা সতোবৃহতীতে সত্পারিবর্ত্ত অভিমর্শ নামক বিহতি সম্পাদন ছারা ঐ স্বক্ত পাঠের বিধান হইল। এক মন্ত্রের

সেইজন্ম অতিমর্শ দ্বারাই বিহৃতি সম্পাদন করিবে; কেন না অতিমর্শই উচিত। বৃহতী আত্মা এবং সতোবৃহতী প্রাণ; সেই [ মৈত্রাবরুণ] বৃহতী পাঠ করেন, উহা আত্মা; তৎপরে সতোবৃহতী পাঠ করেন, উহা প্রাণ। আবার বৃহতী, আবার সতোবৃহতী পাঠ করেন; তাহাতে প্রাণদ্বারা আত্মাকে

কিরদংশে অক্ত মন্ত্রেন কিরদংশ যোগ করিয়া ছই মন্ত্র মিশাইলে বিহুতি সম্পাদিত হয়। পূর্বের ষোড়নী শল্তে এই বিহ্নতি সম্পাদনের বিধান হইয়াছে। এম্বলে বালখিলা পাঠেও বিহাতি সম্পাদনের বিধান চইল। বিহৃতির আধার প্রকারভেদ আছে। কথনও বা এক স্তের মন্ত্রের একচরণের পর অক্সস্থান্তের মন্ত্রের একচরণ, কথনও বা একস্থান্তের মন্ত্রের **অর্জাংশের পর অক্স** স্ক্রের অদ্ধাংশ, কথনও একস্জের এক খকের পর অক্ত স্ক্রের এক ঋক্ বসাইয়া বিহুতি স্ফাট্রিত হয়। কথনও বা ছুই সূক্ত ষ্ণাক্রমে না পড়িয়া বিপরীতক্রমে পড়িরাও বিহৃতিয় সাধন চলিতে পারে। এম্বলে বালখিলাপাঠে ব্যবস্থা হইল যে উক্ত আট হক্তের প্রথম জোডায় চরণের পর চরণ, দ্বিতীয় জোডায় অর্জ খকের পর অর্জখক, তৃতীয় জোড়ায় খকের পর খক বসাইয়া বিজ্ঞি সম্পাদিত হইবে। এইরূপ বিজ্ঞির নাম অতিমর্শ। চতুর্থ জোড়ার সপ্তম স্কের পর অন্তম নাপড়িয়া বিপরীতক্রমে অর্থাৎ অষ্টমের পর সপ্তম পড়িলেই বিহ্নতি হইবে। াথম স্কুদ্বয়ে চরণের পর চরণ, দ্বিতীয় স্কুদ্বয়ে প্রতি অর্দ্ধকের পর অর্দ্ধক ও তৃতীয় স্কুদ্বয়ে ·ক্ষকের প্র ঋক্ বসাইলে যে বিজ্ঞতি সাধিত হয়, ও এম্বলে যাহার বিধান হইল, এই **অ**তিমর্শ বিহৃতির নাম টোঞ্জিন বিহৃতি; গুণ্ডিনাথ্য ঋষির অনুমত বলিয়া ইহার নাম হৌণ্ডিন। তঙ্কির মহাবালভিং নামক ঋষির অনুমন্ত অক্সরূপ অতিমর্শ বিহৃতি আছে। পূর্ববৈত্তী উনতিংশ অধারের অষ্ট্রমথণ্ডে বালখিল। স্কু পাঠের ব্যবস্থায় সেই মহাবালভিৎ বিহুতির বিধান হইরাছে। উহাতে প্রথম তিনজোড়া বালখিলা হক্তের চারিবার আবৃত্তি করিতে হয়। প্রথমবারে চরণের পর চরণ, দ্বিতীয়বারে অর্ধখনের পর অর্ধখন, তৃতীয়বারে খনের পর ঋক বসাইয়া বিহুতি হয়। ঐরপে বিহৃতি সম্পাদন দ্বারা প্রগাপ নিম্পন্ন করিয়া সেই প্রগাথের পর একপদা ঋক বা মহানাল্লী ঋকের অষ্টাক্ষর পদ বসাইতে হয়। প্রগাথের পর একপদা প্রক্ষেপ করিলে ঐ প্রগাথ বাক্যকুটে পরিণত হয়। বাক্যকুটে পরিণত হউলে বালখিলাময় বজ্রসক্ষপ শক্তিশালী হইর। খাকে। চতুর্থবার আবৃত্তিকালে বিহতিসম্পাদন আবশুক হয় না, অথবা তৎপরে একপদাও ব্যাইতে হর না।

উদাহরণ হারা এই বিহ্নতি সম্পাদনের তাৎপর্যা স্পষ্ট হইবো প্রথমজোড়া অর্থাৎ প্রথম ও বিতীয় বালনিলা সজের প্রতাকের প্রথম ছই মন্ত্র লওয়া বাউক: -- পরিবর্দ্ধন করিয়া কর্মানুষ্ঠান হয়। এইজন্ম অতিমর্শদারাই বিহুতি সম্পাদন করিবে।

ঐ অতিমর্শ ই উচিত। বৃহতী আত্মা ও সতোবৃহতী পশু;

#### এথম সুক্ত

১ ২
প্রথম মন্ত্র—অভি প্র বঃ স্বরাধসং, ইন্দ্রমর্চ যথা বিদে।
ও বা জরিভ্ড্যো মঘন। পুরাবস্থঃ, সহস্রেণেব শিক্ষতি ॥

বিভীয় মন্ত্র—শতানীকেব প্র জিগাতি ধৃঞ্হা, হস্তি বুক্তাণি দাশুৰে ১

গিরেরিব প্র রদা অস্ত পিবিরে, দকাণি পুরুভোলসঃ।

#### বিতীয় স্ত

প্রথম মন্ত্র—প্র স্থ প্রকাণ হরাধদং, অর্চা শক্রমভিষ্টারে।
১১ ১২
যঃ সুৰতে স্তবতে কাম্যং বহু, সহস্রেণের মংছতে ঃ

১৬ ১৪ বিতীর মন্ত্র—শতানীকা হেতরো অক্ত হট্টরা, ইব্রুক্ত সমিবো মহী: । ১৫ ১৬ গিরিন ভুজা। মঘবৎস্থ পিৰতে, যদীং স্কৃতা অমংদিদু: ॥

অভিচরণে বিহৃতি হইলে নিমোক্ত প্রগাণ উৎপন্ন হইবে :---

১৪
অভি প্র ব: স্বরাধসং, ইক্রস্ত সমিবো নহী:।
১০
শতানীকা হেতরো অস্ত ছুইরা, ইক্রমর্চ যথাবিদোর্।
১৬
যো জরিত্ভো মধ্বা পুরবহুঃ, যদীং হতা অমন্দির্ং।
১৫
গিরির্ন ভুজা ম্যবংক পিরতে, সহস্রেণেব শিক্ষতোম্

এই মন্ত্রদ্যাত্মক প্রগাথের পর "ইন্দ্রো বিষম্ভ গোপতিঃ" এই একপদা ঋক্ বদাইলে উহ;
কাকাকটে পরিণত হইবে।

মহাবালভিদ্ বিহারে এইরূপে প্রথম দ্বিতীয় ও তৃতীয় স্কুদ্বের প্রত্যেক ক্ষকের প্রতিচরণের পর বিক্রতি হর ও তৎপরে একপদার অথবা মহানামীর অষ্টাক্ষর বসে। হৌতিন বিহারে কেবল প্রথম সক্রববে এইরূপ বিহুতি সম্পাদিত হয়:

অর্ক সকের পব বিহ্নতি এইরূপ:---

) ২ জলি প বা ক্রাধনং, ইন্দ্রমর্চ যথা বিদে। ১৫ ১৬ ১৬ শিরি ব ভূজা মধ্বংশ পিরতে, সনীং ফ্রাডা ক্রমণাদ্যোশ র তিনি যে বৃহতী পাঠ করেন, উহা আত্মা, এবং যে সতোবৃহতী পাঠ করেন, উহা পশু। আবার বৃহতী, আবার সতোবৃহতী পাঠ করেন, তাহাতে পশুদারা প্রাণকে পরিবর্দ্ধন করিয়া কর্মানুষ্ঠান হয়; সেইজন্ম অতিমর্শ দারাই বিহৃতি সম্পাদন করিবে।

অন্তিম ( সপ্তম ও অন্টম ) সূক্ত বিপরীতক্রমে পাঠ
করা হয়; উহাতেই তাহাদের বিহৃতি সম্পাদিত হয়।
মৈত্রাবরুণ এইরূপে সেই [ রেতঃস্বরূপ ] যজমানের প্রাণ
সম্পাদন করিয়া, ভূমি ইহার জন্মপ্রদান কর, এই বলিয়া
যজমানকে ব্রাহ্মণাচ্ছংসীর প্রতি অর্পণ করেন।

নহাবালভিদ্ বিহারে বিভীয়নার আবৃত্তির সময় প্রথম বিতীয় ও তৃতীয় স্কুদ্ধে এইরূপ বিহুতি হয়। হৌতিন বিহারে কেবন বিভীয় স্কুদ্ধের এইরূপ বিহার।

প্রতি ঋকের পর বিহার এইরূপ :---

বিজ্ঞ বং সুরাধসং, ইক্রমর্চ্চ বংগা বিদে।

থো জরিভ্ড্যো মঘবা পুরুবস্থং, সহস্রেণের শিক্ষডোম্ ।

১০ ১৪
শতানীকা হেড্রো অন্ত হুষ্টরা, ইক্রস্য সমিবো মহী:।
১৫ ১৬
গিরির্ন হুঙ্গা মঘবৎস্থ পিরতে, যদীং স্থভা অমংদিবোম্ ॥

মহাবালভিতে তৃতীয় বার আবৃত্তির সময় প্রথম বিতীয় ও তৃতীয় স্কুৰয়ে এইরূপ বিহার, আর হোডিন বিহারে কেবল তৃতীয় স্কুৰ্য়ে এইরূপ বিহার।

পূর্দ্ধবর্তী অধ্যায়ে যে পাঁচটি একপদার উল্লেখ হইরাছে, তাহারা যথাক্রমে এই :—( › ) ইক্রো
বিষক্ত গোপতি: ( ২ ) ইক্রো বিষক্ত ভূপতি: ( ৩ ) ইক্রো বিষক্ত চেততি ( ৪ ) ইক্রো বিষক্ত
রাজতি ( ৫ ) ইক্রো বিষদ্ধ বিলাজতি। প্রথম পাঁচ প্রগাথের পর এই পাঁচ একপদার
আটি অক্ষর বসান হয়। পরবর্তী প্রগাথে মহানামীর আটি অক্ষর বসাইতে হয়। মহানামী কাহাকে
দলে, পুথেব বলা হইয়াছে।

### তৃতীয় খণ্ড

### শিল্পশস্ত্র

তৎপরে ব্রাহ্মণাচ্ছংদীর শিল্পন্স-"স্কীর্ত্তিং----কল্লয়েতি"

স্থকীর্ত্তি সূক্ত পাঠ করা হয়। স্থকীর্ত্তি দেবযোনিস্বরূপ; এতদ্বারা যজমানকে যজ্ঞস্বরূপ দেবযোনি হইতে জন্মদান করা হয়।

র্ষাকপি সৃক্ত পাঠ করা হয় । র্ষাকপি আত্মা; এতদ্বারা যজমানের আত্মা সম্পাদিত হয়। এই সূক্তকে নৃষ্থিবিশিষ্ট করিবে। নৃষ্থে অন্নস্থরূপ; [জননী] যেমন কুমারকে (শিশুকে) স্তন দেন, সেইরূপ এতদ্বারা জন্মলাভের পর যজনানের ভক্ষণীয় অন্ন বিধান করা হয়। উহার ছন্দ পঙ্কি; পুরুষ লোম ত্বক্ মাংস অন্থি ও মজ্জা এই পাঁচ পদার্থে গঠিত বলিয়া পঙ্কির লক্ষণযুক্ত; এতদ্বারা পুরুষ যেরূপ, যজমানকেও তদ্রপ সংস্কৃত করা হয়।

এইরূপে ব্রাহ্মণাচ্ছংদী যজমানের জন্মদান করিয়া, তুমি ইহার প্রতিষ্ঠা সম্পাদন কর, এই বলিয়া তাঁহাকে অচ্ছাবাকের প্রতি অর্পণ করেন।

<sup>(</sup>১) "অপ প্রাচ ইক্র বিধান" ইত্যাদি স্কুর। (১-।১৩১)

<sup>(</sup>২) "বিহি দোভোরসক্ত" ইত্যাদি স্কু। (১০৮৬)

### চতুৰ্থ খণ্ড

### শিল্পশাস্ত

তৎপরে অচ্ছাবাকের শিল্পস্ত্র—"এবয়ামকতং ..... শশুতে"

এবয়ামরুং সূক্ত পাঠ করা হয়। ' এবয়ামরুং প্রতিষ্ঠাস্বরূপ ; এতদ্বারা যজমানে প্রতিষ্ঠা সম্পাদিত হয়। উহা
নৃষ্থাবিশিক্ট করিবে। নৃষ্থ অন্ধস্বরূপ ; তদ্বারা যজমানে
ভক্ষণীয় অন্নের স্থাপনা হয়। উহার ছন্দ জগতী, কিয়দংশে
অতিজগতী '; এই সমৃদ্য় [জাগতিক দ্রব্য] জগতীর বা
অতিজগতীর লক্ষণযুক্ত। উহার দেবতা মরুদ্গাণ ; মরুদ্গাণ
অপ্সরূপ ; অপ্ অন্ধ্ররূপ ; এই ক্রমহেতু তদ্বারা যজমানে
অন্নের স্থাপনা হয়।

নাভানেদিষ্ঠ, বালখিল্য, র্যাকপি, এবয়ায়রুৎ, এই সূক্ত-গুলিকে সহচর সূক্ত বলে; উহা হয় [একদিনেই]পাঠ করিবে, নয় একবারেই পাঠ করিবে না। যদি ইহাদিগকে [বিভক্ত করিয়া] নানাভাবে (ভিন্ন ভিন্ন দিনে) পাঠ করা যায়, তাহা হইলে পুরুষকে অথবা [তাহার জন্মহেতু] রেতঃপদার্থকে বিচ্ছিন্ন (খণ্ডিত) করিলে যাহা হয়, সেইরূপ হইবে। সেইজন্য ঐ [চারিটি] শস্ত্র হয় [এক দিনে] পাঠ করিবে, নয় [একেবারে] পাঠ করিবে না।

<sup>(</sup>১) "প্র বো মহে মতয়ঃ" ইতাদি স্কু । ( বাদণ )

<sup>(</sup> २ ) চরণে বার অক্ষর থাকার ছগতী ; চতুর্থচরণে বোল অক্ষর থাকার অভি**লগতী**।

আশ্বি আশ্বতর বুলিল (তন্নামক ঋষি) বিশ্বজিৎ যাগে হোতা হইয়া বিবেচনা করিয়াছিলেন যে, সাংবৎসরিক সত্তের অন্তর্গত বিশ্বজিতে ঐ িচারিটি ] শস্ত্রের মধ্যে ছুইটিকে মাধ্য-ন্দিন সবনে আনিতে হইবে : আচ্ছা, আমি এখন এবয়ামরুৎ শস্ত্র পাঠ করাই। এই মনে করিয়া তিনি [ অচ্ছাবাককে ] এবয়ামৎ শস্ত্র পাঠ করাইয়াছিলেন। " ঐ শস্ত্রপাঠের সময় গৌল্ল ঋষি আসিয়াছিলেন; তিনি বলিলেন, অহে হোতা, তোমার এই শস্ত্র চক্রহীন রিথের মত । নফ হইবে। বিলিল বলিলেন বিকেন, কি দোষ হইল গুতখন গোল্ল বলি-লেন—উত্তর দিকে এই শস্ত্র পঠিত হয়: "মাধ্যন্দিনের দেবতা ইন্দ্র: মাধ্যন্দিন হইতে ইন্দ্রকে কেন অপস্থত করিতেছ গু তথন বুলিল বলিলেন, না, আমি ইন্দ্রকে মাধ্যন্দিন হইতে অপস্ত করিতে চাহি না। [ গৌশ্ল বলিলেন ]—এই শস্ত্রের ছন্দ জগতী, কিয়দংশ অতিজগতী ; এই সমুদয় [ জাগতিক পদার্থ ] জগতীর ও অতিজগতীর লক্ষণযুক্ত ; ইহা মাধ্যন্দিনের ছন্দ নহে; অপিচ ইহার দেবতা ইন্দ্র; ইহা এখন পাঠ করা

<sup>(</sup>৩) তাখ নামক ঋষির পুত্র ( সায়ণ )।

<sup>( 8 )</sup> অশ্বতর নামক ঋষি হইতে উৎপন্ন ( সায়ণ )।

<sup>(</sup>৫) শিল্পশন্তচতুষ্টর হোতা এবং নৈতাৰকণ ত্রাহ্মণাচছংদী ও অচ্ছাৰাক এই হোত্রকতায় কর্ত্বক তৃতীয়দবনে পঠিত হয়। বিশ্বজিৎ যাগ কিন্ত অগ্নিষ্টোমের প্রকারভেদ; উহার তৃতীয় দবনে হোত্রকগণের শস্ত্র নাই। এইজন্ত ঐ ক্ষি ছির করিলেন, আমি বিশ্বজিতের মাধ্যান্দিনে অচ্ছাবাক কর্ত্বক এবহামক্রৎ পাঠ করাইব, তাহা হইলে তৎপূর্বপাঠ্য মৈত্রাবক্রণ ও ব্রাহ্মণাচ্ছংদীর শস্ত্রহ্মকেও মাধ্যান্দিনে টানিয়া আনা হইবে।

<sup>(</sup>৬) হোডার ধিক্যের উদ্ধারে অস্কাবাকের ধিক্যা; সেইখানে থাকির! অস্কাবাক এবয়াম#৫ পাঠ করেন।

উচিত নহে। তখন বুলিল বলিলেন, সহে অছাবাক, তুমি
[শস্ত্রপাঠে] কান্ত হও; আহা, এখন আমি গোলাের অনুশাসন
(উপদেশ) ইচ্ছা করিতেছি। গৌলা তখন বলিলেন, এই
অছাবাক ইন্দ্রদৈবত বিষ্ণুচিহ্নিত সূক্ত পাঠ করুন, আর তুমি
[তৃতীয় সবনে আগ্রিমারুত শত্ত্রে] রুদ্রদৈবত পায়ার পরে
মরুদ্বৈত সূক্তের পূর্বের এই এবয়ামরুহ সূক্ত পাঠ করিও।

তথন বুলিল তদকুসারে শস্ত্রপাঠ করিয়াছিলেন। সেইজন্য অস্তাপি সেইরূপেই শস্ত্রপাঠ হইয়া থাকে।

#### পঞ্চা খণ্ড

### শিল্পশন্ত্র

নিখজিং দিবিধ; অগ্নিষ্টো সদংস্থ ও সতিরা ব্রদ্য , অগ্নিষ্টো সদংস্থ বিশ্বজ্ঞিতের উত্তারসবনে হোত্রকপাঠা শব্রের প্রয়োগ নাই, উহার বিষয় পূর্দ্ধণণ্ডে বলা হইল। অতিরা ব্রদংস্থ বিশ্বজিতে তৃতীয় সবনে হোত্রকগণের শন্ত্র আছে; পৃষ্টাইড়হের তৃতীয় সবনেও যেরপ শিল্লশন্ধ বিহিত্ত, অতিবারসংস্থ বিশ্বজিতেও সেইরপ। কিন্তু সংবংসর সত্রের অন্তর্গত বিশ্বজিৎ অগ্নিষ্টো সদংস্থ হওয়ায় উহার তৃতীয় সবনে হোত্রকের শন্ত্র নাই। হোতা তৃতীয় সবনে বৈশ্বনের শন্ত্রমধ্যে নাভানে দিঠ স্থক্ত পাঠ করেন। মাধান্দিনে মৈত্রাবক্তণ বালখিলাও ব্রাহ্মণাচ্ছংসী ব্রাক্রিপ পাঠ করেন। মাধান্দিনে নাভানে দিঠ পঠিত হয় না। নাভানে দিঠ অসবেও বালখিলা বা ব্রাক্রিপ পাঠের উচিতা সম্বন্ধ প্রাণ্ড ও তাহার উত্তর হুইতেছে যথা—"তদাহঃ……প্রতিষ্ঠাপয়তি"

<sup>(</sup> १ ) জগতী ছম্ম ও মঞ্জ গ্রেন্ড ভূতীর সবনের; মাধ্যন্দিনে উহার প্রয়োগে সাধ্যন্দিনের দেবতা ইক্রকে অপস্ত করা হইতেছে, এই দোষ।

<sup>(</sup>৮) "দ্যৌন্ম ইশ্র" (৬া২০) ইত্যাদি স্ফুজচ্ছাবাকের পক্ষে বিহিত হইল। উহার দ্বিংকিং মন্ত্রের চতুর্থ চরণে বিফুর উল্লেখ যাকাল উহা বিফুচিছিত।

এ বিষয়ে প্রশ্ন আছে—ষষ্ঠাহে যেরূপ, সেইরূপ অতিরাত্র-রূপ বিশ্বজিতেও [তৃতীয় সবনে শিল্পশস্ত্রপাঠদারা] যজ্ঞ সম্পাদিত হয় ও যজমানের জন্মলাভ সম্পাদিত হয়। এই [ সংবৎসরান্তর্গত ] বিশ্বজিতে [ মাধ্যন্দিনে ] নাভানেদিষ্ঠ পঠিত হয় না, অথচ মৈত্রাবরুণ বালখিল্য পাঠ করেন। ঐ বালখিল্য প্রাণস্বরূপ ; কিন্তু অগ্রে রেতঃদেক ; তৎপরে ত প্রাণের কল্পনা। আবার নাভানেদিষ্ঠ পঠিত হয় না, অথচ ব্রাহ্মণাচছংদী রুষাকপি পাঠ করেন; কিন্তু অগ্রে রেভংদেক, তৎপরে ত আত্মার কল্পনা। এরূপ স্থলে কিরূপে যজমানের জন্মলাভ ঘটে ও প্রাণ স্থানরহিত হইয়াও কিরূপে অবস্থিত থাকে ? [উত্তর ] এই সমস্ত যজ্ঞকুতু (যজ্ঞসাধন শিল্পস্ত্র) দ্বারা যজ্ঞানকে সংস্কৃত করা হয়। গর্ভ (জ্রুণ) যেমন যোনির অভ্যন্তরে ক্রয়শঃ সম্ভূত (বর্দ্ধিত) হইয়া অবস্থান করে, যজ্মানও সেইরূপে রহেন। সেই গর্ভ অগ্রেই (রেভঃদেক কালেই) একবারে সম্পূর্ণ হয় না; তাহার এক এক অঙ্গ ক্রমশঃ সম্ভূত হয়। ঐ সমুদয় শিল্পশস্ত্র একদিনেই পাঠ করা হয়। ইহাতেই যজ্ঞ সম্পাদিত হয় ও যজগানের জন্মলাভ সম্পাদিত হয়। হোতা তৃতীয়সবনে এবয়ামরুৎ পাঠ করেন; ইহাতে ( সকল শস্ত্রের অনুষ্ঠানে ) যে প্রতিষ্ঠা ঘটে, এতদ্বারা শস্ত্রান্তে যজ্ঞানকে তাহাতেই প্রতিষ্ঠিত করা হয় :

<sup>(</sup>১) নাভানেদিষ্ঠ পাঠে হোতা রেতঃসেক করেন; তৎপরে মৈত্রাবরণ বালখিল্যবার তাহাতে প্রাণকলনা ও রাহ্মণাচ্ছংসী ব্যাক্ষি বারা তাহাতে আরার কলনা করেন। এছলে রেতঃসেক অভাবেও কিরপে প্রাণের যা আরার কলনা হইতেছে, এই প্রশ্ন

## वर्छ थ छ

### কুন্তাপমন্ত্ৰ

ব্রাহ্মণাচ্ছংসী ব্যাকপি পাঠের পর কুস্তাপ মস্ত্রসকল পাঠ করেন; তৎসম্বদ্ধে বক্তব্য যথা—"ছন্দ্রসাং বৈ .....প্রতিষ্ঠারা এব"

ষষ্ঠাহে বিহিত ছন্দদকলের রদ স্বস্থান অতিক্রম করিয়া (উচ্ছলিত হইয়া ) আদিয়াছিল। প্রজাপতি ভয় করিলেন, এই ছন্দদকলের রদ পরাবৃত্ত না হইয়া লোকদকলকে অতিক্রম করিবে (প্লাবিত করিবে)। এই মনে করিয়া তিনি দেই রদকে পরবর্তী ছন্দদারা রুদ্ধ করিলেন; নারাশংদী ঋক্দারা গায়ত্রীর, রৈভীদারা ত্রিফুভের, পারিক্ষিতী দ্বারা জগতীর, কারব্যা দ্বারা জগতীর রদ রুদ্ধ করিলেন। তখন দেই রদ তত্তৎ ছন্দে পুনরায় স্থাপিত হইল। যে ইহা জানে, তাহার ইপ্রিযাগ রদমুক্ত ছন্দে দম্পন্ন হয়, তাহার যক্ষ রসমুক্ত ছন্দে বিস্তৃত হয়।

নারাশংশী ঋক্ পাঠ করা হয়। প্রজা নর ও বাক্য শংস।
এতদ্বারা প্রজাতে বাক্যের স্থাপনা হয়; সেইজন্ম প্রজাসকল
জন্মলাভের পর বাক্য কহিয়া থাকে। যে ইহা জানে, তাহার
পক্ষে নারাশংশীই উচিত। ইহা পাঠ করিয়াই দেবগণ ও
ঋষিগণ স্বর্গলোক গমন করিয়াছিলেন; সেইরূপ যজমানেরাও

<sup>( &</sup>gt; ) এই কুস্তাপ স্কান্তর্গত ত্রিশটি মন্ত্র অথর্ধবেদসংহিতার আছে; অথর্ধবেদ ২০।১২৭-১৬৬ ব্রাহ্মণাচছংসী বুধাকপির গর ুস্তঃপস্ক পাঠ করেন।

<sup>(</sup>২) কুন্তাপস্ক্রের অন্ত**াঠ "টণ: জনা উপশ্রুত নারাশংস" ইত্যাদি তিন ঋ**ক্। নরাশংস শক্ষ থাকার উহা নারাশংসী। অধ্-প্রেদ ২•া১২

ইহা পাঠ করিয়া স্বর্গলোক গমন করেন। এই মন্ত্র র্ষাকপি পাঠের মত প্রতিচরণে বিরাম দিয়া পাঠ করিবে। ইহা র্ষাকপির ভায় হওয়াতে র্গাকপির সম্বন্ধযুক্ত। ইহাতে নৃজ্ঞা করিবে না, কিন্তু বিশেষরূপে নিনর্দ্দ করিবে। এ নিনর্দ্দই উহার নৃজ্ঞা।

রৈভী ঋক্ পাঠ করা হয়। দৈবগণ ও ঋষিগণ রেভ শব্দ) করিয়া স্বর্গলোক গিয়াছিলেন; সেই যজমানেরাও রেভ করিয়া স্বর্গলোক গমন করেন। উহাও প্রতিচরণে বিবাস দিয়া র্যাকপির মত পাঠ করিবে। র্যাকপির স্থায় হওয়ায় উহা র্যাকপির সম্বন্ধযুক্ত। ইহাতে নৃষ্টে করিবে না, বিশেষভাবে নিন্দি করিবে; উহাই এস্থলে নৃষ্টা।

পারিকিতী ঋক পাঠ করা হয়। গাই পরিকিং; আমিই এই প্রজাসকলের পরিপালন করিয়া বাস করেন; আমির চারিদিকে এই প্রজাসকল বাস করে। মে ইহা জানে, যে আমির সাযুজ্য সরপতা ও সলোকতা লাভ করে। এইজন্ম পারিকিতীই উচিত। পরিকিং সংবংসরস্বরূপ; সংবংসর এই প্রজাগণকে পরিপালন করিয়া বাস করে; এই প্রজাগণ সংবংসরের চারিদিকে বাস করে। যেইহা

<sup>( ॰ )</sup> তৃতীয়চরণে বিতীয় স্বরের পর তেরটি ওকার বারা অসমান করিয়া তিনটি ত্রিমাত্র ওকারের উচ্চারণ নূথে। বৃষাকপিতে উহা বিহিত, নারাশংসীতে কিন্ত নিষিদ্ধ। তৃতীয়চরণের প্রথমাক্ষর অনুদাত্ত্বরে উচ্চারণ করিয়া বিতীয়াক্ষরের উপাত্ত উচ্চারণের নাম নিন্দ্ধ। উহা বুষাকপি পাঠে বিহিত, এস্থলেও বিহিত।

<sup>(</sup> ৪ ) "পচাষ রেন্ড বচায়" ইত্যাদি রেভশক চিহ্নিত তিনটি ঋক্। অথব্ববেদ ২০।১২৭

<sup>( ॰ ) &</sup>quot;রাজ্যো বিশ্বজনীশশু" ইত্যাদি পরিক্ষিৎশব্যক্ত চারিটি শক। অথবব্বেদ ২০০১২৭

<sup>(</sup> ৬ ) "পরি পরিপালয়ন্ কে:তি নিবস্তি" এই অর্থে পরিকিং ( সায়ণ ) ।

জানে, সে সংবৎসরের সাযুজ্য সরূপতা ও সলোকতা লাভ করে। উহা প্রতিচরণে বিরাম দিয়া র্যাকপির মত পাঠ করিবে। র্যাকপির আয় হওয়ায় উহা র্যাকপির সম্বন্ধযুক্ত। উহাতে নৃষ্ম করিবে না, কিন্তু বিশেষভাবে নিনর্দ্দ করিবে। তাহাই এম্বলে নৃষ্ম হইবে।

কারব্যা ঋক্ পাঠ করা হয়।' দেবগণ যে কিছু কল্যাণ কর্ম করিয়াছিলেন, তাহা কারব্যদারাই পাইয়াছিলেন; দেইরূপ এন্থলে যজমানেরাও যে কিছু কল্যাণ কর্ম করেন, তাহা কারব্যদারাই প্রাপ্ত হন। উহা প্রতিচরণে বিরাম দিয়া র্যাকপির মত পাঠ করিবে। র্যাকপির ভায় হওয়ায় উহা র্যাকপির সম্বন্ধযুক্ত। উহাতে ন্যুম্ব করিবে না, কিস্তু বিশেষরূপে নিনর্দ্ধ করিবে। তাহাই এম্থলে ন্যুম্ব হইবে।

দিক্সমূহের কল্পনাকারক ঋক্ পাঠ করা হয়। তদ্ধারা
দিক্সকলের কল্পনা হইবে। ঐ পাঁচ ঋক্ পাঠ করিবে।
দিক্ পাঁচটি; তির্য্যগ্গত চারিদিক্ আর উর্দ্ধগত একদিক্।
উহাতে ন্যুম্ম করিবে না, নির্দিণ্ড করিবে না, তাহাতে দিক্সমূহের নুম্মে (চালনা) করিবার আশঙ্কা থাকে। প্রতিষ্ঠার
জন্ম অর্দ্ধখাকে বিরাম দিয়া উহা পাঠ করিবে।

জনকল্পা ঋক্ পাঠ করা হয়'। প্রজাসকলই জনকল্প; তদ্বারা দিক্সকলের কল্পনা করিয়া তাহাতে প্রজা প্রতিষ্ঠিত করা হয়। তাহাতে ন্যুম্ব করিবে না, নিনর্দও করিবে না,

<sup>(</sup> १ ) "रेख: कांक्रमतृत्पर" रेलानि कांक्रभसपूर ठातिति सक्। व्यवस्तित्व २०१०२१

<sup>(</sup>৮) यः সভেয়ো বিদথা" ইত্যাদি পাঁচ ঝুক্। অথববিবেদ ২০।১২৮

<sup>(</sup> ৯ ) "सारनाकांका जनडाकः" ইতাদি ছয় अन् व्यर्थन्ति २ ।।১२৮

উহাতে এই প্রজাসমূহের ন্যুম্খ করিবার আশঙ্কা থাকে। প্রতিষ্ঠার জন্ম অর্দ্ধ্মকে বিরাম দিয়া উহা পাঠ করিবে।

ইন্দ্রগাথা পাঠ করা হয়। ''দেবগণ ইন্দ্রগাথাদারা অস্থর-গণের সম্মুখে যাইয়া তাহাদিগকে জয় করিয়াছিলেন। সেইরূপ যজমানেরা ইন্দ্রগাথাদারা অপ্রিয় শক্রের সম্মুখে যাইয়া তাহাকে জয় করেন। প্রতিষ্ঠার জন্য অর্দ্ধথকে বিরাম দিয়া উহা পাঠ করিবে।

### সপ্তম থণ্ড

### ঐতশপ্রলাপ

কুস্তাপক্তের পর ব্রহ্মণাচ্ছংসী ঐতপ্রলাপ নামক স্তরটি পদসমূহ পাঠ করেন যথা—"ঐতপ্রলাপং.....যথা নিবিদঃ"

ঐতশপ্রলাপ পাঠ করা হয়। ঐতশমুনি "অগ্নেরামুঃ" নামক মন্ত্রকাণ্ড দেখিয়াছিলেন; কেহ কেহ ঐ মন্ত্রকাণ্ডের "যজ্ঞের আয়াতয়াম" (যজ্ঞের সারোৎপাদক) এই নাম দিয়াছিলেন। সেই মুনি পুত্রগণকে বলিয়াছিলেন "অরে পুত্রেরা, আমি "অগ্নেরামুঃ" নামক মন্ত্রকাণ্ড দেখিয়াছি, তাহা আমি প্রলাপের মত বলিব; আমি যাহা কিছু বলিব, তোরা তাহার নিন্দা করিস না।" এই বলিয়া তিনি পারস্ক করিলেন—"এতা অখা আপ্লবস্তে" "প্রতীপং প্রাতিসত্বনম্" ইত্যাদি।

<sup>(</sup> ১ - ) "विविद्यादि। वांगब्राट्ट" ইত্যাদি পাঁচ ঋक् व्यर्थस्य २ - । > २४

<sup>(</sup>১) এই সন্তর্মী পদ ছুস্তাপস্কের পর অথব্যবেদসংহিতার আছে; (অথব্যবেদ ২০।১২৯) ইপদগুলি অসম্ব এক প্রদাপবাক্যের স্থায় প্রায় প্রায় বিশ্বনাধ্য এই কন্ত ইহাণের নাম ঐতশ্প্রসাপ !

ঐতশের পুত্র অভায়ি, "আমাদের পিতা কি দৃপ্ত (উন্মন্ত ) হইলেন", এই মনে করিয়া অকালে (প্রলাপদমাপ্তির পূর্ব্বে ) তাঁহার নিকটে আদিয়া মুখ চাপিয়া ধরিলেন। ঐতশ (ক্রুদ্ধ হইয়া) তাহাকে বলিলেন, "তুই দূরে যা, তুই আমার বাক্য নন্ট করিলি, উহা তোকে শুনিতে হইবে না; আমি গরুকে শতায়ু করিতে পারি, মনুষ্যকে সহস্রায়ু করিতে পারি; তুই আমার এরূপ অপমান করিলি, তোর সন্তানকে আমি পাশিষ্ঠ (দরিদ্র) করিব।" সেইজন্য কথিত আছে, যে ঔর্ববংশীয় ঐতশপুত্র অভ্যগ্রিপ্রভৃতি পাপিষ্ঠ।"

কেহ কেহ এই ঐতশপ্রলাপ বহুসংখ্যক পাঠ করেন।
যজমান উহা নিষেধ করিবেন না, বরং, "যত ইচ্ছা পাঠ কর",
ইহাই বলিবেন; কেননা ঐতশপ্রলাপ আয়ুংস্বরূপ। যে ইহা
জানে, সে যজমানের আয়ু বর্দ্ধন করে। এই ঐতশপ্রলাপই উচিত।

এই যে ঐতশপ্রলাপ, ইহা ছন্দের (বেদের) রসস্বরূপ।
এতদ্বারা ছন্দে রসের আধান হয়। যে ইহা জানে সে রসযুক্ত ছন্দ্বারা ইপ্টিযাগ করে; তাহার যজ্ঞ রসযুক্ত ছন্দ্বারা
বিস্তৃত হয়। এই ঐতশপ্রলাপই উচিত।

ঐতশপ্রলাপ সারযুক্ত ও অক্ষয়ফলপ্রদ; আমার যজ্ঞে উহা সারযুক্ত হইবে, উহা অক্ষয় ফলপ্রদ হইবে [ এই উদ্দেশে উহা পাঠ করিবে ]।

যেমন নিবিৎ পাঠ করে, ঐরপ পদে পদে অবগ্রহ দিয়া এই ঐতশপ্রলাপ পাঠ করিবে, এবং নিবিদের মত ইহার শেষ পদে প্রণব বসাইবে। ঐতশ্পলাপের পর অভাত ঋক্পাঠের বিধান যথা—প্রবিহলকা·····
প্রতিষ্ঠায়া এব"

প্রবহ্লিকা ঋক্ পাঠ করা হয়। প্রবহ্লিকাদারা পুরাকালে দেবগণ অস্তরদিগকে প্রবহ্লন করিয়া (প্রিয়বাক্যে বঞ্চিত করিয়া) পরাস্ত করিয়াছিলেন; সেইরূপ এন্থলে যজমানেরাও প্রবহ্লিকাদারা অপ্রিয় শক্রকে প্রবহ্লন করিয়া পরাস্ত করেন। প্রতিষ্ঠার জন্ম অর্দ্ধঋকে বিরাম দিয়া উহা পাঠ করিবে।

আজিজ্ঞাদেন্যা ঋক্ পাঠ করা হয়। বদেবগণ আজিজ্ঞাদেন্যা দারা অন্তরদিগকে আজ্ঞা (অবজ্ঞা) করিয়া পরে তাহাদিগকে অতিক্রম করিয়াছিলেন; দেইরূপ এন্থলেও যজমানেরা আজিজ্ঞাদেন্যা দারা অপ্রিয় শক্রকে আজ্ঞা (অবজ্ঞা) করিয়া পরে তাহাকে অতিক্রম করেন। প্রতিষ্ঠার জন্য অর্দ্ধখাকে বিরাম দিয়া উহা পাঠ করিবে।

প্রতিরাধ মন্ত্র পাঠ করা হয় । প্রতিরাধ দারা দেখগণ অস্থরদিগকে প্রতিরাধ ( সমৃদ্ধি নাশ ) করিয়া পরে তাহাদিগকে অতিক্রম করিয়াছিলেন; সেইরূপ যজমানেরাও এম্বলে প্রতিরাধদারা অপ্রিয় শক্রকে প্রতিরাধ করিয়া পরে তাহাকে অতিক্রম করেন।

অতিবাদ মন্ত্র পাঠ করা হয় । অতিবাদদারা দেবগণ অস্ত্রদিগকে অতিবাদ করিয়া পরে তাহাদিগকে অতিক্রম করিয়াছিলেন; সেইরূপ এম্থলে যজমানেরাও অতিবাদ দার

<sup>(</sup>৩) "বিভতে কিরণো দে" ইত্যাদি ছয়ট অবুষ্টুপ্ প্রবাহলক।। (অথর্ব ২০।১৩৩)

<sup>(</sup> ৪ ) "ইছেথ প্রাগপাগুদক্" ইত্যাদি চারিটি ঋক্। ( অথর্ব ২০।১৩৪ )

<sup>(</sup>৫) "ভুগি চাভিগতঃ" ইত্যাদি তিন মন্ত্র। ( অথব্র ২০।১৩৫)

<sup>(</sup>७) ''नीरम (पना अङ्गश्मन् इंग्रांपि अयूहे पू। ( व्यथक् २०१०७ )

অপ্রিয় শত্রুকে অতিবাদ করিয়া পরে তাহাকে অতিক্রম করেন। প্রতিষ্ঠার নিমিত্ত অর্দ্ধখাকে বিরাম দিয়া উহা পাঠ করিবে।

### ভাষ্ট্র খণ্ড দেবনীগ

७९%. त त्वनीय मामक धन शार्क १० - "(प्रवनीयः..... उन्नार" দেবনীথ পাঠ করা হয়।

व्यक्तिलागन ७ व्यक्तितागन यर्गलाटक ''यागता शुर्स्व িম্বর্গ ী ঘাইব, আমরা:ঘাইব্" বলিয়া পরস্পার স্পর্কা করিয়া-ছিলেন। স্বৰ্গলোকপ্ৰাপ্তির হেতৃ স্বত্যা (সোমাভিষব) কল্য সম্পাদন করিব, অঙ্গিরোগণ এইরূপ প্রথমে স্থির করিয়া-ছিলেন। অগ্নি অঙ্গিরোগণের মধ্যে একজন; অঙ্গিরোগণ সেই অগ্নিকে [ আদিত্যদের নিকট ] পাঠাইলেন ও বিলিলেন] তুমি আদিত্যগণের নিকট যাইয়া বল, আমরা কল্য স্বর্গলোকের নিসিত্ত স্তত্যার অনুষ্ঠান করিব। সেই আদিত্যগণ কিন্তু মগ্লিকে দেখিয়া স্বর্গলোকপ্রাপ্তিহেত স্থতাার মনুষ্ঠান সেই দিনই করিয়া ফেলিলেন। শুগ্নি তাঁহাদের নিকট আসিয়া বলিলেন. क्ला [ जागात्मत ] क्यांत्नाकथाखिरहजू छ्ठा। इहेर्त, তোমাদিগকে বলিতেছি। তাঁহারা বলিলেন, ি পামাদের ]

<sup>(</sup>১) ''আদিতা। হ জরিতরঙ্গিরোভ্যে। দক্ষিণামনয়ন' ইত্যাদি মতেরটি পদ আখলায়ন দিয়াছেন। (অথব্ব ২০:১৩৫) ঐ পদসমূহের নাম দেবনীথ। উহা দেবলোক ন্রন্তেতু। প্র খাও ব্যাখ্যা দেখ।

স্বর্গলোকপ্রান্তিহেতু স্থত্যা অন্তই হইবে, তোমাকে বলি তেছি; তোমাকেই হোতা করিয়া আমরা স্বর্গলোকে যাইব। আরি, তোহাই হউক, বলিয়া তাঁহাদের সেই উত্তর লইয়া ফিরিয়া আদিলেন। অঙ্গিরোগণ বলিলেন, [আমাদের কথা] বলিয়াছ কি ? তিনি বলিলেন, হাঁ বলিয়াছি; কিন্তু তাঁহারা প্রত্যুত্তরে আমাকে এই কথা বলিলেন। অঙ্গিরোগণ বলিলেন, তুমি তাহা (হোতৃকর্ম) অঙ্গীকার করিয়াছ কি ? অগ্নি বলিলেন, হাঁ, তাহা অঙ্গীকার করিয়াছি। যে ঋত্তিকের কর্ম্ম গ্রহণ করে, সে যশসী হইয়া থাকে; যে তাহা প্রতিরোধ করে, সে যশের প্রতিরোধ করে; সেইজন্ম আমি উহা প্রতিরোধ করে নাই। কেননা যদি ঐ ঋত্বিক্কর্ম অস্বীকার করিতে হয়, তাহা হইলে নিজে যজ্ঞ করিব বলিয়াই তাহার অস্বীকার চলিতে পারে; যজমান অ্যান্তা হইলে অবশ্য ঋত্বিক্কর্ম সকল সময়েই প্রত্যা-থ্যান করা চলে।

## নবম খণ দেবনীগ

দেবনীথ সধ্বদ্ধ আরও বক্তবা—"তে হে৽৽৽িনিবিদঃ

তখন সেই অঙ্গিরোগণ [ অগ্নির অঙ্গীকারমতে ] আদিত্য-গণের যাজকতা করিয়াছিলেন । সেই যাজকদিগকে দক্ষিণার সময় আদিত্যেরা পূর্ণা পৃথিবী দান করিলেন। পৃথিবী [ দক্ষিণা-রূপে ] গৃহীত হইয়া অঙ্গিরোগণকে তাপিত করিয়াছিল। তাঁহারা তথন পৃথিবীকে বর্জন করিলেন। পৃথিবী তথন দিংহীর আকার ধরিয়া জৃন্তন করিতে করিতে জনসমূহকে ভক্ষণ করিতে লাগিল। পৃথিবী তথন [ক্ষুধায়] শোকার্ত্ত হইয়া স্থানে স্থানে বিদীর্ণ হইল। এখন যে সকল স্থান বিদীর্ণ আছে, ইহার পূর্বের তাহা সমতল ছিল। এইজন্ম বলা হয়, যে দক্ষিণা কোন কারণে পরিত্যক্ত হইলেও তাহা ফিরিয়া লইবে না। কেননা, [গ্রহণ করিলে] উহা শোকবিদ্ধ হইয়া [গৃহীতাকে] শোকবিদ্ধ করিতে পারে। যদিবা তাহাকে ফিরিয়া লওয়া হয়, তবে উহা অপ্রিয় শক্রকে দান করিবে, তাহা হইলে তাহার পরাভব হইবে।

অনন্তর ঐ যে [ আদিত্য ] তাপ দেন, তিনি শ্বেত অশ্বরূপ ধারণ করিয়া অশ্ববন্ধন রজ্জুতে আপনাকে আচ্ছাদিত করিয়া উপস্থিত হইলেন ও [ বলিলেন ], [ অহে অঙ্গিরোগণ, ] তোমাদের [ দক্ষিণার জন্ম ] এই অশ্ব আনিলাম।

এই ব্রতান্তকে দেবনীথ নাম দেওয়া হয়। যথা ;——[ প্রথম পদ] "আদিত্যা হ জরিতরঙ্গিরোভ্যো দক্ষিণামনয়ন্"—আদিত্য-গণ জরিতা (স্তোতা) অঙ্গিরোগণের জন্ম [ পৃথিবীরূপ ] দক্ষিণা আনিয়াছিলেন। [দিতীয় পদ] "তাং হ জরিতর্ন প্রত্যায়ন্"— সেই জরিতা অঙ্গিরোগণ ইহা গ্রহণ করেন নাই। [তৃতীয় পদ] "তায় হ জরিতঃ প্রত্যায়ন্"—সেই [ আদিত্যরূপ ] দক্ষিণাকে তাঁহারা গ্রহণ করিয়াছিলেন। [ চতুর্থ পদ] "তাং হ জরিতঃ ন প্রত্যগৃত্বন্"—সেই [ পৃথিবীরূপ ] দক্ষিণা তাঁহারা প্রতিগ্রহ করেন নাই। [ পঞ্চম পদ ] "তায় হ জরিতঃ প্রত্যগৃত্বন্"—কিন্ত সেই [ আদিত্যরূপ ] দক্ষিণাকে তাঁহারা

প্রতিগ্রহ করিয়াছিলেন। [ষষ্ঠ পদ] "অহা নেত সন্নবিচেতনানি"— [ আদিত্য ] এখানে আদিয়াছেন, তজ্জ্ম্য দিনসমূহ অপ্রকাশ হইয়াছে, তোমরা চলিতে পারিবে না, কেননা আদিত্যই দিন-সমূহের প্রকাশকর্তা। [সপ্তম পদ] "জজ্ঞা নেত সন্নপুরো-গবাসঃ"—হে জ্ঞানী [ অঙ্গিরোগণ ], পুরোগার্মী ( পথপ্রদর্শক ) [ আদিত্য ] এথানে আসিয়াছেন, তাঁহার অভাবে তোমরা চলিতে পারিবে না—এম্বলে দক্ষিণাই যজ্ঞের পুরোগবী (পুরোগামী); অপুরোগব (পুরোগামি বলীবর্দহীন) শকট বেষন বিনক্ট হয়, দিলিণাহীন যজ্ঞ দেইরূপ বিনষ্ট হইয়া থাকে; সেইজন্ম বলা হয় যে যজে দক্ষিণা অতি মল্ল হইলেও দান ক্রিবে। [ স্ফাম পদ ] "উত শেত আশুপর্য"—এই খেত [ অধ ] আত্রগামী। [ নবম পদ ] "উত্তো প্রাভির্জ-বিষ্ঠঃ"—অপিচ পাদবিকেপে উহ। অতিশয় বেগবান্। [ দশম পদ ] "উত্তেমাশু মানং পিপত্তি"—অপিচ ইনি ( এই আদিত্য ) শীত্র মান পূর্ণ করেন। [একাদশ পদ] "আদিত্যা কন্দ্রা বসবদ্তেড়তে"—আদিত্যগণ, রুদ্রগণ, বস্থুগণ তোমার পূজা করেন। [ দ্বাদশ পদ ] "ইদং রাধঃ প্রতিগৃত্বীহৃপিরঃ"—অহে অঙ্গিরা, এই [ আদিত্যরূপ ] ধন প্রতিগ্রহণ কর—এই বাক্য সেই [ লাদিত্যরূপ ] ধনের প্রতিগ্রহের ইচ্ছা বুঝাইতেছে। ্ত্রােদণ পদ । "ইদং রাধাে রহৎপৃথ্" – এই ধন রহৎগুণে বিস্ত্ত। [চতুর্দ্নশ পদ] "দেবা দদস্বাবরম্"—দেবগণ [ সাদিত্যকে ] বরস্বরূপে দান করুন। [ পঞ্চশ পদ ] "তবে অর ফচেতনন্"—ঐ আদিত্য ীতোমাদের চেতন-কর্ত্ত ইউন। (সেডিশ পদ) "যুদ্ধে ক্সন্তু দিবে দিবে"—তিনি

প্রতিদিন তোমাদের নিকট থাকুন। [ দপ্তদশ পদ ] "প্রত্যেব গৃভায়ত"—এই [ আদিত্যরূপ ] দক্ষিণা প্রতিগ্রহণ কর। এতদ্বারা অঙ্গিরোগণ উহাকেই প্রতিগ্রহণ করিয়াছিলেন, ইহাই বুঝাইতেছে।

এই সেই দেবনীথ মন্ত্র নিবিদের মত প্রতিপদে অবগ্রহ দিয়া পাঠ করিবে ও উহার শেষ পদেও নিবিদের মত প্রণব বসাইবে।

### দশ্ম খণ্ড অহা মন্ত্ৰ

তংপরে বিহিত অক্সান্ত মন্ত্র যথা—ভূতচ্চদঃ.....সংশংদেৎ"

ভূতেচ্ছদ্ মন্ত্র পাঠ করা হয়। পুতেচ্ছদ্ দ্বারা দেবগণ বৃদ্ধ ও মায়ার অবলন্ধনে অস্তর্জিগকে বিনাশার্থ আসিয়াছিলেন; দেবগণ ভূতেচ্ছদ্ দ্বারা দেই অস্তর্জিগের ভূতি (ঐশ্বর্যা) আচ্ছাদন করিয়া পরে তাহাদিগকে অতিক্রম করিয়াছিলেন। সেইরূপ এম্বলেও যজমানেরা ভূতেচ্ছদ্ দ্বারা অপ্রিয় শক্রর ভূতি আচ্ছাদন করিয়া পরে তাহাকে অতিক্রম করেন। প্রতিষ্ঠার নিমিত্ত অন্ধ্র্যকে বিরাম দিয়া ঐ মন্ত্র পাঠ করিবে। আহনস্থ মন্ত্র পাঠ করা হয়। আহনস্থ (মৈথুন) হইতে

<sup>(</sup>১) ভূতং ভূতিং বৈবিণ<sup>াস</sup>মখর্গং ছাদয়ন্তি তিরস্থ্বন্তি ইত্যুদাহত। **অনুষ্ঠুভো** জুতেছেদঃ (সারণ)। "জ্মিঞা শশ্ম<sup>ন</sup>ণ" ইত্যাদি তিন অনুষ্ঠুপ্। (অথকবি ২০**।১৩৫**)

<sup>(</sup>২) "ঘদন্তা অংহ" ইত্যাদি দশটি শ্লক্। ( অথব্ব ২০।১৩৬) আহনতা আহননং শ্রীপুরুষদ্যোঃ শংযোগ্য তদং প্রদেশপত্তিহতু কংখ গ্রচোহপি আহনতাঃ। ( সামণ )

রেতঃদেক হয়; রেতঃ হইতে প্রজা জম্মে; এতদ্বারা জীন্মের স্থাপনা হয়। ঐ মন্ত্র দশটি পাঠ করিবে। বিরাটের দশ অক্ষর; বিরাট্ অন্নস্থরূপ; বিরাট্রূপ অন্ন হইতে রেতঃদেক হয়; রেতঃ হইতে প্রজা জন্মে; এতদ্বারা জন্মের স্থাপনা হয়। ঐ মন্ত্র ন্যুগুবিশিক্ট করিবে; ন্যুগু অন্নস্থরূপ; অন্ন হইতে রেতঃদেক হয়; রেতঃ হইতে প্রজা জন্মে; তদ্বারা প্রজার স্থাপন হয়।

"দধিক্রাব্ণো ইকারিষম্" ইত্যাদি দাধিক্রী ঋক্ পাঠ করা হয়। দধিক্রাশব্দ দেবগণকে পবিত্র করে। ঐ ঐ যে ব্যাহনস্থ (মৈথুনার্থক) [অপবিত্র] বাক্য বলা হইয়াছে, তাহাকে দেবগণের পবিত্রতাসাধক এই বাক্যদারা পবিত্র করা হয়। উহা অনুষ্ঠুপ্; অনুষ্ঠুপ্ বাক্যম্বরূপ; উহা নিজ ছন্দদ্বারা বাক্যকে পবিত্র করে।

"হৃতাদো মধ্যত্তমাঃ" এই পাবমানী ঋক্ পাঠ করা হয়। পাবমানী ঋক্ দেবগণকে পবিত্র করে; ঐ ঐ যে ব্যাহনস্থ বাক্য বলা হইয়াছে, দেবগণের পবিত্রতাসাধক এই বাক্য দ্বারা তাহাকে পবিত্র করা হয়। উহা অনুষ্ঠুপ্; অনুষ্ঠুপ্ বাক্যস্বরূপ; উহা নিজ ছন্দদ্বারা বাক্যকে পবিত্র করে।

"অব দ্রুপো অংশুমতীমতিষ্ঠৎ" এই ইন্দ্র-রহম্পতি-দৈবত ত্র্যুচ পাঠ করা হয়। উহার মধ্যে "বিশো অদেবী-রভ্যাচরন্তীর্হম্পতিনা যুজেন্দ্রঃ সমাহে"—দেববিরুদ্ধ কর্ম্মের আচরণকারী প্রজাগণকে (অফুরগণকে) ব্রহম্পতির সহিত

२) जन्ति र १७७१२। (१) २१००१६ (१) ४१००१०

যুক্ত হইয়া ইন্দ্র তিরস্কার করিয়াছিলেন—এই অংশের তাৎপর্য্য, যে অস্তরপ্রজা দেবগণের প্রতি অত্যাচার করিয়া অবস্থিত ছিল; ইন্দ্র রহস্পতির সহিত যুক্ত হইয়া দেবক্ষয়কারী অস্তরদিগের বর্ণ (বিচিত্র পতাকা) বিনফ করিয়াছিলেন। সেইরূপ এম্বলে যজমানেরাও ইন্দ্র ও রহস্পতির সহিত যুক্ত হইয়া দেবক্ষয়কর অস্তরদিগের বর্ণ বিনফ করিয়া থাকেন'।

এ বিষয়ে প্রশ্ন আছে, ষষ্ঠাহে যে দকল ঐকাহিক মন্ত্র বিহিত্ত আছে, তাহার সহিত একত্র ইহা পাঠ করিবে কি একত্র পাঠ করিবে না ? [উত্তর ] একত্র পাঠ করিবে, এই উত্তর দেওয়া হয়। অভাভ্য দিনে একত্র পাঠ করা হয়, আর এ দিন কেন পাঠ না করিবে ? কেহ কেহ বলেন, একত্র পাঠ করিবে না। বহুলোকে একসঙ্গে স্বর্গলোক যাইতে পারে না, কেহ কেহ যাইতে পারে। কাজেই একসঙ্গে পাঠ করিলে এই ষষ্ঠাহকে অভ্য দিনের সমান করা হইবে। সেইজভ্য এই যে একসঙ্গে পাঠ করা হয় না, ইহা স্বর্গলোকেরই লক্ষণ; সেইজভ্য একসঙ্গে পাঠ করা হয় না, ইহা স্বর্গলোকেরই লক্ষণ; সেইজভ্য একসঙ্গে পাঠ করা হয় না, ইহা স্বর্গলোকেরই লক্ষণ; করাই উচিত।

এই যে নাভানেদিষ্ঠ, বালখিল্য, র্যাকপি ও এবরুয়ামৎ, এই কয়টিই এই ষষ্ঠাহের প্রধান শস্ত্র; ইহাদের সহিত অন্থ

<sup>(</sup>৬) মূলে আছে "অহধ্যং হৰ্ণং অভিদানতমপাহন্।" সায়ণ অৰ্থ করিয়াছেন "অহধ্যং অহর দৈয়াং বর্ণং বিচিত্র পতাকাদিয়ুকাং অভিদাসস্তং দেবোপকামহেতুম্ অপাহন্ বিনাশিতবান্। এস্থ্য বর্ণ অহ্বসম্বদ্ধী বর্ণ অর্থাং অহ্রোপাসক জাতি (পার্মীক জাতি) ব্রাইতেও পারে।

মন্ত্র একসঙ্গে পাঠ করিলে ইহাদের যে ফল তাহা বিনফ করা হইবে। র্যাকপি ইন্দ্রের উদ্দিষ্ট; ঐতশপ্রলাপ সকল ছন্দের স্বরূপ; ইন্দ্রবৈত ঐ জগতীছন্দের মন্ত্রের যে ফল, তাহা ইহা-তেই পাওয়া যায়। আবার এই সূক্তা ইন্দ্র-রহস্পতি-দৈবত। উহার অন্তিম মন্ত্রও ইন্দ্র-রহস্পতি-দৈবত; সেইজন্ম উহা একসঙ্গে পাঠ করিবে না।

# সপ্তম পঞ্চিকা

## একত্রিংশ অধ্যায়

#### প্রথম থণ্ড

### পশুবিভাগ

্সাপুলন ও গোরকগণের শস্ত্রসমূহ বণিত হইল। সত্রে নিযুক্ত ব্যক্তিগণের পোণবারণের জন্ম হবিংশেষ জন্মণ করিছে হয়। এতদর্থে অন্তান্ত দ্বা জিল নবনীয় পশুর মাংস্ভোজনের বিধান আছে। কোন্ বাজি পশুর কোন্ অংশ বহিবেন, ভাহার ব্যবস্থা হইডেছে যথা—"অথাতঃ - · · · অধীয়তে"

অনন্তর পশু-বিভাগ; পশুর বিভাগের বিষয় বলিব।

জিলাসহিত হনুদয় প্রস্তোতার ভাগ; শ্রেনাকৃতি বক্ষ উপ্যাতার; কণ্ঠ ও কাক্ড' প্রতিহন্তার; দক্ষিণ শ্রোণি হোতার; বাম শ্রোণি ব্রহ্মার; দক্ষিণ সক্থি মৈত্রাবরুণের; বাম সক্থি ব্রাহ্মণাচ্ছংসার; অংদসহিত দক্ষিণপার্য অধ্বযুর; বামপার্য উপগাতাদিগের ; বাম অংদ প্রতিপ্রস্থাতার; দক্ষিণ দোঃ ' নেন্টার; বাম দোঃ পোতার; দক্ষিণ উরু অচ্ছাবাকের; বাম উরু আগ্রাপ্রেব; দক্ষিণ বাহু আ্তেয়ের ; বামবাহু সদস্থের;

<sup>(</sup>১) তালু। (২) দক্ষি —উকর **অ**ধোভা**গ**।

<sup>(</sup>৩) উপ্রাত্তর্ণ দামশ্রান উস্গাতাদের সহকারী: তাহাদেব গীত অংশের নাম উপ্রান

<sup>(</sup>s) দো:=বাহর উদ্ভাগ। (e) আত্রের দক্ষিণাব ভাপ পাইভেন।

দদ ও অনৃক' গৃহপতির; দক্ষিণ পদদ্য গৃহপতির ব্রতদাতার'; বামপদদ্ম গৃহপতির ভার্য্যার ব্রতদাতার'। ওষ্ঠ উভয় ব্রতদাতার দাবারণ ভাগ; গৃহপতি উহা [ছই জনকে] বিভাগ করিয়া দিবেন। জাঘনী পত্নীদিগকে দেওয়া হয়; পত্নীরা তাহা কোন ব্রাহ্মণকে দান করিবেন। ক্ষমস্থিত মণিকা ও তিনখানি কীকদ ও বৈকর্ত্তের; [অন্য পার্শের] আর তিনখানি কীকদ ও বৈকর্ত্তের ভার্মিক উন্নেতার; বৈকর্ত্তের অপরার্দ্ম ও কোম শমিতার ও শামিতা অব্যাহ্মণ হইলে ঐ ভাগ কোন ব্রাহ্মণকে দান করিবে। মন্তক স্থান্ত্রহ্মণ্যাকে দিবে। "শঃ স্থত্যাং" এই নিগদ যিনি পাঠ করেন, সেই আগ্রীপ্রের ভাগ অজিন । আর স্বনীয় পশুর যে ইড়াভাগ হইবে, তাহা দর্বন্দাধারণের অথবা একাকী হোতার।

এক এক পদে অভিহিত ঐ অবয়বগুলি এইরূপে ছত্রিশটি ভাগে পরিণত হইয়া যজ্ঞ নির্বাহ করে। রুহতীর ছত্রিশ অক্ষর; স্বর্গলোক রুহতীর সম্বন্ধযুক্ত; এতদ্ধারা প্রাণ ও স্বর্গলোক

<sup>(</sup>५) मन = शृष्ठेवः म । (१) अनुक = मृ व्यवस्ति ।

<sup>(</sup>৮) যাগকালে বিধিপূর্কক ভোজনের নাম এত; যিনি বলমানের এতেব আঞাজন করেন, তাঁহার ঐ ভাগ।

<sup>(</sup>৯) সম্মুখের পদকে পূর্বে বাত বলা ২ইয়াছে; তাহা হইলে পদধ্যের সার্থকতা কি, এই প্রশ্ন হউতে পারে। সায়ণ বলিতেভেন, প্রত্যেকপদের ছুইটি করিয়া অবয়ব থাকায় পদ**শ্ব** দিবচনাস্থ হইয়াছে।

<sup>( &</sup>gt; ) काघनी = शुष्ट् । ( >> ) मिनकाः = मिनम् नमाः मथ्खाः । ( मायन )

<sup>(</sup> ১२ ) कीकम == भारमथल । ( ১৩ ) दिकर्त्वः = (প্রীটো মাংসখল: ( माরণ )।

<sup>(</sup>১৪) রেনা-জ্বরপার্থ বর্তী মাংসগভঃ। (সারণ) শমিভা∞পশুমাতক।

<sup>্</sup>১৫) অজিন.-চর্ম।

লাভ করা যায় এবং এতদ্বারা প্রাণেও স্বর্গলোকে প্রতিষ্ঠিত হইয়া যজ্ঞানুষ্ঠান হয়। যাঁহারা পশুকে এইরূপে বিভাগ করেন, তাঁহাদের পক্ষে সেই পশু স্বর্গের অনুকূল হয়। যাহারা অন্থ কোনরূপে পশুবিভাগ করে, তাহারা অন্ধ-কামুক (উদরপরায়ণ) পাপকারীর মত কেবল পশুহত্যাকরে মাত্র।

পশুবিভাগের এই বিধি শ্রুতের পুত্র দেবভাগ নামক ঋষি জানিতেন; তিনি কাহারও নিকট ইহা প্রকাশ না করিয়াই ইহলোক হইতে চলিয়া গিয়াছিলেন। কোন অমনুষ্য ইহা বক্রের পুত্র গিরিজকে বলিয়াছিলেন, তাঁহার পরবর্তী সনুষ্যেরা তদবধি ইহা জানিয়া আদিতেছে।

# দ্বাত্রিংশ অধ্যায়

### প্রথম থণ্ড

### প্রায়শ্চিত্তবিধি

অনন্তর প্রশ্নোত্তর প্রণালীতে অগ্নিহে:ত্রীর বিবিধ দোষের প্রায়শ্চিত্ত বিহিত ইটতেছে যথা—"তদাহঃ····প্রায়শ্চিতিঃ"

এ বিষয়ে প্রশ্ন আছে, যদি যজমান আহিতাগ্নি হইয়া উপবসথের দিনে (সোমাভিষবের পূর্ববিদিন) মরিয়া যান, তাহা

<sup>(</sup> ३७ ) प्रकारिक : भारत ३

হইলে তাঁহার যজ্ঞ কিরূপ হইবে ? [উত্তর] তাঁহার যাগ করিবে না, এই উত্তর হইবে। কেন না, [ স্থত্যার পূর্কে ] যজ্ঞের প্রাপ্তি ঘটে না।

আবার প্রশ্ন,—অগ্নিহোত্তের ক্ষীর বা সান্নায্য ' অথবা [পুরোডাশাদি] অন্য কোন হোমদ্রব্য অগ্নিতে পাকের পর আহিতাগ্নি যজমানের মৃত্যু হইলে কি প্রায়শ্চিত হইবে ? [উত্তর] যজমানের [মৃতদেহের] পার্শে ঐ সকল দ্রব্য এরূপে রাখিবে, যাহাতে সকলই একদঙ্গে দগ্ধ হয়; এস্থলে ইহাই প্রায়শ্চিত।

আবার াশ,—হোমদ্রব্য বেদিতে স্থাপিত হইলে যদি আহিতাগ্লির মৃত্যু হয়, দেখানে কি প্রায়শ্চিত ? [উত্তর ] যে যে দেবতার উদ্দেশে ঐ হোমদ্রব্য গৃহীত হইয়াছে, "তাভ্যঃ স্বাহা" এই মন্ত্রে সেই সেই দ্রব্যদারা আহবনীয়ে নিঃশেষে হোম করিবে, ইহাই এস্থলে প্রায়শ্চিত।

আবার প্রশ্ন, আহিতাগ্নি [ভার্যার নিকট অগ্নিহোত্র রাথিয়া] যদি প্রবাদে মরেন, তাঁহার অগ্নিহোত্র কিরূপ হইবের [উত্তর] গাভীর নিকটে অন্য একটি বংদ আনিয়া দেই গাভীর ছগ্নে হোম করিবে। প্রেত (মৃত) যজমানের পক্ষে আগ্রহোত্র যেমন ভিন্নরূপ, দেইরূপ অন্য বংদের দাহায়ে প্রাপ্ত ছগ্নন্ত অগ্নিহোত্রী গাভীর ছগ্ন হইতে ভিন্নরূপ। অথবা যে কোন গাভীর ছগ্নে হোম করিবে। পক্ষান্তরে কেহ কেহ বলেন যে মৃত ব্যক্তির শরীর (অস্থ্যাদি অব্যূব) আহরণ করিলা ভানয়ন পর্যান্ত [আহবনীয়াদি] সকল অগ্নিই বিনা

<sup>ে</sup> ১ ; ৮০° প্রিমাসে সাম্ভাষ্য নামক কীরহোম হর।

হোমে অজন্র (অবিরাম) জ্বালিয়া রাখিবে। যদি তাহার শরীর না পাওয়া যায়, তাহা হইলে তিনশত ষাটি সংখ্যক পর্ণশর (পলাশরক্ষের ছিন্ন রন্ত ) আহরণ করিয়া উহাতে পুরুষমূর্ত্তিণঠন করিয়া দাহাদি ক্রিয়া করিবে এবং ঐ রূপে গঠিত শরীরে অগ্রিত্রয় স্পর্শ করিয়া অগ্রি নিবাইয়া দিবে। উহার মধ্যে দেড় শত রন্তে কায়, তুই পঞ্চাশ ও তুই বিশে সক্থিছয় এবং তুই পঁচিশে উরুদ্বয় গঠন করিয়া অবশিষ্ট বিশ্বানি মন্তকের উপরে স্থাপন করিবে। ইহাই এম্বলে প্রায়শ্চিত।

## ষিতীয় খণ্ড প্রায়শ্চিত্তবিধি

আবার প্রশ্ন, যাহার অগ্নিহোত্রী গাভী বৎসদংযোগের পর দোহনকালে বিদিয়া পড়ে, দেখানে কি প্রায়শ্চিত্ত ? তিনা — দেখানে গাভীকে লক্ষ্য করিয়া এই মন্ত্র পাঠ করিবে। "যাহার ভার ব্রাম বাসরাহ, তাহা হইতে আমাদের অভয় প্রদান কর; আমাদের দকল পশুকে রক্ষা কর; দেচনদমর্থ ক্রদ্রকে প্রণাম।" তংপরে এই মন্ত্রে গাভীকে উঠাইবে— "দেবী অদিতি উঠিয়াছেন; উঠিয়া যজ্ঞপতিতে আয়ু স্থাপন করিয়াছেন; ইক্রকে, মিত্রকে ও বরুণকে আপনার ভাগ দিয়াছেন।" তংপরে তাহার বাঁটে জল দিয়া ও মুখে জল দিয়া সেই গাভী ব্রাহ্মণকে দান করিবে। ইহাই এস্থলে প্রায়শ্চিত।

যাহার অগ্নিহোত্রী বৎসসংযোগের পর দোহনকালে হন্ধারব করে, সেম্বলে কি প্রায়শ্চিত ? উত্তর—ঐ গাভী যজমানকে
আপনার ক্ষ্ণা জানাইবার জন্মই ঐরপ রব করে, অতএব
[ অমঙ্গলের ] শান্তির জন্ম তাহাকে "ভগবতী, তুমি ফুন্দর
তৃণভোজিনী হও" এই মস্ত্রে খাচ্চ দিবে। খাতাই শান্তিহেতু।
এম্বলে ইহাই প্রায়শ্চিত্ত।

যাহার অগ্নিহোত্রী গাভী বৎসদংযোগের পর বিচলিত হয় ও [ক্ষীর ফেলিয়া দেয় ], সেম্বলে কি প্রায়ন্টিত ং ভূমিতে যে ক্ষীর ফেলিয়া দিবে, তাহা স্পর্শ করিয়া এই মন্ত্র জপ করিবে :—"যে হয় পৃথিবীতে পতিত হইয়াছে, যাহা ওয়ধির উপর পড়িয়াছে, যাহা জলে পড়িয়াছে, দেই সমুদয় তৢয় আমাদের গ্রহে, আমাদের গাভীতে, আমাদের বৎসে ও আমাদের শরীরে স্থানলাভ করুক।" যে তৢয় অবনিই থাকিবে, তাহা যদি হোমের পজে পর্যাপ্ত হয়, তবে তদ্মরাই হোম করিবে। যদি সমস্ত হৢয়ই ভূপতিত হয়, তাহা হইলে অন্ত গাভী আনিয়া তাহাকে দোহন করিয়া তদ্মারা হোম করিবে। [অন্ত গাভী না পাইলে] অন্তদ্রের, অন্ততঃ প্রদ্ধারাও, হোম করিবে। ইহাই এম্বলে প্রায়ন্টিত । ই

<sup>( &</sup>gt; ) এই প্রায়লিকে বিধি পশবিংশ অধ্যামের দিতীয়গণ্ডে একবার বর্ণিত হুইরাডে। এথানে ইহা পুনকক হইল মাতা। সংস্কৃত মন্ত্রগুলি পূর্বে দেওয়া গিয়াছে, এগুলে কেবল অনুধান দেওয়া হইল। পুর্বে দেও

# তৃতীয় খণ্ড

### প্রায়শ্চিত্তবিধি

প্রশ্ন,—[ দর্শপূর্ণমাস ইষ্টিতে ] যাহার সায়ংকালে তুশ্ধ সান্যায় কোনরূপে দোষযুক্ত হয় বা অপহৃত হয়, সেম্থলে কি প্রায়শ্চিত্ত ? উত্তর—প্রাতঃকালের তুগ্ধকে তুইভাগ করিয়া তাহার একভাগকে সংস্কৃত করিয়া তদ্ধারা যাগ করিবে। ইহাই এস্থলে প্রায়শ্চিত্ত।

প্রশ্ন,—যাহার প্রাতঃকালে হ্রন্ধ সান্ধ্যায্য দোষযুক্ত বা অপহৃত হয়, সেখানে কি প্রায়শ্চিত্ত ? উত্তর,—ইন্দ্রের উদ্দিষ্ট বা মহেন্দ্রের উদ্দিন্ট পুরোডাশ তাহার স্থানে নির্বর্গণ করিয়া যাগ করিবে। ইহাই এস্থলে প্রায়শ্চিত্ত।

প্রশা,—যাহার দকল (প্রাতঃকালীন ও সায়ংকালীন)
সান্যায্যই দোষযুক্ত হয় বা অপহৃত হয়, সেখানে কি প্রায়শ্চিত্ত?
উত্তর,—ইন্দ্রের বা মহেন্দ্রের উদ্দেশে পূর্বের মত [পুরোডাশ]
হইবে—ইহাই এম্বলে প্রায়শ্চিত্ত।

প্রশ্ন, যাহার সমুদ্য হোমদ্রব্য' দোষযুক্ত হয় বা অপহৃত হয়, সেখানে কি প্রায়শ্চিত ? আজ্যদারা হবিঃ প্রস্তুত করিয়া দেবতানুসারে আজ্যহবি দারা ইষ্টিযাগ করিবে, তৎপরে আর একটি ইষ্টি যথাবিধি বিস্তার করিবে। কেন না, যজ্ঞই যজ্ঞের প্রায়শ্চিত ।

<sup>( &</sup>gt; ) পুরোডাশ, নধি ও ছগ্ধ।

## চতুর্থ খণ্ড প্রায়শ্চিত্ত বিধি

প্রশ্ন,—যাহার অগ্নিহোত্রের ছগ্ধ পাকের সময় অশুদ্ধ হয়', সেখানে কি প্রায়শ্চিত্ত ?

উত্তর,—ঐ সমৃদয় ত্রন্ধ ব্রুকে পৈচন করিয়া পূর্বমৃথে
উথিত হইয়া আহবনীয়ে সমিধ স্থাপন করিবে, পরে আহবনীয়ের উত্তর ভাগ হইতে উষ্ণ ভন্ম বাহির করিয়া [ অয়িহোত্রের
মন্ত্রনারা ] মনে মনে, অথবা প্রাক্তাপত্য মন্তর [ স্পান্ট ] উচ্চারণ
দ্বারা ঐ ভন্মে হোম করিবে। এরূপ করিলে ঐ দ্রের্যে হোম
হয়, আবার হোম হয়ও না।' [ অয়িহোত্রহবণীতে ] একবার
কিংবা তৃইবার উন্নয়নের পর অশুদ্দ হইলেও ঐরপ বিষি।
সেই অশুদ্দ দ্বয় যদি অপনয়ন করিতে পারা বায়, ভাহাত্রইলে
উহা নিঃসারিত করিয়া স্থলীতে অবশিষ্ট শুদ্দ দ্বয় প্রক্রের গ্রহণ
করিয়া উন্নয়নান্তে হোম করিবে। এথানে ইহাই প্রাক্রিক্রির

প্রশ্ন,—যদি অগ্নিহোত্রের তুগ্ধ পাকের সময় [ স্থালার ] বাহিরে পড়িয়া যায় অথবা উছলিয়া উঠে, সেগানে কি প্রায়-শিতত ? উত্তর—শান্তির জন্ম উহাতে জলের ছিটা দিবে, কেন না জল শান্তিস্বরূপ, অনন্তর দক্ষিণ হস্তদ্বারা উহা স্পর্শ করিয়া এই মন্ত্র জপ করিবে ?—

<sup>(</sup>১) কেশ্কীবাদি পতনে অগুদ্ধ হইছে পারে।

<sup>(</sup> २ ) এখানে ক্রব শব্দে অগ্নিহোত্তহবলা নামক হাতা বুঝাইতেটে।

<sup>🗥</sup> ৩) ভক্ত থাকে, বলিয়া হোম হয়, জাবার ভক্তে অগ্নি থাকে না, বলিয়া চ্যেম হ্য না ।

"ইহার এক তৃতীয় অংশ ত্যুলোকে যাক, যজ্ঞ দেবগণকে প্রাপ্ত হউক, তদনন্তর ধন আমাকে প্রাপ্ত হউক; অন্ত তৃতীয়াংশ অন্তরিক্ষে যাক, যজ্ঞ পিতৃগণকে প্রাপ্ত হউক, ধন আমাকে প্রাপ্ত হউক; আর এক তৃতীয়াংশ পৃথিবীতে যাক; যজ্ঞ মনুষ্যগণকে প্রাপ্ত হউক, ধন আমাকে প্রাপ্ত হউক।" এই মন্ত্র জপের পর—"যয়োরোজসা স্কভিতা রজাংসি" ওই বিষ্ণু-বরুণদৈবত ঋক্ জপ করিবে। যজ্ঞের যে অমুষ্ঠান বিধিসঙ্গত হয় নাই, বিষ্ণু তাহা পালন করেন, আর যাহা বিধিসঙ্গত হয় নাই, বিষ্ণু তাহা পালন করেন। সেইজন্ম এতদ্বারা সেই উভয় ভাগের শান্তি ঘটে। ইহাই এন্থলে প্রায়শ্চিত।

প্রশ্ন,—অগ্নিহোত্র দ্রব্য পাকের পর পূর্ববমুথে [আহবনীয়ে]
লইয়া বাইবার সময় যদি উহা স্থালিত বা ভ্রন্ত হয়', সেখানে
কি প্রায়শ্চিত ! উত্তর,—সেই [অধ্বযুর্ত্ত] যদি [পশ্চিমমুখে]
ফিরিয়া আসেন, তাহা হইলে যজমানকেও স্বর্গলোক হইতে
ফিরিতে হইবে ; অত এব তিনি সেইখানেই বিদিয়া থাকিবেন
ও অন্যে অগ্নিহোত্রের অবশিষ্ট অংশ আনিয়া দিলে তিনি তাহা
ক্রেকে উন্নয়নপূর্বক হোম করিবেন। ইহাই এহলে
প্রায়শ্চিত্ত'।

প্রশ্ন,—ত্রুক্ যদি ভাঙিয়া বায়, তাহা হইলে কি প্রায়-

<sup>( &</sup>gt; ) अथक्तंत्वमगः(इ.इ. १।२०।) ।

<sup>(</sup> २ ) বিন্দু পতনের নাম গলন। সমূদর প্রবোর ভূপতনের নাম জংশ।

<sup>(</sup>৩) ছোমদ্রব্য চারিবার স্থালী হইডে অগ্নিছোলহবলীতে এহণ করিয়া হোম করিতে হর; ছোমার্থ স্থালী হইতে ক্রেকে এইণের নাম উন্নয়ব। অধ্বযুঁ উহা এহণ করিয়া পূর্বমূখে যাইয়া শাহবনীয়ে হোম করেন। পশ্চিমে প্রভাবর্তন নিষিদ্ধ।

শ্চিত্ত ? উত্তর—অন্ম স্রুক্ আনিয়া হোস করিবে এবং সেই ভাঙা স্রুকের দণ্ডভাগ পূর্ব্বে রাথিয়া ও উহার পুষ্কর ভাগ পশ্চিমে রাথিয়া স্রুক্টিকে আহবনীয়ে িক্ষেপ করিবে।

প্রশ্ন,—যাহার আহবনীয়ের অগ্নি বর্তুমান থাকে, আর গার্ছ-পত্যের অগ্নি নিবাইয়া যায়, সেম্বলে কি প্রায়শ্চিত্র ? উত্তর,—আহবনীয়ের পূর্বভাগের অগ্নি গ্রহণ করিলে যজমানকে স্বস্থানচ্যুত হইতে হইবে; পশ্চিম ভাগের অগ্নি গ্রহণ করিলে অস্তরদিগের মত যজ্ঞ বিস্তার হইবে ; [ নৃতন ] অগ্নি মন্থন করিলে
যজমানের শক্রর উৎপাদন হইবে; [ পুনরায় অয়ৢয়াধান
উদ্দেশে ] আহবনীয় নিবাইয়া দিলে প্রাণ মজমানকে পরিত্যাপ
করিবে। অতএব [ ঐরপ না করিয়া ] আহবনীয়ের সমুদ্র
অগ্নি ভস্ম সমেত তুলিয়া লইয়া গাইপত্য স্থানে রাথিয়া সেখান
হইতে পূর্বিমুখে আহবনীয়ে অগ্নি আন্যান করিবে। ইহাই
এম্বলে প্রায়শ্চিত্ত।

## প্রধান বাও

### প্রায়শ্চিত্রবিধি

প্রশ্ন,—[ আহবনীয়ে ] অগ্নি থাকিতেই থাদি [ গার্হপত্যের ] অগ্নি [ আহবনীয়ের জন্ম ] আহরণ করা হয়,

<sup>(</sup>৪) ক্রাকর অর্থাৎ হাতার মাধায় যেপানে হোমদ্রবা রাখিতে হয়, দেই স্থান।

<sup>(</sup> e ) গার্চপ্রোর অগ্নি স্ববদা প্রস্থলিত থাকে। আহ্বনীয়ের স্থিন গ্রহাই হোনের প্র নিবাহরা সেওয়া হয়। প্রদিন আবার গার্হপতা হইতে অগ্নি লট্যা আহ্বনীয় ছালান হর। আহ্বনীয় বর্তমানে গার্হপতা নিবাইলে প্রায়শ্চিত কি হইবে, এই প্রশ্ন।

<sup>(</sup> ७) অসুবলিশের অগ্নিস্থাপনের ক্রম দেবগণের বিপরী**ত**।

তাহা হইলে কি প্রাণিচত্ত ? উত্তর,—[ আহবনীয়ে ] অগ্নি
দেখিতে পাইলে দেই পূর্ববর্ত্তা অগ্নিকে বাহির করিয়া দিয়া
[ গার্হপত্য হইতে উদ্ধৃত ] অপর অগ্নি স্থাপন করিবে, আর
দেখিতে না পাইলে অগ্নিবান্ অগ্নিদেবতার উদ্দেশে অফ্টাকপাল পুরোডাশ নির্ব্বপণ করিবে। এই কর্মে "অগ্নিনাগ্নিঃ
সমিধ্যতে" এই মন্ত্র' অনুবাক্যা ও "ত্বং হুগ্নে অগ্নিনা" এই
মন্ত্র যাজ্যা হইবে। অথবা [ পুরোডাশ নির্ব্বপণের পরিবর্ত্তে ]
শাহায়ে অগ্নিবতে স্বাহা" বলিয়া আহবনীয়ে [কেবল আজ্যের]
আহুতি দিবে। ইহাই এস্থলে প্রায়ন্চিত্ত।

প্রশ্ন, — যদি গার্হপত্য ও আহবনায় উভয় আঁগ্রর পরস্পার সংসর্গ (যোগ) ঘটে , সেখানে কি প্রায়ন্চিত্ত ? উত্তর, — গগ্রিবীতির উদ্দেশে অন্টাকপাল পুরোডাশ নির্ব্বপণ করিবে; ঐ কর্মো অনুবাক্যা "অগ্ন আগ্রাহি বীতয়ে" ও যাজ্যা "যোগ্রিং দেববীতয়ে" ; অথবা "অগ্নয়ে বীতয়ে স্বাহা" বলিয়া আহবনীয়ে আহতি দিবে। ইহাই এস্থলে প্রায়ন্চিত্ত।

প্রশ্ন,—যদি সকল ( ত্রিবিধ ) অগ্নিরই পরস্পর সংসর্গ ঘটে, তাহা হইলে কি প্রায়শ্চিত্ত ? উত্তর—অগ্নি বিবিচির উদ্দেশে অফাকপাল পুরোডাশ নির্ববিপণ করিবে; ঐ কর্ম্মে অনুবাক্যা "স্বর্ণবস্তোরুষসামরোচি" ও যাজ্যা "ত্বামগ্নে মানুষারীড়তে বিশঃ"; অথবা "অগ্নয়ে বিবিচয়ে স্বাহা" বলিয়া আহবনীয়ে আহুতি দিবে। ইহাই এন্থলে প্রায়শ্চিত্ত।

<sup>(</sup>৩) একের অঙ্গার দৈবক্রম অত্যে পতিও হইলে দোৰ বটে।

<sup>(8) 4|34|30 ( 6) 1|54|30 ( 6) 1|50|2 ( 6) 1|50|2 ( 7)</sup> 

প্রশা,—যাহার অগ্নিসমূহ অন্য অগ্নির সহিত সংস্ফ হয়,
তাহার কি প্রায়শ্চিত ? উত্তর,—অগ্নি ক্ষামবানের উদ্দেশে
অফীকপাল পুরোডাশ নির্ব্বপণ করিবে; ঐ কর্ম্মে অনুবাক্যা
"অক্রন্দনিস্তনয়মিব ডোঃ ও যাজ্যা "অধা যথা নঃ পিতরঃ
পরাসঃ"; অথবা "অগুয়ে ক্ষামবতে স্বাহা" বলিয়া আহবনীয়ে
আছতি দিবে। ইহাই এম্বলে প্রায়শ্চিত্ত।

## मर्छ शख

### প্রায়শ্চিত্তবিধি

প্রশ্ন,—যাহার অগ্নিসমূহ গ্রাম্য অগ্নিদারা দগ্ধ হয়, ' সেম্বলে কি প্রায়শ্চিত্ত ? উত্তর,—অগ্নি সংবর্গের উদ্দেশে অফাকপাল পুরোডাশ নির্বরপণ করিবে ; ঐ কর্ম্মে অমুবাক্যা "কুবিৎস্ন নো গবিষ্টয়ে"', যাজ্যা "মা নো অস্মিন্ মহাধনে"'; অথবা "অগ্নয়ে সংবর্গায় স্বাহা" বলিয়া আহবনীয়ে আহুতি দিবে। ইহাই এম্বলে প্রায়শ্চিত্ত।

প্রশ্ন,—যাহার অগ্নিসমূহ দিব্য অগ্নিদ্বারা সংস্থাই হয়, সেখানে কি প্রায়শ্চিত্ত ? উত্তর,—অগ্নি অপ্লুমানের উদ্দেশে

<sup>(</sup> w ) 2+18e18 ( a ) 8|2|2% 1

<sup>(</sup>১) বন্ধনশালা প্রভৃতির লৌকিক অগ্নি। আমা অগ্নিতে অগ্নিহোত্রশালা দক্ষ হইলে এই দোষ।

<sup>( 2 )</sup> wineiss ! ( 0 ) wineise!

<sup>(</sup>৪) ৰঙ্গণাচাদি জাত স্ববি

অফীকপাল পুরোডাশ নির্ব্বপণ করিবে; ঐ কর্ম্মে অমুবাক্যা "অপ্সুগ্নে সধিষ্টব" 'ও যাজ্যা "ময়ো দধে মেধিরঃ পূতদক্ষঃ" ; অথবা "অগ্নয়ে অপ্সমতে স্বাহা" বলিয়া আহবনীয়ে আহুতি দিবে। ইহাই এম্বলে প্রায়শ্চিত।

প্রশ্ন,—যাহার অগ্নিসমূহ শবাগ্নি দারা সংস্ট হয়, সেম্বলে কি প্রায়শ্চিত ? উত্তর,—অগ্নি শুচির উদ্দেশে অফীকপাল পুরোডাশ নির্ব্বপণ করিবে, এই কর্ম্মে অনুবাক্যা "অগ্নি শুচিত্রততমঃ" ও যাজ্যা "উদগ্নে শুচয়স্তব" অথবা ''অগ্নয়ে শুচয়ে স্বাহা" এই বলিয়া আহ্বনীয়ে আহুতি দিবে। ইহাই এম্বলে প্রায়শ্চিত্ত।

প্রশ্ন,--যাহার অগ্নিসমূহ আরণ্য অগ্নিতে দগ্ধ হয়, সেন্থলে কি প্রায়শ্চিত্ত ? উত্তর,—তাহা হইলে [ অগ্রিদাহের পূর্ব্বেই ] অরণিছয়ের সহিত অগ্রি সমারোপণ করিবে, অথবা আহবনীয় কিংবা গার্হপত্য হইতে উল্মুক (অগ্নিগণ্ড) বাহির করিয়া লইবে, তাহাতে অশক্ত হইলে অগ্নি সংবর্গের উদ্দেশে অফীকপাল পুরোডাশ নির্বরপণ করিবে। ঐ কর্মে অমুবাক্যা ও যাজ্যা পূর্বেই উক্ত হইয়াছে। অথবা "অগ্নয়ে সংবর্গায় স্বাহা" বলিয়া আহবনীয়ে আহুতি দিবে। ইহাই এম্বলে প্রায়শ্চিত্ত।

<sup>(</sup> e ) +1801> ( e ) 0|5|0 1

<sup>(</sup>१) প্রদহ্নের অগ্নি।

<sup>(</sup> b ) 4|88|2> | ( a ) 4|88|19

## সপ্তম খণ্ড প্রায়শ্চিভবিধি

প্রশ্ন,—যদি আহিতাগ্নি যজমান উপবদগদিনে অশ্রুপাত করেন, তাহা হইলে কি প্রায়শ্চিত ? উত্তর,—অগ্নি ব্রতভৃতের উদ্দেশে অফীকপাল পুরোডাশ নির্বাপণ করিবে; ঐ কম্মে অনুবাক্যা "অমগ্নে ব্রতভৃৎ শুচিঃ" ও যাজ্যা "ব্রতানি বিভ্রদ্ ব্রতপা অদর" অথবা "অগ্নয়ে ব্রতভৃতে স্বাহা" বলিয়া আহবনীয়ে আহুতি দিবে। ইহাই এস্থলে প্রায়শ্চিত।

প্রশা,—যদি আহিতাগ্নি উপবস্থদিনে ব্রতবিরুদ্ধ 'আচরণ করেন, সেম্বলে কি প্রায়শ্চিত ? উত্তর,—অগ্নি ব্রতপতির উদ্দেশে অফীকপাল পুরোডাশ নির্ব্বপণ করিবে, ঐ কর্ম্মে অমুবাক্যা "ত্বমগ্নে ব্রতপা অসি" 'ও যাজ্যা "বদ্বো ব্য়ং প্রথিন-নাম ব্রতানি" অথবা "অগ্নয়ে ব্রতপত্য়ে স্বাহা" বলিয়া আহ্বনীয়ে আহতি দিবে। ইহাই এম্বলে প্রায়শ্চিত।

প্রশ্ন,—যদি আহিতাগ্নি কথনও অসাবস্থায় বা পূর্ণিমায় ইষ্টিযাগ না করিতে পারেন, সেম্বলে কি প্রায়শ্চিত্ত ? উত্তর,— অগ্নি পথিকৃতের উদ্দেশে অফীকপাল পুরোডাশ নির্ববিপণ করিবে; ঐ কর্ম্মে অনুবাক্যা "বেত্থা হি বেধো অধ্বনঃ"

<sup>(</sup> ১ ) আবং ভৌ• কুড় লাস্স। ( ২ ) আবং ভৌ॰ কুট্র লাস্স

<sup>(</sup>৩) দিবানিভাদি আচরণা

<sup>( 8 )</sup> USSIS 1 ( 8 ) SOLET ( 8 ) 413519 1

ও যাজ্যা "আ দেবানামপি পন্থামগন্ম"; অথবা "অগ্নয়ে পথিকৃতে স্বাহা" বলিয়া আহ্বনীয়ে আহুতি দিবে। ইহাই এম্বলে প্রায়শ্চিত।

প্রাগ্ন-নদি দকল অগ্নিই নিবাইয়া যায়, দেশ্বলে কি প্রায়শ্চিত্ত ? উত্তর, —অগ্নি তপস্বান্, অগ্নি জনদান্ ও অগ্নি পাবকবানের উদ্দেশে অফীকপাল পুরোডাশ নির্ব্বপণ করিবে; ঐ কম্মে অনুবাক্যা "আয়াহি তপদা জনেষ্" এবং যাজ্যা "আ নো যাহি তপদা জনেষ্"; অথবা "অগ্নয়ে তপস্বতে জনদ্বতে পাবকবতে স্বাহা" বলিয়া আহ্বনীয়ে আহুতি দিবে। ইহাই এস্থলে প্রায়শ্চিত।

## ্থায়কৈ গণ্ড গ্রায়কিত্তবিধি

প্রশা,—বে আহিতাগ্নি আগ্রাণেষ্টি যাগ না করিয়াই নবানভোজন করে, সেন্থলে কি প্রায়শ্চিত্ত ? উত্তর,—অগ্নি বৈশ্বানরের উদ্দেশে দ্বাদশকপাল পুরোডাশ নির্বর্বপণ করিবে; ঐ কন্মে অনুবাক্যা "বৈশ্বানরো অজীজনৎ" ও যাজ্যা "পৃষ্টো দিবি পৃষ্টো অগ্নিঃ পৃথিব্যাম্"; অথবা "অগ্নয়ে বৈশ্বানরায়

<sup>(9) &</sup>gt; -, 210 1

<sup>(</sup>৮) আৰং শ্ৰৌ পত্ৰ ১১১।

<sup>(</sup>२) आयः (सोः ११४ २।३३)।

<sup>(</sup>३) अल्हार ।

স্বাহা" বলিয়া আহ্বনীয়ে আহুতি দিবে। ইহাই এস্থলে প্রায়শ্চিত।

প্রশ্ন,—আহিতাগ্নি যদি কপাল ভাঙিয়া ফেলেন, সেথানে কি প্রায়শ্চিত ? উত্তর,—অশ্বিদ্ধরের উদ্দেশে দ্বিকপাল পুরো- ডাশ নির্ব্বপণ করিবে। ঐ কর্ম্মে অনুবাক্যা "অশ্বিনা বর্ত্তিরস্মং" ও যাজ্যা "আ গোমতা নাসত্যা রথেন" ; অথবা "অশ্বিভ্যাং স্বাহা" বলিয়া আহবনীয়ে আহুতি দিবে। ইহাই এস্থলে প্রায়শ্চিত।

প্রশ্ন,—আহিতাগ্নি যদি পবিত্র নফ করেন, দেখানে কি প্রায়শ্চিত্ত ? উত্তর,—অগ্নি পবিত্রবানের উদ্দেশে অফীকপাল পুরোডাশ নির্ব্বপণ করিবে; ঐ কন্মে অনুবাক্যা "পবিত্রং তে বিততং ব্রহ্মণস্পতে" ও যাজ্যা "তপোষ্পবিত্রং বিততং দিবস্পদে" ; অথবা "অগ্নয়ে পবিত্রবতে স্বাহা" বলিয়া আহবনীয়ে আহুতি দিবে। ইহাই এন্থলে প্রায়শ্চিত্ত।

প্রশ্ন,—আহিতায়ি যদি হিরণ্য নাশ করেন, তাহা হইলে
কি প্রায়শ্চিত্ত ? উত্তর,—অগ্নি হিরণ্যবানের উদ্দেশে
অফ্টাকপাল পুরোডাশ নির্ব্বপণ করিবে। ঐ কর্ম্মে অনুবাক্যা,
"হিরণ্যকেশো রজসো বিসারে" ও যাজ্যা "আ তে স্পর্ণা

<sup>(</sup>৪) কুশনিশ্বিত পবিতা।

<sup>(</sup> a ) A|00|) ( a ) A|00| ( a )

<sup>( &</sup>quot; ) 3(9413 .

অমিনস্ত এবৈং"; অথবা "অগ্নয়ে হিরণ্যবতে স্বাহা" এই বলিয়া আহবনীয়ে আহুতি দিবে। ইহাই এম্বলে প্রায়শ্চিত।

প্রশা,—আহিতাগি যদি প্রাতঃমান না করিয়া অগ্নিহোত্র করেন, দেখানে কি প্রায়শ্চিত্ত ? উত্তর,—অগ্নি বরুণের উদ্দেশে অন্টাকপাল পুরোডাশ নির্ব্বপণ করিলে। ঐ কর্মে অনুবাক্যা "হং নো অগ্নে বরুণস্থ বিদ্বান্" ও যাজ্যা "সহং নো অগ্নে অবনো ভবোতী""; অথবা "অগ্নয়ে বরুণায় সাহা" বলিয়া আহবনীয়ে আহতি দিবে। ইহাই এম্বলে প্রায়শ্চিত্ত।

প্রশা,—আহিতাগ্নি যদি সূতকান্ন" ভক্ষণ করেন, সেন্থলে কি প্রায়শ্চিত্ত ? উত্তর,—অগ্নি তস্ত্রমানের উদ্দেশে অফ্টাকপাল পুরোডাশ নির্ব্বপণ করিবে; ঐ কর্ম্মে অসুবাক্যা "তস্তং তশ্বন্ রজ্পো ভানুমন্ বিহি"" ও যাজ্যা "অক্ষানহো নহ্যতনোত সোম্যাং""; অথবা "অগ্নয়ে তস্তমতে স্বাহা" বলিয়া আহ্বনীয়ে আহুতি দিবে। ইহাই এম্বলে প্রায়শ্চিত্ত।

প্রশা,—যদি আহিতাগ্নি জীবন থাকিতে আপনার মরণদংবাদ শুনেন, দেশ্বলে কি প্রায়শ্চিত ? উত্তর,— মগ্নি
স্থরভিমানের উদ্দেশ অফীকপাল পুরোডাশ নির্বর্পণ করিবে,
ঐ কর্ম্মে অমুবাক্যা "অগ্নির্হোতা অসীদদ্ যজীয়ান্" ও যাজ্যা
"দাধ্বীমকর্দে ববীতিং নো অহ্য" "; অথবা অগ্নয়ে স্থরভিমতে

<sup>(</sup>১১) হডিকাপুহহিত ঐকর্ত্ক পক অর।

<sup>( &</sup>gt;6 ) > + | 60 | 1 ( | 20 ) | 2 + | 60 | 1 ( | 20 ) | 2 + | 60 | 9 | 1

[ ba 4 5

স্বাহা" বলিয়া আহবনীয়ে আহতি দিবে। ইহাই এন্থলে প্রায়শ্চিত্ত।

প্রশা,—যদি আহিতাগ্লির ভার্য্যা কিংবা গাভী যমজ অপত্য প্রসব করে, সেম্বলে কি প্রায়শ্চিত্ত ! উত্তর,—অগ্লি মরুত্বানের উদ্দেশে ত্রয়োদশকপাল পুরোডাশ নির্ব্বপণ করিবে। ঐ কর্ম্মে অনুবাক্যা "মরুতো যস্ত হি ক্ষয়ে" "ও যাজ্যা "অরা ইবেদচরমা অহেব" "; অথবা "অগ্লয়ে মরুত্বতে স্বাহা" বলিয়া আহ্বনীয়ে আহুতি দিবে। ইহাই এম্বলে প্রায়শ্চিত্ত।

প্রশ্ন,—অপত্নীক ব্যক্তি অমিহোত্র আহরণ করিবে, না করিবে না ? উত্তর,—আহরণ করিবে, এই উত্তর দিবে। না করিলে পুরুষ অনদ্ধা (অসত্যনামা) হইবে। অনদ্ধা পুরুষ কাহাকে বলে ? যে ব্যক্তি দেবগণ, পিতৃগণ বা মনুষ্যগণের পূজা করে না, সেই ব্যক্তি। সেইজন্ম অপত্নীক হইলেও অমিহোত্র আহরণ করিবে। এ বিষয়ে লক্ষ্য করিয়া এই যজ্জগাথা গীত হয় :—"অপত্নীক ব্যক্তি সোমপানে অধিকারী না হওয়ায় মাতাপিতার [শুক্রার নার আয়] সোত্রামণি যাগ করিতে পারে। কেন না, ঋণ পরিহারনিমিত, যাগ করিবে, এই শ্রেতিবচন রহিয়াছে।" " সেইজন্ম সোম্যাকে যাগ করাইবে।

<sup>( 24 )</sup> SIMPIS 1 ( 29 ) elevie 1

<sup>(</sup>১৮) "জাযমানো বৈ আক্ষণ প্রিভিঃ ঋণবান্ জারতে, এজচর্গোণ ঋষিভ্যো বজেন দেবেছে। প্রভাৱা পিতৃত্য এব বা জন্পো বং পুরী বজা এক্ষচারী।" তথাচ "বজ্ঞানেবান কারীদ বেদান্ প্রজাম্ব গালম।" ইতি প্রতি:। বাহার সৌরামণিতে ক্ষিকার আছে, ভাহার জ্মিহোত্তে জ্মিকার ত ক্ষাক্ষা, ইছা বলা বাছলা; ব্যুগাণা উদাহরণের এই ভাবেশন।

### নবম খণ্ড

#### প্রায়শ্চিত্তবিধি

প্রশ্ন, অপত্নীক ব্যক্তি কিরূপে বাচিক অগ্নিহোত্র হোম করিবে! [বিবাহের পর অগ্নিহোত্র] অমুষ্ঠান আরম্ভ হইলে যদি পত্নীর মৃত্যু হয়, তাহা হইলে সেই অগ্নিহোত্র নফ হয়; সেম্হলে [অপত্নীক] কিরূপে অগ্নিহোত্র হোম করিবে! উত্তর—প্রত্য, প্রেটিজ ও ন্থাদিগ্রকে এই কথা বলিবে যে

উত্তর,—পুত্র, পৌত্র ও নপ্তাদিগকে এই কথা বলিবে, যে ইহলোকে ও ঐ [পর ] লোকে [শ্রেয়ঃ আবশ্যক]; ইহ-লোকে যে স্বর্গ [শুনা যায়], অস্বর্গ অনুষ্ঠান (কাম্য কর্ম) ছারা সেই স্বর্গলোকে আরোহণ করিবে। এইরূপে সেই [অপত্নীক] ব্যক্তি ঐ [স্বর্গ] লোকের অবিচ্ছেদ সম্পাদন করেন। যে ব্যক্তি [পুনরায় বিবাহ ছারা] পত্নী ইচ্ছা করেন না, তাঁহার উক্ত বাক্যে প্রেরিত [পুত্রাদি] অগ্নিহোত্র আধান করেন। [ইহাই অপত্নীকের পক্ষে বাচিক অগ্নিহোত্র]।

অপত্নীক [ মানসিক ] অগ্নিহোত্র অনুষ্ঠানে কিরূপে অগ্নি-হোত্র হোম করিবে ? [ উত্তর ] শ্রন্ধাই [ যজসানের ] পত্নী ও দত্যই যজমান ; শ্রদ্ধা ও সত্য [একযোগে] উত্তম মিথুনম্বরূপ; শ্রদ্ধা ও সত্য এই মিথুনের সাহায্যে [ মানস অগ্নিহোত্র দ্বারা ] স্বর্গলোক জয় করা হয়।

<sup>(</sup> ১ ) নখমথণ্ড ও দশমণণ্ড কোন কোন প্রদেশের ঐতরেরজাক্ষণে পাওরা বার না, বলিরা সামণ উল্লেখ ক্রিয়াছেন। সামণ দশমণণ্ডের বাাখ্যা প্রেক দিয়া পরে নবমণ্ডের ব্যাখ্যা দিয়াছেন।

#### দশ্ম থণ্ড

### প্রায় শ্চন্তবিধি

এ বিষয়ে [ ত্রহ্মবাদীরা ] বলেন, দর্শপূর্ণমাসে উপবাস করিবে'। দেবগণ ত্রতহীন ব্যক্তির দত্ত হব্য ভোজন করেন না; আমার হব্য দেবগণ ভোজন করিবেন, এই উদ্দেশেই উপবাস করা হয়। পূর্ব্বদিন পূর্ণিমায় উপবাস করিবে, ইহা পৈঙ্গির মত; পরদিন পূর্ণিমায় উপবাস করিবে, ইহা কৌষীতকির মত। পূর্ব্বদিনের পূর্ণিমার নাম অনুমতি, পরদিনের পূর্ণিমার নাম রাকা। এ রূপ পূর্ব্বদিনের অমাবস্থার নাম সিনীবালী, পরদিনের অমাবস্থার নাম কুছু। যাহাকে প্রাপ্ত হইয়া সূর্য্য অন্ত যান এবং যাহা অভিমুখে রাখিয়া সূর্য্য উদিত হন, সেই [ ছুই দিনই কর্মানুষ্ঠান যোগ্য ] তিথি; এন্থলে পূর্ব্বদিন পূর্ণিমায় উপবাস করিবে, [ ইহাই পৈঙ্গির মত ]।

চন্দ্রমা পূর্ব্বদিকে উঠিবে না ইহা জানিয়া [ প্রতিপদ্যুক্ত ] অমাবস্থায় যে উপবাদ করা হয় ও [ তৎপরদিনে ] যাগ করা হয়, দেই নিয়ম অনুসারেই পর পর [ পূর্ণিমায় ও অমাবস্থায় ]

<sup>(</sup>১) উপৰাস শক্ষের তিনরপ অর্থ হইতে পারে। ১। উপবাস—সমীপে বাস অর্থাৎ মালের পুর্বে গার্হপত্যাদির সমীপে বাস। ২। দেবগণ বজ্ঞের সমীপে বাস করিবেন, এই সঞ্জ। ৩। ব্রতগ্রহণার্থ গ্রাম্যভোজন ত্যাগ করিয়া আরণ্যভোজনের নিরম।

<sup>(</sup>২) দর্শপূর্ণমাস যাগের পূর্বাদিনে উপযাস; তিথি ছইদিন পাইলে কোন্ দিন থাগ করিবে। সামবেদী পৈক্ষির মতে চতুর্দশীসূক্ত তিথির দিনে উপবাস, পরদিনে যাগ; কথেছী কৌৰীত্তিকর মতে প্রাক্রণমূক্ত চিথির দিনে উপবাস ও তৎপর্দিনে বাগ।

উপবাস করিবে ও তৎপরদিন যাগ করিবে। সেই যাগ সোমযাগসদৃশ হইয়া থাকে। সোমের যাগে সকল দেবতার যাগ হয়। এই যে চন্দ্রমা, ইনি দেবগণের সোম; সেই জন্ম পরদিনেই উপবাস করিবে। [ইহা কৌমীতকির মত]।

#### একাদশ খণ্ড

### প্রায়শ্চিত্তবিধি

প্রশ্ন,—[ গার্হপত্য হইতে আহবনীয়ে ] অগ্নি উদ্ধারের পূর্কেই যদি সূর্য্য উদিত হন বা অন্তমিত হন, অথবা [ যথাকালে আহবনীয়ে ] স্থাপিত হইয়াও অগ্নি যদি হোমের পূর্কে নিবাইয়া যায়, সেম্বলে কি প্রায়শ্চিত্ত হইবে ! উত্তর,— সায়ংকালে [ অন্তগমনের পর অগ্নি উদ্ধার করিতে হইলে ] হিরণ্য সম্মুথে রাথিয়া অগ্নি উদ্ধার করিবে। হিরণ্য শুক্র ( দীপ্তিযুক্ত ) ও জ্যোতিঃস্বরূপ; ঐ [ আদিত্যও ] তক্রপ। ঐ রূপ করিলে জ্যোতিঃ ও শুক্র সম্মুথে রাথিয়াই অগ্নির উদ্ধার হয়। প্রাতঃকালে [ উদয়ের পর অগ্নির উদ্ধার হইলে ] রুজত উপরে রাথিয়া অগ্নি উদ্ধার করিবে; ঐ রজত রাত্রিস্বরূপ। [ সাধ্যপক্ষে ] ছায়া মিশাইয়া যাইবার পূর্কে ( অর্থাৎ সূর্য্য থাকিতেই ) আহবনীয় অগ্নির [ গার্হপত্য হইতে ] উদ্ধার করা উচিত। অন্ধকার ও ছায়া মৃত্যুস্বরূপ; এই হেতু জ্যোতিঃস্বরূপ [ সেই আদিত্য ] দ্বারা অন্ধকার

ছায়ারূপ মৃত্যু হইতে উত্তীর্ণ হওয়া যায়। ইহাই এম্বলে প্রায়শ্চিত।

প্রশ্ন,—যাহার গার্হপত্য ও আহবনীয়ের মধ্যে শকট বা রথ বা কুকুর উপস্থিত হয়, দেখানে কি প্রায়শ্চিত ? উত্তর,— উহা মনে করিবে না, এই উত্তর দেওয়া হয়। কেন না. ঐ সকল দ্রব্য আত্মার মধ্যেই রহিয়াছে।' আর যদি মনে করিতেই হয়, তবে "তস্তং তম্বনু রজসো ভামুমন্ বিহি" এই মন্তে গার্হপত্য হইতে আহবনীয় পর্যন্ত অবিচ্ছিন্ন জলধারা দিবে। ইহাই এম্বলে প্রায়শ্চিত্ত।

প্রশ্ন,—[ইষ্টির আরম্ভে] অগ্নির অমাধান কালে অমাহার্য্য পাচন (मिक्किंगांधि) ' खालिटन कि खालिटन ना ! खालिटन এই উত্তর দেওয়া হয়। যে অগ্নির আধান করে, সে আত্মায় প্রাণের স্থাপনা করে। এই যে অস্বাহার্য্যপচন, উহা তাহা-দের অন্নভক্ষণবিষয়ে প্রশস্ত হয়। ''অগ্নয়ে অন্নাদায় অন্নপতয়ে স্বাহা" বলিয়া উহাতে আহুতি দেওয়া হয়। যে ইহা জানে, সে অমাদ ( অমভক্ষণ সমর্থ ) ও অমপতি হয় ও প্রজার সহিত অন্ন ভোজন করে।

হোম করিতে গিয়া গার্হপত্য ও আহবনীয়ের মধ্যদেশে সঞ্চরণ করিবে। ঐ রূপ সঞ্চরণকারীর সম্বন্ধে অগ্নির। মনে ভাবেন, এই ব্যক্তি আমাদিগের হোম করিবে ৷ এরূপ করিলে গার্হপত্য ও আহবনীয় অগ্নিদ্বয় ঐ সঞ্চরণকারীর পাপনাশ

<sup>(</sup>১) মসুব্যের অঃরাল মধ্যেই শকটাদিত্রব্য আছে; শক্টকে শক্ট মনে না করিলা আল্লা মনে করিবে। ( সারণ )

১২) অবাহার্যা নামক অর দক্ষিণাগ্রিছে পাব্ধ করা বার বলিরা উহার ঐ নাম।

করেন। সে ব্যক্তি গতপাপ হইয়া উদ্ধ্যুথে স্বর্গলোকে গমন করে। এইরূপ ব্রাহ্মণের অনেক উদাহরণ আছে।\*

প্রার্থনা প্রার্থনা প্রার্থনা প্রার্থনা করিবে । করে করিবে । করিবে । করিবে হয় । কের না, তুফীস্তাবে গুরুজনের নিকট প্রার্থনা করিতে হয় । কেহ বলেন, অগ্নি প্রতিদিন ভয় করেন, এই ব্যক্তি অপ্রদ্ধা করিয়া আমাকে উদ্বাসন করিবে বা অন্যকর্মে নিযুক্ত করিবে । সেই জন্ম "অভয়ং বো অভয়ং মেহস্ত"—তোমার অভয় হউক, আমার অভয় হউক,—এই মস্ত্রে উপস্থান করিবে । ইহাতে ঐ ব্যক্তির অভয় জম্মে ।

## ত্রয়স্ত্রিংশ অধ্যায়

#### প্রথম থণ্ড

#### শুনঃশেপের উপাখ্যান

ইন্দ্রাকুবংশীয় বেধার পুত্র' রাজা হরিশ্চন্দ্রের পুত্র হয় নাই। তাঁহার শত জায়া ছিল; কোন জায়াতে তিনি পুত্রলাভ

<sup>(</sup>৩) অক্তান্ত শাখার ত্রান্ধণে উদাহরণ আছে।

<sup>( &</sup>gt; ) मृत्न चार्छ - रेनध्यः वेष्ण्रंकः।

করেন নাই। পর্বত ও নারদ তাঁহার গৃছে বাস করিয়াছিলেন। তিনি নারদকে প্রশ্ন করিলেন—"যাহাদের জ্ঞান
আছে (অর্থাৎ মনুষ্যাদি) ও যাহাদের জ্ঞান নাই (অর্থাৎ
পশ্বাদি), তাহারা সকলেই যে পুত্রের ইচ্ছা করে, সেই পুত্রে
কি লাভ, অহে নারদ, আমাকে তাহা বলুন।" এই এক গাথায়
জিজ্ঞাসিত হৈয়া নারদ দশ গাথায় তাহার উত্তর দিলেন:—

"পিতা যদি উৎপন্ধ ও জীবিত পুত্রের মুখ দেখেন, তাহা হইলে সেই পুত্রে আপনার ঋণ সমর্পণ করিয়া অমৃতত্ব লাভ করেন'।" "প্রাণিগণের পৃথিবীতে যে সকল ভোগ আছে, আমিতে যাহা আছে ও জলে যাহা আছে, পিতার পক্ষে তদপেক্ষা অধিক ভোগ পুত্রে রহিয়াছে।" "পিতা সর্বাদা পুত্রের সাহায্যে বহু ছু:থ অতিক্রম করেন; আত্মাই আত্মা হইতে [পুত্ররূপে] উৎপন্ধ; সেই পুত্র [ভবসমুদ্রে] পার করিবার পক্ষে অন্নপূর্ণ উৎকৃষ্ট তর্নীস্বরূপ।" "মল, অজিন, শাঞা ও তপস্থা" এ সকলে কি হইবে?

<sup>(</sup>২) ছরিশ্চন্দ্রের প্রর একটি গাণার উত্তরে নারদ দশটি গাণায় তাহার উত্তর দিতেছেন। গাণা সংবর্গাড়ুং বোগ্যা গীতি:। (সারণ) এই আখ্যারিকার মধ্যে আরও অনেকগুলি গাণা আছে; সমুদর গাণার সংখ্যা ৩১।

<sup>(</sup>৩) পিতা পুত্রের উপর আপনার ঋণ ছাপন করেন; তজ্ঞ বিশেষ অমুঠান আছে। পিতা বলেন "খং এক্ষ ডং বক্ষ: ডং লোক:", পুত্র বলেন "অহং একা অহং বজোহহং লোক:।"

<sup>(</sup> a ) ভোগ = স্থাহেতু ভোগ্যবিষয়, পৃথিবীতে ভোগ শক্তাদি, জ্মিতে ভোগ জ্বপাকাদি, জ্যাতে ভোগ জ্বনপানাদি ( সামণ )

<sup>(</sup> e ) মল, অলিন, শ্বশ্রু ও তপস্থা এই চারিটি শব্দে আপ্রমচতুইর বুঝাইতেছে। সলরণ শুক্রশোণিত সংবোগদেতু মলশব্দে পার্হস্তা, কুফাজিন সংবোগহেতু অলিন শব্দে ব্রজচ্বা; ক্ষোর-কর্ম নিবেশ্যেতু গ্রম্পাক্ত বানপ্রস্তু ও ইজির সংব্রহেতু ভগা প্রে গারিবাল্য বুঝাইতেছে। (সারণ)

হে ত্রন্দাগণ (বিপ্রগণ), তোমরা পুত্র ইচ্ছা কর; পুত্রই অনিন্দনীয় লোকস্বরূপ।" "অন্ন প্রাণ দেয়, বস্ত্র শর্ণ (শীত হইতে আশ্রয়) দেয়, হিরণ্য রূপ দেয়; বিবাহ করিয়া পশু পাওয়া যায়; জায়া (পত্নী) স্থিস্থরূপ; দুহিতা দৈন্যহেতু'; কিন্তু পুত্র পরম ব্যোমে জ্যোতিঃস্বরূপ।" "পতি জায়াতে প্রবেশ করেন; গর্ভ (জ্রন) স্বরূপে তিনি [সেই জ্রনের ] মাতাতে প্রবেশ করেন; সেইখানে পুনরায় নৃতন হইয়া দশম মাদে উৎপন্ন হন।" ''[ পিতা ] ইহাতে পুনরায় জাত হন ( জন্মলাভ করেন ), এই কারণে জায়ার ( পত্নীর ) নাম জায়া; ইনিই ভূতি ও ইনিই আভূতি; ইঁহাতে বীজ স্থাপিত হয়। ''দেবগণ ও ঋষিগণ ইঁহাতে মহাতেজ প্রদান করিয়াছিলেন ; দেবগণ মনুষ্যগণকে বলিয়াছিলেন, ইনিই পুনরায় তোমাদের জননী হইবেন।" "অপুত্রকের কোন লোক নাই<sup>:</sup> ইহা সকল পশুতেও জানে ; সেই জন্মই [ পশুমধ্যে ] পুত্র মাতা ও স্বদার দহিত সংদর্গ করে।" "পুত্রবান্ ব্যক্তি শোকরহিত হইয়া যে পথ প্রাপ্ত হন, সেই পথ স্থথদেব্য ও মহৎ জনের

<sup>(</sup> ৬ ) মূলে "অধ্যাধ্য" শক্ষ আছে ; 'ধদিতুম্যোগ্যানি নিন্দ-ৰাক্যানি অবদা: তৈৰ্বাইক্যনে 1-দাতে ন কৰাতে ইতি অবদাষ্দো লোক: দোষ্যাহিত্যাল্লিকান্য ইত্যৰ্থ:। সাম্প

<sup>(</sup> १ ) মূলে আছে "কুপণং ছ ছহিতা"। "ছহিতা হ পুত্ৰীতি কৃপণং কেবল ছঃথকাবিছাদৈক্ত-ংছুঃ।" (সায়ণ)

<sup>(</sup>৮) "জ্যোতির পুত্রঃ পর্নে ব্যোমন্"—সামণ অর্থ করের পুত্র জ্যোতিঃখরূপ হইয়া পিতাকে পর্ম ব্যোমে (পরত্রজ্ঞে) ছাপন করেন।

<sup>(</sup>৯) ভষ্তি অস্তাং পুত্ররশেণ পতিরিত্যেষা তৃতিঃ। রেতৌরপেণ **আগত্য অস্তাং পুত্র-**রূপেণ ভব্তি ইতি আতৃতিঃ। (স<sup>্বে</sup>ণ)

<sup>(</sup> ১ - ) লোক: লোকজন্ত ত্থন্। ( সামণ )

প্রশংসিত। পশুগণ ও পক্ষিগণও সেই পথ জানে; সেইজন্ম তাহারা মাতার সহিতও মিথুন হয়।

নারদ হরিশ্চক্রকে ইহাই বলিয়াছিলেন।

### দিতীয় খণ্ড

#### শুনঃশেপের উপাখ্যান

অনস্তর নারদ হরিশ্চন্দ্রকে বলিলেন, তুমি রাজা বরুণকে প্রার্থনা কর, যে আমার পুত্র হউক, তদ্বারা তোমার যাগ করিব। তাহাই করিব বলিয়া, হরিশ্চন্দ্র বরুণ রাজাকে প্রার্থনা করিব। লেন, আমার পুত্র হউক, তদ্বারা তোমার যাগ করিব। বরুণ বলিলেন বিভাগের হউক। তথন উহার রোহিত নামে পুত্র জন্মিয়াছে, এতদ্বারা আমার যাগ কর। তিনি তথন বলিলেন, [জন্মের পর অশোচকালে ] দশদিন গত নাহইল পশু মেধ্য (যাগ্যোগ্য) হয় না; ইহার দশদিন উত্তীর্ণ হউক, তথন তোমার যাগ করিব। বরুণ বলিলেন, তাহাই হউক।

পরে দশদিন উত্তীর্ণ হইলে বরুণ বলিলেন, দশদিন উত্তীর্ণ হইয়াছে, এখন এতদ্বারা আমার যাগ কর। তিনি বলিলেন, যখন পশুর দাঁত উঠে, তখন সে মেধ্য হয়; ইহার দাঁত বাহির হউক, তখন তোমার যাগ করিব। বরুণ বলিলেন, তাহাই হউক। পরে তাহার দাঁত উঠিলে বরুণ বলিলেন, ইহার দাঁত উঠিয়াছে, এখন এতদ্বারা আমার যাগ কর। তিনি বলিলেন, পশুর দাঁত যখন পড়িয়া যায়, তখন দে মেয় হয়; ইহার দাঁত পড়ুক, তখন তোমার যাগ করিব। বরুণ বলিলেন, তাহাই হউক।

পরে তাহার দাঁত পড়িলে বরুণ বলিলেন, ইহার দাঁত পড়িয়াছে, এখন এতদ্বারা আমার যাগ কর। তিনি বলিলেন, পশুর দাঁত যখন আবার জন্মে, তখন সে মেধ্য হয়; ইহার দাঁত আবার উঠুক, তখন তোমার যাগ করিব। বরুণ বলি-লেন, তাহাই হউক।

পরে তাহার দাঁত আবার উঠিলে বরুণ বলিলেন, ইহার
দাঁত আবার উঠিয়াছে, এখন এতদ্বারা আমার যাগ কর।
তিনি বলিলেন, ক্ষত্রিয় যখন সন্নাহ (ধকুর্ব্বাণ কবচাদি) ধারণে
সমর্থ হয়, তখন সে মেধ্য হয়। এ সন্নাহ প্রাপ্ত হইলে
তোমার যাগ করিব। বরুণ কহিলেন, তাহাই হউক।

পরে দেই (বালক) সন্নাহ প্রাপ্ত হইলে বরুণ বলিলেন, এ সন্নাহ প্রাপ্ত হইয়াছে, এখন এতদ্বারা আমার যাগ কর। তাহাই হউক বলিয়া হরিশ্চন্দ্র পুত্রকে ডাকিয়া বলিলেন, পুত্র, এই বরুণ তোমাকে আমায় দান করিয়াছিলেন; হায়, তোমাদ্বারা আমাকে ইহার যাগ করিতে হইবে। তাহা হইবে না, এই বলিয়া দেই রোহিত ধনু গ্রহণ করিয়া অরণ্যে প্রস্থান করিলেন ও সংবৎসর ধরিয়া অরণ্যে বিচরণ করিলেন।

## তৃতীয় খণ্ড

#### শুনঃশেপের উপাখ্যান

তখন বরুণ ইক্লাকুবংশধরকে চাপিয়া ধরিলেন; তাঁহার উদরী রোগ উৎপন্ন হইল। বরাহিত তাহা শুনিতে পাই-লেন ও অরণ্য হইতে গ্রামে আদিলেন; ইন্দ্র পুরুষরূপ ধরিয়া তাঁহার নিকট আদিয়া [ গাথায় ] বলিলেন "অহে রোহিত, যে ব্যক্তি [পর্য্যটনদারা] প্রান্ত হয়, তাহার নানা সম্পদ ঘটে, আর শ্রেষ্ঠ ব্যক্তিও মনুষ্যসমাজে বদিয়া থাকিলে ক্লেশ পায়; যে চলিয়া বেড়ায়, ইন্দ্র তাহার স্থা; অতএব তুমি বিচরণ কর।"

ত্রাহ্মণ আমাকে বিচরণ করিতে বলিয়াছেন, এই ভাবিয়া তিনি দ্বিতীয় সংবৎসর অরণ্যে বিচরণ করিলেন; পরে অরণ্য হইতে গ্রামে আসিবার সময় পুরুষরূপী ইন্দ্র আবার তাঁহার নিকট আসিয়া বলিলেন—"যে ব্যক্তি বিচরণ করে, তাহার জন্ত্রাদ্বয় পুষ্পিত [রক্ষের ন্যায় শোভাযুক্ত] হয়, তাহার শরীর বর্দ্ধমান হইয়া ফলবান্ [রক্ষের ন্যায়] হয়, উৎকৃষ্ট পথে [বিচরণপ্রযুক্ত] শ্রমদারা তাহার সমুদ্য় পাপ বিনষ্ট হইয়া শয়ান থাকে (হতবীর্যা হয়); অতএব তুমি বিচরণ কর।"

ব্রাহ্মণ আমাকে বিচরণ করিতে বলিলেন, এই ভাবিয়া তিনি তৃতীয় সংবৎসর অরণ্যে বিচরণ করিলেন, পরে অরণ্য

<sup>( &</sup>gt; ) "छेनतः साया कालनभूतिष्यमुष्ट् नः ऋशानतनामकः तानस्त्रनभूरभन्नम्

<sup>(</sup>२) बाक्रगावनी हेळ।

হইতে থামে আদিবার সময় পুরুষরূপী ইন্দ্র তাঁহার নিকট আদিয়া বলিলেন, "যে ব্যক্তি বদিয়া থাকে, তাহার ভাগ্যও বদিয়া থাকে; যে দাঁড়ায়, তাহার ভাগ্যও উঠিয়া দাঁড়ায়; যে নীচে পড়িয়া থাকে, তাহার ভাগ্যও শুইয়া পড়ে; আর যে চরিয়া বেড়ায়, তাহার ভাগ্যও [ সর্বত্র ] বিচরণ করে; অতএব তুমি বিচরণ কর।"

ব্রাহ্মণ আমাকে বিচরণ করিতে বলিলেন, এই ভাবিয়া তিনি চতুর্থ সংবৎসর অরণ্যে বিচরণ করিলেন; তিনি অরণ্য হইতে গ্রামে আসিবার সময় পুরুষরূপী ইন্দ্র তাঁহার নিকট আসিয়া বলিলেন "কলি শয়ান থাকে, দ্বাপর [শয়ন ] ত্যাগ করিয়া বসে, ত্রেভা উঠিয়া দাঁড়ায়, আর কৃত বিচরণ করিয়া সম্পন্ন হয়; অতএব তুমি বিচরণ কর।"

ব্রাহ্মণ আমাকে বিচরণ করিতে বলিলেন, এই ভাবিয়া তিনি পঞ্চম সংবৎসর অরণ্যে বিচরণ করিলেন। পরে অরণ্য হইতে গ্রামে আসিবার সময় পুরুষরূপী ইন্দ্র তাঁহার নিকট আসিয়া বলিলেন,—"যে ব্যক্তি বিচরণ করে, সে মধুলাভ করে, স্বাহু উদুম্বর ফল লাভ করে; যে সর্বাদা বিচরণ করিয়াও তন্ত্রা [ আলস্থ ] লাভ করে না, সেই সূর্য্যের মাহাম্মা দেখিতে পাইতেছ; অতএব তুমি বিচরণ কর।"

ব্রাহ্মণ আমাকে বিচরণ করিতে বলিলেন, এই ভাবিয়া

<sup>( &</sup>gt;) সায়ণ কলি দাপৰ ত্রেতা ও কৃত এই চারিটকৈ চারিযুগের বাহক ধরিরাছেন ও তাহাদের উত্তরোজর শ্রেষ্ঠতা দেখাইয়া ভ্রমণকারী পুরুষের শ্রেষ্ঠতা প্রতিপর করিরাছেন। "চডত্র: পুরুষতাবস্থা:। নিশ্রা তৎপরিত্যাগ উত্থানং সংরক্ষণং চ। ভাশ্চ উত্তরোধ্বয়শ্রেষ্ঠদাৎ কলিদাশরত্রেতাবৃত্যুগৈঃ সমানা:। ভত্তরগক্ত সর্বোদ্ধনদ্বাচ্চবৈদ্বতি।

তিনি ষষ্ঠ সংবৎসর অরণ্যে বিচরণ করিলেন; এবং [ বিচরণ কালে ] সূয়বদের পুত্র ক্ষুধাপীড়িত অজীগর্ভকে দেখিতে পাইলেন। সেই অজীগর্ত্তের শুনঃপুচ্ছ, শুনঃশেপ ও শুনো লাঙ্গূল নামে তিনি পুত্র ছিল। তিনি সেই অজীগর্তকে বলিলেন, অহে ঋষি, তোমাকে একশত [ গাভী ] দিতেছি, আমি ইহাদের (তোমার পুত্রদের) মধ্যে একজনকে নিব্রুয়-রূপে দিয়া আপনাকে মুক্ত করিব। তথন অজীগর্ত্ত জ্যেষ্ঠ পুত্রকে টানিয়া লইয়া বলিলেন, আমি ইহাকে কিছুতেই দিব না। মাতা (অজীগর্ত্তের পত্নী) কনিষ্ঠকে [টানিয়া লইয়া ] বলিলেন, আমি ইহাকে দিব না। তাঁহারা উভয়ে মধ্যম শুনঃশেপকে দান করিলেন। তখন অজীগর্তকে একশত [ গাভী ] দিয়া তিনি সেই শুনঃশেপকে লইয়া অরণ্য হইতে গ্রামে আসিলেন। [ তদনন্তর ] তিনি পিতার নিকট গিয়া বলিলেন, অহো, আমি এই ব্যক্তিকে নিক্রয় (মূল্য ) স্বরূপে দিয়া আপনাকে মুক্ত করিতে চাহি। তথন হরিশ্চন্দ্র রাজা বরুণকে বলিলেন, আমি এই ব্যক্তিদারা তোমার যাগ করিব। বরুণ বলিলেন, তাহাই হউক,—ব্রাহ্মণ ক্ষত্রিয় অপেকা অধিক আদরণীয়। এই বলিয়া তাঁহাকে রাজসূয় নামক যজ্ঞক্রতু অনুষ্ঠান করিতে বলিলেন। হরিশ্চন্দ্রও রাজসূয়ের অভিষেক অনুষ্ঠানের দিনে সেই শুনঃশেপকে পুরুষ (মনুষ্য) পশুরূপে নির্দেশ করিলেন।

## চতুৰ্থ খণ্ড

#### শুনঃশেপের উপাখ্যান

সেই হরিশ্চন্দ্রের [রাজস্য যাগে] বিশ্বামিত্র হোতা, জমদিয় অধ্বর্যু, বিদষ্ঠ ত্রক্ষা ও অয়াস্থ উদ্যাতা হইয়াছিলেন; পশুর উপাকরণের পর নিযোক্তা (যুপে বন্ধনকর্তা)
পাওয়া গেলনা। সেই সূয়বসের পত্র অজীগর্ত্ত বলিলেন,
আনাকে আর একশত [গাভা] দাও, আমি ইহাকে নিয়োজন
(যুপে বন্ধন) করিব। তথন হরিশ্চন্দ্র তাঁহাকে আর একশত
[গাভা] দিলেন; তিনিও নিয়োজন করিলেন।

উপাকরণ ও নিয়োজনের পর আপ্রী মন্ত্র পঠিত ও পর্য্যারিকরণ অনুষ্ঠান সমাও হইলে বিশ্যন (বধ) কর্ম্মের জন্ম
কাহাকেও পাওয়া গেল না। তথন অজীগর্ত্ত বলিলেন,
আমাকে আর একশত [গাভী] দাও, আমি ইহার বিশ্যন
(বধ) করিব। তথন হরিশ্চন্দ্র তাঁহাকে আর একশত
[গাভী] দিলেন। তথন তিনি অসি (থড়গ) শানাইয়া
(তীক্ষ করিয়া) উপস্থিত হইলেন।

তখন শুনংশেপ ভাবিলেন, ইহারা আমাকে অমানুষের (মনুষ্যেতর গশুর) মত বধ করিবে, দেখিতেছি; আচ্ছা,

<sup>(</sup>১) বহিষ্ক প্রকশাপাদারা পশুকে সময়ক ম্পর্শের নাম উপাকরণ। অধ্বর্যু পশুকে উপাকরণ করেন। তৎপরে নিংগ্রান্ত। তাহাকে যুপে বন্ধন করেন। এখনে উপাকরণের পর শুনঃশেপকে যুপে বন্ধন করিনে কেহ সম্মত ইইলনা। কটি, মন্তক ও দুই পা রচ্জুতে বাধিয়া ঐ রক্জুর অগ্রন্তাৰ মুপে বন্ধনেব নাম নিধোলন।

আমি দেবতার আশ্রয় লই। এই ভাবিয়া তিনি দেবতাগণের প্রথম প্রজাপতিকে "কম্ম নৃনং কতমস্যামৃতানাম্" এই ঋকে উপাসনা করিলেন। <sup>১</sup> প্রজাপতি তাঁহাকে বলিলেন, অগ্নিই দেবগণের অত্যন্ত সমীপবর্তী থাকেন, তাঁহার আশ্রয় লও। তিনি তখন ''অগ্নের্বযং প্রথমস্থামৃতানাম্' ' এই ঋকে অগ্নির উপাসনা করিলেন। অগ্নি তাঁহাকে বলিলেন, সবিতাই প্রদব কর্মে (কার্য্যে প্রেরণায়) সমর্থ; ভাহারই আশ্রয় লও। তিনি তথন "অভি ত্বা দেব সবিতঃ" ইত্যাদি তিনটি ঋকে সবিতার উপাসনা করিলেন। সবিতা তাঁহাকে বলিলেন, ছুমি রাজা বরুণের উদ্দেশে নিযুক্ত (যূপে বন্ধ) হইয়াছ; তাঁহারই আশ্রয় লও। তথন তিনি [উক্ত তিন ঋকের] পরবর্ত্তী একত্রিশটি ঋকে বরুণের উপাসনা করিলেন। তথন বরুণ তাঁহাকে বলিলেন, অগ্নিই দেবগণের মুখস্বরূপ ও প্রধান স্থহং ; তাঁহারই স্তুতি কর ; তখন তোমাকে ত্যাগ করিব। তথন তিনি পরবর্তী বাইশটি ঋকে অগ্নির স্তব করিলেন। তথন

<sup>(</sup>২) নিরোজনের পর একাদশটি প্রযাজষাজ্যা মত্রে জ্বাপ্রীস্ত পাঠ হয়। পরে ভিন্নার জ্বান্তির উক্ষাক্ত প্রদক্ষিণ করান হয়, উহা পর্যায়করণ। পুর্বেদেখ। মস্ব্যাপতকে পর্যায়করণের পর ছাডিরা দেওরার বিধি সজ্বেও এখানে বধের উদ্যোগ দেখিয়া তুনংশেপ এই কথা বলিলেন।

<sup>(</sup> २ ) মূলে আছে উপধাৰামি—সমীপে ধাৰ্যন করি—সাহণ অর্থ করেন—ভজামি।

<sup>( 0 )</sup> SIREIS (

<sup>(</sup> в ) মূলে আছে উপস্যার - উপাসিত্থান সেবিত্বান ( সায়ণ )।

<sup>(</sup>c) 5!2812 ( 6 ) 512819-0

<sup>(&</sup>quot;ন হিতে ক্ষান্" (১৷২৪।৬) হইতে ঐ স্তের অবণিত্ত দশটি রার ও (১৷২৫) স্তের "ইচিছি তে বিশঃ" ইত্যাদি একুল মন্ত্র : সাকলো এক ত্রিল মন্ত্র।

<sup>(</sup>৮) "ব্যালা:ছ" ইত্যাদি ১/২৬ ক্জের দশ মন্ত্রও "ঋবং ন ডা" ইত্যাদি ১/২৭ ক্জের তের স্বকের মধ্যে শেব শক্ ধর্জন করিরা অন্ত দারটি; সাকল্যে দাইশটি মন্ত্র।

অগ্নি তাঁহাকে বলিলেন, তুমি বিশ্বদেবগণের স্তব কর, তবে তোগাকে ছাড়িয়া দিব। তিনি তথন "নগো মহস্তো নমো অর্ভকেভাঃ" ইত্যাদি এক ঋকে বিশ্বদেবগুণের স্তব করি-লেন। তথন বিশ্বদেবগণ ভাঁছাকে বলিলেন, ইন্দ্রই দেবগণের মধ্যে সর্ব্বাপেক্ষা ওজিষ্ঠ, বলিষ্ঠ, সহিষ্ঠ, সত্তম ও পারয়িষ্ণুতম<sup>»</sup>; তাঁহারই স্তব কর, তবে তোমাকে ছাড়িয়া দিব। তখন তিনি "যচ্চিদ্ধি সত্য সোমপাঃ" ইত্যাদি সূক্ত ঘারা" ও পরবর্ত্তী পোনেরটি ঋক্দারা ইেন্দ্রের স্তব করিলেন। দেই স্তবের পর ইন্দ্র প্রীত হইয়া মনে মনে তাঁহাকে হিরগ্নয় রথ দান করিলেন; তিনিও "শশদিক্রঃ" এই ঋক্ দারা 'বি মনে মনেই ইন্দ্রকে প্রতিগমন করিলেন। তখন ইন্দ্র তাঁহাকে বলিলেন. অশ্বিদ্বয়ের স্তব কর, তবে তোসাকে ছাড়িয়া দিব। তথন তিনি [ ঐ মন্ত্রের ] পরবর্ত্তী তিনটি ঋকু দ্বারা <sup>38</sup> অধিদ্বয়ের স্তান করিলেন। অশিষয় তাঁহাকে বলিলেন, উষার স্তান কর, তবে তোমাকে ছাড়িব। তখন তিনি পরবর্তী আর তিনটি মাকে উষার স্তব করিলেন। ' এই তিন খাকের এক এক ঋক

<sup>10616616 ( 6 )</sup> 

<sup>(</sup> ১ · ) এই করটি বিশেষণের অর্থবিষয়ে সারণ পুলোচালাদের মত উদ্ভ করিয়াছেন, "ওলোদীপ্তির্বলং দাকাং প্রন্ঞ্করণং সহঃ। প্রজনং সন্পার্থিঞ্কপ্রাভসমাপ্তিক্ৎ।"

<sup>(</sup>১১) সাহত ক্রের মন্ত্রসংখ্যা ৭।

<sup>(</sup> ১২ ) ১।৩০ স্তের অন্তর্গত ২২ মন্ত্রের মধ্যে প্রথম পোনেরট।

<sup>(</sup> ১৩ ) ঐ পোনের মঙের পরবর্ত্তা মন্ত্র "শ্বদিন্ত্রঃ পোঞ্ছপন্তিজিগায়" ( ১)৩০)১৬ )

<sup>(</sup> ১৪ ) "জ্বিনা্য্যাব্ডা।" ইতা!দি তিন ধ্বক ১।৩০।১৭-১৯।

<sup>(</sup>३६) "क्षु ऐतः" हेजापि जिन्हि (३।७०।२०-२२)

উচ্চারণ করিতে শুনঃশেপের পাশ খুলিয়া গেল; ইক্ষাকুবংশ-ধরের উদরও ছোট হইল। শেষ ঋক্ উচ্চারণে পাশ সমস্ত খুলিয়া গেল; ইক্ষাকুবংশধরও রোগশৃত্য হইলেন।

#### পঞ্চম থণ্ড

### শুনঃশেপের উপাখ্যান

তথন [বিশ্বামিত্র প্রভৃতি ] ঋত্বিকেরা শুনংশেপকে বলিলেন, আমাদের এই [অভিষেচনীয় ] অনুষ্ঠানের তুমিই
সমাপ্তিবিধান কর। তখন শুনংশেপ সরল উপায়ে সোমাভিযবের ব্যবস্থা স্থির করিলেন; "যচ্চিদ্ধি স্থং গৃহে গৃহে" ইত্যাদি
চারিটি ঋকে সোমের অভিষব করিলেন; [পরবর্তী ] "উচ্ছিষ্টং
চম্বোর্ভর" এই ঋকে 'সেই সোমকে দ্রোণকলশে নিক্ষেপ
করিলেন; তৎপরে অন্বারম্ভের পর (যজমান হরিশ্চন্দ্রকর্তৃক
শুনংশেপের দেহস্পর্শের পর) স্বাহাকারসমেত পূর্ববর্তী
চারিটি ঋক্ষারা হোম করিলেন"; তদমন্তর "স্থং নো অ্যে
বরুণস্থ বিদ্বান্" ইত্যাদি তুই ঋকে অবভৃথ্যাগ সম্পাদন
করিলেন ও সর্বশেষে "শুনশ্চিচেছ্পং নিদিতং সহস্রাৎ" এই
ঝাকে হরিশ্চন্দ্র দ্বারা আহবনীয় অ্যার উপস্থান করাইলেন।

<sup>(3)</sup> SIZWIE-WI (2) SIZWIAI

<sup>(</sup> ৩ ) "ঘত্ৰ আৰা" ইজাদি ২৮ স্জেক্ত প্ৰথম চারিটি ক্ষক্, সাংদাসত্ত

<sup>(8) 81318-41 (4) 41319 (8)</sup> 

অনন্তর শুনংশেপ বিশামিত্রের অক্ষে বসিলেন। তখন সূয়বসের পুত্র অজীগর্ত্ত বলিলেন, অহে ঋষি, তুমি আমার পুত্র ফিরাইয়া দাও। বিশামিত্র বলিলেন, না, দেবগণ ইহাকে আমায় অর্পণ করিয়াছেন।

তদবধি শুনঃশেপ বিশ্বামিত্রের পুত্র দেবরাত (দেবদত্ত) নামে প্রথিত হইলেন; কপিলগোত্রে ও বক্রগোত্রে উৎপন্ন ব্যক্তিগণ এইরূপে তাঁহার [বন্ধু] হইলেন।

সূয়বদের পুত্র অজীগর্ত শুনঃশেপকে বলিলেন, তুমি [ আমাদের নিকট ] আইস, আমরা উভয়ে ( আমি ও আমার পত্নী) তোমাকে আহ্বান করিতেছি। সূয়বসের পুত্র অজীগর্ত আবার বলিলেন, "তুমি জন্মহেতু আঙ্গিরস অজীগর্তের পুত্র ও কবি (বিদ্বান্) বলিয়া প্রসিদ্ধ; অহে ঋষি, তুমি পৈতামহ বংশপরম্পরা ত্যাগ করিয়া যাইওনা,—পুনরায় আমার নিকট আইস।" শুনঃশেপ বলিলেন—"লোকে তোমাকে শাস (অসি) হস্তে [পুত্রবধে উন্মত ] দেখিয়াছে, শূদুগণেও এমন কর্ম করে না। অহে আঙ্গিরদ, তুমি আমার পরিবর্ত্তে তিনশত গাভী চাহিয়া পাইয়াছ।" সূয়বসের পুত্র অজীগর্ত্ত বলিলেন, "বাবা, আমি যে পাপকর্ম্ম করিয়াছি, তাহা আমাকে তাপ দিতেছে; আমি এখন দেই কর্মের পরিহার করিতেছি; সেই [ তিন ] শত গাভী এখন তুমি গ্রহণ কর।" শুনঃশেপ বলিলেন "যে একবার পাপ করে, সে সেই পাপ আবার করিতে পারে; তুমি যে শৃদ্রোচিত কর্ম করিয়াছ, তাহা হইতে মুক্ত হইতে পারিবেনা; ঐ কর্মের পর আর দন্ধি **হইতে** পারে না।"

বিশ্বামিত্রও বলিলেন, না, উহার পর দন্ধি হইতে পারে না। বিশ্বামিত্র আবার বলিলেন "শাদ হস্তে বধোগত দূরবদের পুত্রকে কি ভয়ানক দেখাইতেছিল; ভুমি ইহার পুত্র হইও না; আমার পুত্রবই লাভ কর।" শুনংশেপ [বিশ্বামিত্রকে] বলিলেন, "অহে রাজপুত্র, আপনি [জন্মে ফল্রিয় হইয়াও ব্রাহ্মণরাপে] যেরূপে পরিচিত, আমিও দেইরূপ আঙ্গিরস হইয়াও কিরূপে আপনার পুত্রব্ব লাভ করিব, তাহা আমাকে বলুন।" 'দেই শুনংশেপ তথন বলিলেন, ["আপনার পুত্রগণ] একমত হইয়া স্বীকার করুন, যে আমি আপনার পুত্রগণ বাভ করিয়াছি; অহে ভরতর্বভ, তাহা হইলে [তাঁহাদের দহিত] আমার দোহার্দ্দি ও জ্রীলাভ ঘটিবে।" বিশ্বামিত্র তথন পুত্রগণকে ডাকিয়া বলিলেন, "অহে মধুছ্ছন্দা, ঋষভ, রেণু এবং অস্টক, তোমরা শ্রেবণ কর, তোমরা যে কয় ভাই আছ, তোমরা আপনাকে শুনংশেপের জ্যেষ্ঠ ভাবিওনা।"

## মষ্ঠ খণ্ড

#### শুনঃশেপের উপাখ্যান

ে সেই বিশ্বামিত্রের একশত পুত্র ছিল; তন্মধ্যে পঞ্চাশ জন
মধুচ্ছন্দার বড়, পঞ্চাশ জন ছোট। যাহারা বড়, তাহারা

<sup>(</sup>৬) "জন্মে ক্ষত্রির হইরাও রাজপ্রপে" এই অংশটুকু মুলে নাই। সায়ণ এই অর্থ টানিয়া আনিরাছেন ও আত্মমত সমর্থনার্থ পূর্বাচাগ্যদের মত উদ্ধৃত ক্রিয়াছেন হথা—"এতদাক্যাভিপ্রারঃ পূর্বেই: সংক্ষিপা দলিতঃ—"পুরায়ানং নৃপং বিপ্রং তপ্না কৃত্বান্সি। এবমাঙ্গিরসং মা তঃ বৈশামিত্রমৃতি কুজ।"

[ বিশ্বামিত্রের ] আদেশ সমীচীন বলিয়া মানিল না। বিশ্বামিত্র তাহাদিগকে শাপ দিলেন, তোদের প্রজা (পুত্রাদি) অন্ত্য-জাতিভাক্ হউক। তাহারাই অন্ত্রু, পুণ্ডু, শবর, পুলিন্দ ও মূতিব এই অতিশয় অন্ত্যু (নীচ) জন হইল; বিশ্বামিত্রের বংশে উৎপন্ন ইহারা দম্যাগণমধ্যে প্রধান।

মধুচ্ছন্দা আর পঞ্চাশ জনের সহিত [শুনঃশেপকে] বলিলেন—"আমাদের পিতা যে আজ্ঞা দিতেছেন, আমরা তাহা পালন করিব; আমরা তোমাকে অত্যে [জ্যেষ্ঠরূপে] রাখিব ও তোমার অনুগমন করিব।" বিশ্বামিত্র তাহাদের উপর প্রত্যয় করিয়া তাহাদিগকে এইরূপে তুষ্ট কারলেন— "যাহ'রা আমার মত অঙ্গীকার করিয়া আমাকে বীরপুত্রবিশিষ্ট করিল, আমার সেই পুত্রগণ পশুলাভ করিবে ও বীরপুত্র লাভ করিবে"; "অছে গাথিবংশধরগণ,' তোমাদের পুরোগামী দেবরাতের সহিত তোমরা বীরপুত্রবিশিষ্ট হইয়া সকলের আরাধনাযোগ্য হইবে; অহে পুত্রগণ, এই দেবরাত তোমা-দিগকে সৎ উপদেশ দিবেন"; "অহে কুশিকগণ, বৈই বীর দেবরাত, তোমরা ইহার অনুগমন করিও; আমার যে ধন আছে এবং আমি যে কিছু বিহা জানি, তাহা তোমরা [সকলে] পাইবে"; "অহে বিশ্বামিত্রপুত্রগণ, তোমরা সমীচীন কর্ম্ম করিয়াছ; অহে গাথিবংশীয়গণ, তোমরা দেবরাতের সহিত ধনসম্পত্তিভাগী হইবে; তোমরা তাঁহার শ্রেষ্ঠত্ব অঙ্গীকার

<sup>( &</sup>gt; ) মূলে আছে "গাথিনাঃ" = গাথিপোত্রাঃ ( সারণ )

<sup>(</sup>২) কুলিকা: কুলিকনামো মৎপিতামহক্ত সংক্ষিন: ( সারণ )

করিয়াছ"; "ঋষি দেবরাত, ইনি জহ্ন বংশের আধিপত্য ও গাথিবংশের দৈবকর্মে ও বেদে অধিকারী হইয়া উভয়ের ধনে ধনী বলিয়া খ্যাত হইবেন।"

একশত ঋকৃ ও [ কতিপয় ] গাথা লইয়া এই শুনঃশেপের উপাথ্যান; রাজসূয়ের অভিষেচনীয় কর্ম্মে ] অভিষেকের পর রাজাকে এই উপাখ্যান হোতা শুনাইয়া থাকেন। হোতা হিরণ্যকশিপুতে আদীন হইয়া [এই উপাখ্যান] কহিয়া থাকেন<sup>8</sup>; অধ্বযুৰ্যুও হিরণ্যকশিপুতে বদিয়া প্রতিগর করেন। হিরণ্য যশঃস্বরূপ: এতদ্বারা রাজাকে যশের দ্বারা সমৃদ্ধ করা **হয়। প্রত্যেক** বিশ্বের পর পর "ওঁ" এবং প্রিত্যেক বি গাথার পর "তথা" ইহাই [ এম্বলে অধ্বর্যুর উচ্চারিত ] প্রতিগর। "ওঁ" এই শব্দ দৈব, "তথা" শব্দ মানুষ; দৈব ও মাসুষ এই প্রতিগর দ্বারা রাজাকে [ ঐহিক ও পারত্রিক ] পাপ হইতে মুক্ত করা হয়। যে রাজা বিজয়লাভ করিয়াছেন, তিনি যজমান না হইলেও (রাজসূয়যাগ না করিলেও) বদি এই শুনঃশেপের আখ্যান কহাইয়া লন, তাঁহাতে তাহা হইলে পাপ-শেষ মাত্রও থাকে না। যিনি এই উপাখ্যান কহেন, তাঁহাকে ( অর্থাৎ হোতাকে ) ি যাগের নির্দিষ্ট দক্ষিণা ব্যতীত ] সহস্র িগাভী বান করিবে: আর যিনি প্রতিগর করেন, তাঁহাকে

<sup>(</sup>৩) একশত ঋকের মধ্যে ৯৭টি গুনংশেপের দৃষ্ট, তিনটি অক্টের দৃষ্ট। উপাধ্যান-মধ্যে সাকলো একত্রিশটি কাথা আছে : গাথাগুলির অকুবাদ "" চিহ্নমধ্যে দেওয়া হইয়াছে।

<sup>(</sup>৪) হিরণ;কশিপৌ স্বর্ণনির্দ্ধিতস্থলৈঃ নিপ্পাদিতে কশিপৌ (সায়ণ)। কশিপু <sup>অর্পে</sup> কার্শাসপূর্ণ সাসন।

( অর্থাৎ অধ্বর্যুকে ) শত ( গাভী ) দান করিবে, আর সেই হিরণ্যকশিপু ছুইখানিও দিবে। অপিচ অখতরীবাহিত শ্বেতবর্ণের রথ' হোতাকে দিবে। পুত্রকামীরাও এই আখ্যান কহাইবেন; তাহাতে তাঁহাদের পুত্রলাভ হইবে।

# চতুদ্রিংশ অধ্যায়

#### প্রথম খণ্ড

#### ক্ষত্রিয়ের যজ্ঞলাভ

শুনংশেপের উপাথ্যানের পর ক্ষতিরগণের বিহিত ক্রিয়ার বিষয় বলা ছইতেছে। পরবর্তী অধ্যায়গুলির এই বিষয়।

প্রজাপতি যজের সৃষ্টি করিয়াছিলেন; যজ্ঞসৃষ্টির পর বৃদ্ধা ও ক্ষত্রের সৃষ্টি করিলেন ও ব্রহ্মক্ষত্রের পর এই দ্বিধি প্রজার সৃষ্টি করিলেন। ব্রহ্মের অনুরূপ হুতাদ ও ক্ষত্রের অনুরূপ অহুতাদ সৃষ্টি করিলেন। এই যে ব্রাহ্মণগণ, ইহারাই হুতাদ (হুতশেষভোজী) প্রজা; আর রাজন্য, বৈশ্য ও শূদ্র ইহারাই অহুতাদ। যজ্ঞ তাঁহাদের নিকট হইতে চলিয়া গিয়াছিল; ব্রহ্ম ও ক্ষত্র যজের অনুগমন করিয়াছিলেন। ব্রহ্মের যে সকল আয়ুধ, তাহার সহিত ব্রহ্ম ও ক্ষত্রের যে

<sup>(</sup> e ) মূলে জাছে "বেডাৰভরী রথঃ"; সারণ বলেন, রজতালক্কৃত বলিয়া বেত রধ। খেতাখ-ভরী বাহিত রধ নয় কি ঃ

সকল আয়ুধ, তাহার সহিত ক্ষত্র, তাহার অনুগমন করিয়াছিলেন। যজের যে সকল আয়ুধ, তাহাই ব্রেক্সের আয়ুধ;
আর অশ্বযুক্ত রথ, কবচ ও বাণযুক্ত ধনু ইহাই ক্ষত্রের আয়ুধ।
ক্ষত্রের আয়ুধে ভয় পাইয়া যজ্ঞ না ফিরিয়া পলাইতে লাগিল;
ক্ষত্রে তাহাকে ধরিতে না পাইয়া ফিরিয়া আসিলেন। ব্রক্স
তাহার অনুসরণ করিয়া তাহাকে ধরিয়া কেলিলেন ও তৎপরে
তাহার সন্মুথে দাঁড়াইয়া তাহার গতি (পথ) রোধ করিলেন।
এইরূপে [পথ] রুদ্ধ হইলে যজ্ঞ দাঁড়াইল ও ব্রক্সের নিকট
আপনারই আয়ুধসকল দেখিয়া তাহার নিকট উপস্থিত হইল।
সেই হেতু অভাপি যজ্ঞ ব্রক্সম্বরূপ ব্রাক্সণেই প্রতিষ্ঠিত
রহিয়াছে।

তথন ক্ষত্র সেই ব্রেক্সের অনুগমন করিয়া তাহাকে বলিলেন, আমাকে এই যজ্ঞে আহ্বান কর। ব্রহ্ম বলিলেন, আচ্ছা, তাহাই হইবে, কিন্তু তুমি আপনার আয়ুধসকল কেলিয়া দিয়া ব্রক্সের আয়ুধ লইয়া ব্রক্সের রূপ ধরিয়া ব্রহ্ম-সদৃশ হইয়া যজ্ঞের নিকটে উপস্থিত হও। "তাহাই হউক" বলিয়া ক্ষত্র আপন আয়ুধ ফেলিয়া ব্রক্সের আয়ুধ গ্রহণ করিয়া ব্রক্সের রূপ ধরিয়া ব্রহ্মসদৃশ হইয়া যজ্ঞের নিকট উপস্থিত হইলেন। সেই হেতু অত্যাপি ক্ষত্রিয় যজ্মান আপন আয়ুধ ফেলিয়া ব্রক্সের আয়ুধ গ্রহণ করিয়া ব্রক্সের রূপ ধরিয়া ব্রহ্ম-সদৃশ হইয়া যজ্ঞের নিকট উপস্থিত হন।

<sup>( &</sup>gt; ) ফ্যা, কপাল, অগ্নিহোত্রহর্মী, স্প্, কুঞাজিন, শম্যা, উলুখল, মুধল, দৃদন, উপল এই দশটি মজের আয়ুধ্য

# দিতীয় খণ্ড

#### দেব্যজন লাভ

শনন্তর ঐকারণে [ ক্ষজ্রিয়কর্তৃক ] দেবযজনপ্রার্থন। । ও বিশয়ে প্রশ্ন হয় যে, প্রাক্ষণ রাজন্য ও বৈশ্য [ যজে ] দাকিত হইবার সময় ক্ষজ্রিয় [ রাজার ] নিকট দেবযজন স্থান চাহিয় লন্ধন ; ক্ষজ্রিয় [রাজা] কাহার নিকট চাহিয়া লইবেন ? [ উত্তর দেওয়া হয় ক্ষানিত্বই দৈব ক্ষজ্র; আদিত্য দেই ভূত্রমকলের অধিপতি সেই ক্ষজ্রিয় [ রাজা ] যেদিন দান্তিত হইবেন, সেই দিল পূর্কবাহ্নে "ইদং প্রেষ্ঠং জ্যোতিয়াং জ্যোতিরুত্তমন্" এই [ শক্র মালে ও "দেব সবিতদে ব্যজনং মে দেহি দেবযজ্যায়ে"— মহে দেব সবিতা, দেবযাগের জন্ম আমাকে দেবযজন স্থান কর—এই [ যজুঃ ] মল্রে উদয়কালীন আদিত্যের উপস্থান করিয়া তাহার নিকট [ দেবযজন স্থান বাদিত্যে এইরূপে প্রাথিত হইয়া যে উত্তরোত্র [ আকাশ-পথে ] দরিয়া যান, তাহাতেই তাহার বলা হয় "হা, আমি দান কারতেছি।" বিনি ক্ষজ্রের ( রাজা ) হইয়া এইরূপে

<sup>( )</sup> দীক্ষার পূর্বের দেবযুজন যাচঞা করিয়া লওয়া **আবিশ্রক**।

<sup>( ? ) &</sup>gt; - | > - | > - |

<sup>(</sup>৩) মকুলো বেমন গড় নাডিয়া সম্মতি জ্ঞাপন করে, সেইক্সপ অংগিডা ও কংগ ইক্সিং খারাই যাত্কাব উত্তর চেনঃ

আদিত্যের উপস্থানানন্তর যাদ্ধা করিয়া দেবযজন লাভের পর দীক্ষিত হন, দেব-সবিতার অনুজ্ঞালাভ হেতু তাঁহার কোন রিষ্টি (অনিষ্ট) ঘটে না, এবং তিনি উত্তরোত্তর শ্রীলাভ করেন ও প্রজাগণের আধিপত্য ও ঈশ্বরত্ব লাভ করেন।

# তৃতীয় খণ্ড ক্ষজ্রিয়ের অমুষ্ঠান

অনন্তর এই কারণে ক্ষজ্রিয় যজমানের পক্ষে ইন্টাপূর্ত্তের অপরিজ্যানি হোমের বিষয় বলা হইতেছে। সেই যজমান ইন্টা-পূর্ত্তের অপরিজ্যানি (অবিনাশ) উদ্দেশে দাক্ষার পূর্ব্বেই চারিবারে আজ্য গ্রহণ করিয়া আহবনীয়ে হোম করিবেন। "পুনর্ন ইন্দ্রো মঘবা দলাভূ" এই [ ঋক্ ], এবং "ব্রহ্মা পুনরিন্টং পূর্তং দাং স্বাহা"—ব্রহ্মা আমাকে পুনঃ পুনঃ ইন্টা ও পূর্ত্ত দান করুন, স্বাহা—এই [ যজুঃ ] ঐ হোমের মন্ত্র।

অনন্তর অন্বন্ধ্য পশুষাণের সমিষ্ট্যজুর্মন্ত্র পাঠের পর "পুনর্নো অগ্নির্জাতবেদা দদাতু" এই [ ঋক্ ] এবং "কল্রং পুর্নারন্টং পূর্ত্তং দাৎ স্বাহা" এই [ যজুঃ ] মন্ত্রে হোম করিবে। এই যে তুই আহুতি, এতদ্বারা ক্ষল্রিয় যজসানের ইন্টাপূর্ত্তের অবিনাশ ঘটে; অতএব এই তুই আহুতি দিবে।

<sup>( &</sup>gt; ) সার্ভ কক্ষের নাম পূর্ত, আর শ্রোত কর্মের নাম ইষ্ট। প্রপাতড়াগাদির প্রতিষ্ঠা পূর্ত কর্মের উদাহরণ। দীক্ষণিয়েটির পূর্বে এই হোম কর্ত্তব্য, ইহার ফলে রাজার ইষ্টাপূর্ত কর্মের রক্ষা ঘটে।

# চতূৰ্থ খণ্ড

# ক্ষজ্রিয়ের অমুষ্ঠান

এ বিষয়ে আরাঢ়ের পুত্র সৌজাত বলিয়াছেন, এই যে ছুই আহুতির বিষয় বলিতেছি, ইহা অজীতপুনর্বণ্য, অর্থাৎ নফবস্তুর প্রাপ্তিহেতু। ' যে যজমান সেই [সোজাতের কথিত] অনুশাসন পালন করিতে চাহেন, তিনি যাহা কামনা করেন, তত্নদেশে ঐরপ করিবেন। তিনি [পূর্ব্বথণ্ডে উক্ত অপরি-জ্যানি হোমের পরিবর্ত্তে ] এই ছুই আহুতি দিবেনঃ— ্দীকণীয়েষ্টির পূর্কে আহুতি ] "ব্রহ্ম প্রপত্নে ব্রহ্ম মা ক্ষ্রাদ গোপায়ত ব্রহ্মণে স্বাহা"—এই হোমসন্ত্রের তাৎপর্য্য যে. যে যজমান যজ্ঞ আরম্ভ করে, সে ত্রন্ধোরই শরণ লয়: েকননা, যজ্ঞ ব্রহ্মস্বরূপ ; যে দীক্ষিত হয়, সে যজ্ঞ হইতেই পুনর্জন্ম গ্রহণ করে; ত্রন্সের শরণাপন্ন সেই যজসানকে 🤏 🕾 হিংসা করিতে পারে না। আর "ব্রহ্ম মা কল্রাদ্ গোপায়তৃ" এই মুম্বাংশ বলিলে একা সেই যজমানকে কল্ল হটতে রকা করেন। আর "ব্রহ্মণে স্বাহা" বলিলে ব্রহ্মকে প্রীত কর্ হয়: ব্রহ্ম প্রীত হইয়া তাহাকে ক্ষত্র হইতে রক্ষা করেন।

অপিচ অন্বদ্ধ্য পশুর সমিষ্টযজুর্মন্ত্রপাঠের পর ''কক্রং প্রপত্যে ক্ষক্রং মা ত্রহ্মণো গোপায়তু ক্ষক্রায় স্বাহ!'' এই মস্ত্রে

<sup>(</sup>১) নষ্টমপ্রাপ্তং বা বহন্ত তদেতৎ অজীতং ওস্ত পুনরশি বনসাধনং প্রাপ্তিকারণস্ জ্জীতপুনর্ধায়

আহুতি দিবে। ইহার তাৎপর্য্য এই যে, যে ব্যক্তি রাষ্ট্র লাভ করে, দে ক্ষত্রের শরণ লয়; রাষ্ট্রই ক্ষত্রস্বরূপ; ক্ষত্রের শরণাপন্ন সেই যজমানকে ব্রহ্ম হিংদা করিতে পারেন না। আর ক্ষত্র তাহাকে ব্রহ্ম হইতে রক্ষা করিবে, এই উদ্দেশে "কৃত্রং মা ব্রহ্মণো গোপায়তু" বলা হয়; আর "কৃত্রায় স্বাহা" বলিলে ক্ষত্রকে প্রীত করা হয়; ক্ষত্র প্রীত হইয়া তাহাকে ব্রহ্ম হইতে রক্ষা করেন।

এই যে আহুতিদয়, ইহাই ফ্রিয় যজসানের পঞ্চেই ইফীগুর্তের অবিনাশহেতু; অতএব এই তুই আহুতিই হোম করিবে।

#### পঞ্স খণ্ড

#### আহবনীয়োপস্থান

ঐ ক্ষল্রিয় (রাজা) দেবতাবিষয়ে ইন্দ্রের, ছন্দে ত্রিন্টুভের, স্থোমে পঞ্চন স্থোমের, রাজত্বে সোমের সম্বন্ধযুক্ত এবং বন্ধু-সম্পর্কে তিনি রাজত্য। দীক্ষিত হইয়াই তিনি ব্রাহ্মণত্ব লাভ করেন, কেননা ইনি [তৎকালে] কৃষ্ণাজিন পরিধান করেন, দীক্ষিতের ত্রত আচরণ করেন ও ব্রাহ্মণকর্ত্ক সঙ্গত হন। দীক্ষিত হইলে পর ইন্দ্র তাঁহার ইন্দ্রিয় হরণ করেন, ঐ রূপে ত্রিষ্টুপ্ বার্য্য, পঞ্চদশ স্থোম আয়ু, সোম বাজ্য, পিতৃগণ যশ ও কীর্ত্তি হরণ করেন। তাঁহারা তথ্ন বলেন, এই ক্ষত্রিয় এখন আমাদের হইতে স্বতন্ত্র হইয়াছে, এ এখন ব্রহ্ম হইয়াছে, এ এখন ব্রহ্মের নিকটে উপ-স্থিত আছে।

দীক্ষার পূর্বে [পূর্ব্বোক্ত] আহুতি দেওয়ার পর তিনি এই মন্ত্রে আহ্বনীয়ের উপস্থান করিবেন, মথা—"ইন্দ্র দেবতা হইতে, ত্রিষ্টুপ্ ছন্দ হইতে, পঞ্চদশ স্তোম হইতে, রাজা সোম হইতে, পিতৃসম্পর্কীয় বন্ধু হইতে আমি যেন স্বতন্ত্র না হই; ইন্দ্র যেন আমার ইন্দ্রিয় হরণ না করেন, ত্রিষ্টুপ্ নীয়্ম, পঞ্চদশ স্তোম আয়ু, সোম রাজ্য, পিতৃগণ যশ ও কীর্ত্তি হরণ না করেন; আমি ইন্দ্রিয়, বীয়্ম, আয়ু, রাজ্য, যশ ও বন্ধর সহিত অয়ি দেবতার সমীপে উপস্থিত হইতেছি; গায়ত্রী ছন্দের, ত্রির্থ স্থোমের, রাজা সোমের ও ব্রন্ধের শরণ লইয়া আমি ব্রাহ্মণ হইতেছি।" যে ব্যক্তি ক্রিয় হইয়াও এই আহুতি দ্বারা আহ্বনীয়ের উপস্থান করেন, ইন্দ্র তাঁহার ইন্দ্রিয় হরণ করেন না, ত্রিষ্টুপ্ বীয়্ম, পঞ্চদশ স্তোম আয়ু, সোম রাজ্য এবং পিতৃগণ যশ ও কীর্ত্তি হরণ করেন না।

# ষষ্ঠ খণ্ড

## আহবনীয় উপস্থান

ঐ দীক্ষিত ক্ষজ্রিয় এইরূপে দেবতাবিষয়ে অগ্নির, ছন্দে গায়জ্রীর, স্থোমে ত্রিরতের সম্বন্ধযুক্ত ও বন্ধুসম্পর্কে ব্রাহ্মণ হইয়া উদবসানীয় ইপ্তিদারা সোমযাগ সমাপ্তির সময় পুনরায়

ক্ষত্রিয়তা প্রাপ্ত হন। উদবসান কালে অগ্নি তাঁহার তেজ হরণ করেন, গায়ত্রী বীর্ঘ্য, ত্রিব্বৎ স্তোম আয়ু, ত্রাহ্মণগণ বহু যশ ও কীর্ত্তি হরণ করেন। তাঁহারা তখন বলেন, এই ব্যক্তি আমাদের হইতে স্বতন্ত্র হইয়াছে, এ এখন ক্ষত্র হইয়াছে, এ এখন ক্ষত্রের সমীপে উপস্থিত হইয়াছে। যজমান এখন অনুবন্ধ্য পশুর সমিষ্টযজুর্মন্ত্রপাঠের পর এই মন্ত্রে আহুতি দিয়া আহবনীয়ের উপস্থান করিবেন, যথা—"আমি যেন অগ্নিদেবতা হইতে, গায়ত্রী ছন্দ হইতে, ত্রিব্বৎ স্তোম হইতে, ব্রহ্ম বন্ধু হইতে স্বতন্ত্র না হই ; অগ্নি যেন আমার তেজ হরণ না করেন, গায়ত্রী বীর্ঘ্য, ত্রিব্বৎ স্তোম আয়ু. ও ব্রাহ্মণগণ ব্রহ্ম যশ ও কীর্ত্তি হরণ না করেন; আমি যেন তেজ, বীর্ষ্য, আয়ু, ব্রহ্ম, যশ, কীর্ত্তি সহিত ইন্দ্রদেবতার নিকট উপস্থিত হইতে পারি; ত্রিউপু ছন্দের, পঞ্দশ স্তোমের, রাজা সোমের ও ক্ষালের শরণাপন্ন হইয়া আমি [পুনরায়] ফ্রিয় হইতেছি। অহে দেব পিতৃগণ, অহে পিতা দেবগণ, আমি যাহা ( যে ব্রাহ্মণ ) হইয়াছি, তাহাই থাকিয়া যেন যাগ করিতে পাই; আমার এই ইফ, আমার এই পূর্ত্ত, আমার এই শ্রেম, আমার এই হোম, [সমস্তই ] স্বকীয় (স্বাধান) হউক; অগ্নি সমীপস্থ হইয়া আমার এই কর্মের দ্রুফী হউন, বায়ু সমীপস্থ হইয়া শ্রোতা হউন, ঐ আদিত্য পরে ইহা খ্যাপন করুন; এই আমি যাহা (যে ক্ষত্রিয়) হইয়াছি, তাহাই যেন থাকিতে পাই।"

যে যজমান ক্ষজ্রিয় হইয়া এই শাহুতিদ্বয়ে আহবনীয়ের উপস্থান করিয়া উদবদান করেন, অগ্নি তাঁহার তেজ হরণ করেন না; গায়জ্রী বীর্ঘ্য, ত্রিব্বং স্তোম আয়ু, ত্রাহ্মণগণ ত্রহ্ম, যশ ও কীর্ত্তি হরণ করেন না।

#### সপ্তম খণ্ড

#### দীক্ষাবেদন

দীক্ষিত যজমানের দীক্ষার বিষয় সর্বলোককে—দেবগণকে ও মনুষ্যগণকৈ— জানাইতে হয়; ব্রাহ্মণ যজমান সেম্বলে স্থীয় প্রবর নির্দ্দেশ করিয়া আত্ম-পরিচয় দেন; ক্ষজ্রিয় কিরপে পরিচয় দিবেন, তবিষয়ে মীমাংসা ষ্থা— "অথাতো……প্রবীরমু"

অনন্তর এই কারণে দীকার সম্বন্ধে আবেদন (বিজ্ঞাপন)
বিষয়ে প্রশ্ন হয়,—ব্রাহ্মণ দীকিত হইলে "এই ব্রাহ্মণের দীকা
হইল" এই বলিয়া দীকার বিজ্ঞাপন হয়; ক্ষপ্রিয় যজমানের পক্ষে
কিরপে দীকার বিজ্ঞাপন হইবে ? [উত্তর] দীকিত ব্রাহ্মণের
পক্ষে যেমন "এই ব্রাহ্মণের দীকা হইল" এই বলিয়া দীকার
বিজ্ঞাপন হয়, সেইরপ পুরোহিতের আর্ধেয় (প্রবর)
নির্দেশ দ্বারা ক্ষপ্রিয়ের দীকার বিজ্ঞাপন করিবে। এ বিষয়ে
ইহাই উচিত। কেননা, এই ক্ষপ্রিয় আপনার আয়ুধদকল
ফেলিয়া দিয়া ব্রহ্মের আয়ুধ গ্রহণ করিয়া ব্রহ্মারূপে ব্রহ্ম হইয়া
যজ্ঞে উপস্থিত হন, সেইজন্য। ব্রাহ্মণ ] পুরোহিতের আর্ধেয়
দ্বারাই উহার দীকার বিজ্ঞাপন করিবে, পুরোহিতের আর্ধেয়
দ্বারাই প্রবর উল্লেখ করিবে।

### অফ্টম খণ্ড

#### হুত্ৰেষ ভোজন

দীক্ষণীয়াদি ইষ্টিতে ক্ষত্রিয় যজমানের পক্ষে যজমানভাগ ভক্ষণের কিরূপ ব্যবস্থা হইবে, তাহার মীমাংসা যথা—"অথাতো……নেয়াৎ"

অনন্তর এই কারণে যজ্ঞ্যানভাগ দম্বন্ধে প্রশ্ন হয় যে, ক্ষত্রিয় যজ্মান [ব্রাহ্মণযজ্মানের মত] যজ্মানভাগ ভক্ষণ করিবেন কি ভক্ষণ করিবেন না ? যদি ভক্ষণ করেন, তাহা হইলে অহুতাদের হুত-ভোজনে পাপ জন্মিবে, আর যদি ভক্ষণ না করেন, তাহা হুইলে আত্মাকে (আপনাকে) যজ্ঞ হুইতে বিচ্ছিন্ন করা হুইবে; কেননা, যজ্মানভাগ যজ্ঞস্বরূপ।

[কেছ ইহার উত্তরে বলেন] সেই যজসানভাগ কোন রাঙ্গাণে সমর্পণ করিবে। কেননা, এই যে ব্রহ্ম (রাঙ্গাণ্ড), ইহা ক্ষব্রিয়ের পুরোহিতের স্থান; এই যে পুরোহিত, তিনি ক্ষব্রিয়ের অন্ধান্থা (অন্ধশরার) স্বরূপ; [ঐরপ করিলে] ক্ষব্রিয়েকর্তৃক প্রত্যক্ষভাবে [হুতশেষ] ভক্ষণ করা হইবে না, অথচ পরোক্ষ ভাবে [অন্থলারা] ভক্ষণে ভক্ষণের ফললাভ হইবে। এই যে ব্রহ্মা (রাঙ্গাণ) ইনি প্রত্যক্ষ যজ্ঞস্বরূপ; সমস্ত যজ্ঞ ব্রক্ষোতেই প্রতিষ্ঠিত, যজমান যজ্ঞে প্রতিষ্ঠিত; এই হেছু ঐরপ করিলে, জলে জল ও অগ্নিতে অগ্নি সমর্পণের

<sup>(</sup>১) যজেব হ'বংশেষ ষজমানকে ভজণ করিছে হয়, নতুবা যজের ফলপ্রাপ্তি ঘটে না, যজ হটং আয়াকে বিভিন্ন করা হয়। কিন্তু ফব্রিয় ও বৈজ্ঞের পক্ষে হতভোজন নিষিদ্ধ, ভাষা পূর্ণেবি এই অধাধ্যের প্রথম্পতেওই বলা চহয়াছে। পুর্বের দেখ।

ভায় যজেই যজ্ঞ সমর্পণ করা হয়; [ব্রাহ্মণভক্ষিত হোমদ্রব্য] ব্রাহ্মণেই মিশিয়া যায়, উহা আর ক্ষল্রিয়কে হিংদা করিতে পারে না; এইজন্ম ঐ যজমানভাগ ব্রাহ্মণেই দমর্পণ করিবে।

শারে না, এইজত এ বজনানভাগ প্রামাণেই স্নাণ্য কারবে।
অত্যের মতে, ঐ যজনানভাগ "প্রজাপতেবিভাগাম
লোকস্তশ্মিণস্থা দধামি শহ যজনানেন স্বাহা"—প্রজাপতির
বিভান্ নামে যে লোক স্থাছে, সেইস্থানে যজনানের সহিত
তোমাকে (অর্থাৎ হোমদ্রব্যকে) স্থাপন করিতেছি, স্বাহা—
এই মন্ত্রে অগ্নিতে আহতি দেওরা উচিত। কিন্তু ঐরপ
করিবে না। যজনানভাগ (হোমশো।) যজনানস্বরূপ; ঐরপ
করিবে না। যজনানভাগ (হোমশো।) যজনানস্বরূপ; ঐরপ
করিলে যজনানকেই অগ্নিতে অর্পণ করা হইবে। যদি কেহ
সাদিয়া সেই হোমকর্তাকে বলে, ভুমি যজনানকৈ অগ্নিতে
সর্পণ করিয়াছ, অগ্নি ইহার প্রাণ সন্যক্রপে দগ্ধ করিবে ও
যজনানের মৃত্যু ঘটিবে, তাহা হইলে অবশ্য দেইরূপই ঘটিবে।
মত এব সেইছছাও করিবে না।

# পঞ্চত্রিংশ অধ্যায়

#### প্রথম খণ্ড

#### বিশ্বস্তারের উপাখ্যার্ন

ক্ষিত্তিরের সোমভক্ষণ নিষিদ্ধ ; তৎসম্বন্ধে উপাখ্যান এই অধ্যায়ের বিষয়।
স্থাদ্দার পুত্র বিশ্বস্তর স্থাপির্গদিগকে ( তন্ধামক ব্রাহ্মাণদিগকে ) নিরাক্বত করিবার জন্ম শ্যাপর্ণদিগকে বর্জন করিয়া

যজের আহরণ করিয়াছিলেন। শ্রাপর্ণেরা তাহা জানিতে পারিয়া সেই যজে আগমন করিলেন ও যজের বেদিমধ্যে আগীন হলৈন। তাঁল্দিগকে দেখিতে পাইয়া বিশ্বভর বলিলেন, এই শ্রাপর্ণেরা পাপক্ষকারী, ইহারা বেদিতে বিশ্বর আপার বিশ্বর বাব্য বলিতেতে, ইহাদিগকে উঠাইয়া দাও; আমার বেনির মধ্যে যেন ইহারা বদিতে না পায়। [বিশ্বভরের নিল্ক পুরুত্রের] তাহাই হউক, বলিয়া তাঁহাদিগকে উঠাইয়া দিল।

উঠিবার সময় শ্রাপর্যেরা কলরব করিয়া বলিতে নাগিলেন, পরিফিতের পুত্র জনমেলয় [ ভূতবীরনামক ঋত্বিক্লিরের
মাহায্যে ] যে কশ্রপ-বর্জ্জিত যজ্ঞ করিয়াছিলেন, তাহাতে
কশ্রপগণের মধ্যে অসিতমুগেরা সেই ভূতবীরদিগের নিকট
হইতে সোম্যাগকে [ বলপূর্বক ] কাজিয়া লইয়াছিলেন;
অসিতম্গদিগের এই কর্ম্মলারা কশ্যপেরা বীরত্ব-খ্যাতি
লাভ করিয়াছিলেন; আমাদের মধ্যে এমন বীর কে আছে,
যে এই [ বিশ্বন্তরের ] সোম্যাগ কাজিয়া লইতে পারে ?

মুগবুর পুত্র রাম বিলয়া উঠিলেন, তোমাদের মধ্যে এই আমি সেই বীর আছি।

এই মৃগবুপুত্র রাম শ্যাপর্ণগণের মধ্যে অনূচান (বেদজ্ঞ) ছিলেন; শ্যাপর্ণদিগের সহিত বেদিতে দাঁড়াইয়া তিনি বলি-লেন, অহে রাজা, আমার মত বিদ্বান্কে ইহারা বেদি হইতে

<sup>(</sup>১) খুলে আছে "রামে। মার্গবেদ্ধ"; সায়ণ অর্থ করেন, মুগবুর্নাম কাচিৎ ধোবিৎ, তস্যাঃ পুরো মনামা কলিচদ প্রাক্ষণঃ।"

উঠাইতেছে !" [ বিশ্বস্তর বলিলেন, ] "অরে ব্রাহ্মণাধম, তুই যেরূপ ব্যক্তি, তুই কিরূপে এমন বিদ্বান্ হইলি !"

# দ্বিতীয় **খণ্ড** বিশ্বস্করের উপাখ্যান

রাম বিশ্বন্তরকে বলিলেন] "ইন্দ্র স্বন্টার পুত্র বিশ্বরূপকে হত্যা করিয়াছিলেন, রত্রকে হত্যা করিয়াছিলেন, যতিদিগকে মালারকের মুখে অর্পণ করিয়াছিলেন, অরুর্মঘদিগকে বধ করিয়াছিলেন, রহস্পতিকে প্রতিহত করিয়াছিলেন; এই মকল কারণে যথন দেবতারা ইন্দ্রকে বর্জন করেন, ইন্দ্র তথন [দেবগণকর্ত্বক] সোমপানে নিবারিত হইয়াছিলেন'। ইন্দ্রের সোমপান নিবারিত হইলে ক্রত্রিয়ের সোমপান নিবারিত হইয়াছিল। পরে ইন্দ্র টার সোম বলপূর্ব্বক পান করিয়া সোমপানে পুনরায় অধিকারী হইয়াছিলেন, কিন্তু ক্রত্রেরা অভাপি সোমপানে অধিকারী হইয়া আছে। সোমপানে অনিধ্বারী ক্রত্রিয়ের ভক্ষণীয় কি, যাহা ভক্ষণ করিলে ক্ষত্রিয়ের

<sup>(</sup>১) ইন্দ্রের ঐ পাঁচ অপরাধে তাঁহার দোমপান নিষিদ্ধ হয়। ঐ অপরাধের উপাধান শাখান্তরে বর্ণিত হইরাছে। ছার পুত্র বিষরপকে ইন্দ্র হত্যা করিয়া ব্রক্ষহত্যায় লিগু হন। ছার বৃত্রনামে ব্রামণের স্বাষ্ট্র করেন, ইন্দ্র শেই বৃত্রনেও হত্যা করেন। ইন্দ্র বৃত্তিবেশধারী অফরদিগকে ছেদন করিয়া সালাবৃক দ্বারা থাওয়াইয়াছিলেন ( সালাবৃক আরণা কুকুর)। ইন্দ্র অফর্মঘ নামক ব্রাহ্মণবেশধারী অফুরদিগকে হত্যা করেন। তৈতি রীয় ব্রাহ্মণ ও কৌবীতকি-ব্রাহ্মণোপনিবৎ মধ্যে এই সকল উপাথ্যান আছে। পরে ইন্দ্র ছার সোম যালপুর্বক পান করিয়াছিলেন।

সমৃদ্ধি ঘটিবে, ইহা যে ব্যক্তি জানে, সেই বিশ্বান্কে ইহারা বেদি হইতে কি রূপে উঠাইতে চাহে!"

[বিশ্বস্তর বলিলেন] "অহে ব্রাহ্মণ, ক্ষজ্রিয়ের কি ভক্ষ্য, তাহা তুমি জান কি ?" [রাম বলিলেন] "জানি বৈ কি"। [বিশ্বস্তর বলিলেন] "তবে ব্রাহ্মণ, আমাকে তাহা বল", [রাম বলিলেন] "আচ্ছা, রাজা, তোমাকে তাহা বলিতেছি।"

# তৃতীয় খণ্ড

## ক্ষজিয়ের ভক্ষানির্দ্দেশ

পরবর্ত্তী কতিপয় খণ্ডে ক্ষত্রিয়েব পক্ষে কোন্ভক্য নিষিদ্ধ ও কি বিহিত, মার্গবের রাম তাহা বিশ্বস্তরকে বুঝাইতেছেন যথা:—

"[তোমার নিযুক্ত অনভিজ্ঞ ঋরিকেরা] সোম, দিব ও জল, এই তিন ভক্ষামধ্যে কোন একটা হয় ত [তোমার অর্থাৎ ক্ষত্রিয় যজমানের জন্ম] আহরণ করিবেন। যদি সোম অ'না হয়, উহা ত ব্রাক্ষাণের ভক্ষা, উহাতে ব্রাক্ষাণের প্রীতি জন্মিতে পারে, কিন্তু উহা ভক্ষণ করিলে তোমার বংশে যে সন্তান জন্মিবে, সে ব্রাক্ষাণের ভূল্য হইয়া [পরের দান ] গ্রহণ করিবে, সকলের নিকট [ যজ্জের সোম ] পান করিবে, [পরের নিকট ] অন্ন যাদ্রা করিবে, অপরে ইচ্ছামত তাহাকে [ ঘর হইতে ] তাড়াইয়া দিবে। ফলতঃ ক্ষত্রিয় যথন পাপ (নিষিদ্ধ আচরণ) করে, তথন তাহার বংশে ব্রাক্ষাণকল্প সন্তান জন্মে; উহার দিত্রীয় পুরুষ বা তৃতীয় পুরুষ ব্রাক্ষাণতা প্রাপ্ত হইয়া ব্রাক্ষাণেটিত বৃত্তিতে কর্ষ্টে জীবিকা নির্ব্বাহে বাধ্য হইবে।

"আর যদি দিধি আনা হয়, উহা বৈশ্যগণের ভক্ষ্য; উহাতে বৈশ্যের প্রীতি জন্মিতে পারে। উহার ভক্ষণে তোমার বংশে যে সন্তান জন্মিবে, সে বৈশ্যতুলা হইয়া অপরকে শুল্ফদান করিবে, অপরের অধীন হইবে, অপরের ইচ্ছাক্রণে তিরস্কার্য্য হইবে। ফলে ক্ষত্রিয় যখন পাপ করে, তখন ভাহার বংশে বৈশ্যকল্প সন্তান জন্মিতে পারে; ভাহার বিভীয় বা তৃতীয় পুরুষ বৈশ্যত্ব লাভ করিয়া বৈশ্যত্বভিতে জীবিকা নির্বাহ

"আর যদি জল আনা হয়, এই জলত শৃদ্রের ভক্ষা; উহাতে শৃদ্রের প্রীতি জন্মিতে পারে; উহার ভক্ষণে তোমার বংশে যে দন্তান জন্মিবে দে শৃদ্রভুল্য হইয়া অপরের অনুজ্ঞায় বাধ্য হইবে, অপরের ইড্যায় উঠিবে বিদিবে, অপরের ইচ্ছামত বধ্য হইবে। ক্ষত্রিয় যখন পাপ করেন, তখন তাহার বংশে শৃদ্রকল্প সন্তান জন্মিতে পারে, উহার দ্বিতীয় বা তৃতীয় পুরুষ শৃদ্রত্ব লাভ করিয়া শৃদ্রবৃত্তিতে জীবিকা নির্বাহ করিবে।

# চতুর্থ খণ্ড

# ভক্যমিরপণ

"আছে রাজা, এই যে তিমটি ভক্ষ্যের কথা বলা হইল, ক্ষত্রিয় যজমান, ইহার ইচ্ছা করিবেন না। তবে

<sup>( &</sup>gt; ) সামণ "খথা" শব্দের **অর্থ করিয়াছেন "কুণি**কেন স্থামিদা ভাষ্ণাঃ"।

তাঁহার নিজের ভক্ষ্য কি ? স্থারোধ (বট) রক্ষের অনরোধ ' (শাথালম্বী মূল) এবং উত্নম্বর, অশ্বথ ও প্লক্ষরক্ষের ফল। এই সকলের অভিষব করিবে ও ইহাই ভক্ষণ করিবে ; ক্ষত্রিয়ের পক্ষে ইহাই নিজ ভক্ষ্য।

"দেবগণ যে ভূমির উপরে যজ্ঞ করিয়া স্বর্গ লোকে গিয়াছিলেন, সেই ভূমিতে তাঁহারা চমসদকল কুজে (অধােমুখ)
করিয়া রাথিয়াছিলেন; সেই কুজে চমসদকলই অগ্রোধে
পরিণত হইয়াছিল। এখনও সেইস্থানে অগ্রোধকে কুজে
বলিয়া থাকে। সেই কুরুক্তেতেই অগ্রোধ প্রথমে উৎপন্ন
হইয়াছিল; অঅদেশে অগ্রোধদকল তাহা হইতেই জনিয়াছে।
সেই চমসদকল অক্ অর্থাৎ নিম্নমুখে [অব-] রোহণ করিয়াছিল, এইজঅ অগ্রোহও নিম্নমুখে রোহণ করে ও উহার নামও
অগ্রোহ। অগ্রোহ হওয়াতেই উহাদিগকে পরোক্ষভাবে
"অগ্রোধ" নাম দেওয়া হয়; দেবগণ এইরূপ প্রোক্ষ নামই
ভাল বাদেন।

### পঞ্চম খণ্ড

## ক্ষজ্রিয়ের ভক্ষ্যনির্দেশ

"সেই চমসমধ্যে যে রস ছিল, তাহা অবাল্পুথ (অধােনুথ) হইয়া অবরােধে পরিণত হইয়াছিল; আর যাহা উর্দ্ধমুথে

<sup>( &</sup>gt; ) व्यवद्वार्थाः भाषात्वारुवाढ् पूर्वावन अत्वारत्वा मूनवित्भवाः ।

গিয়াছিল, তা**হা ফলে পরিণত হই**য়াছিল। যে ক্ষত্রিয় ম্যাধের অবরোধ ও ফল ভক্ষণ করেন, তিনিই স্বকীয় ভক্ষ্য হইতে বঞ্চিত হন না, এবং পরোক্ষে তাঁহার সোমপানই করা হয়, প্রত্যক্ষভাবে তাঁহার সোমপান হয় না। এই যে ভাগোধ, ইহা পরোক্ষভাবে রাজা সোমের স্বরূপ, এবং এই যে ক্ষত্রিয়, ইনিও পুরোহিতের দারা ও দীক্ষাদারা ও [ পুরো-হিত-সম্পর্কযুক্ত ] প্রবর দারা পরোক্ষভাবেই ব্রক্ষের ( অর্থাৎ বাক্ষণত্বের) রূপের সমীপবর্তী হন। এই যে অগ্রোধ, ইনি বনম্পতিগণের মধ্যে ক্ষত্রস্বরূপ; রাজন্যও ক্ষত্রস্বরূপ; তিনি রাষ্ট্রে থাকিয়া [ রাজ্যে ] প্রতিষ্ঠিত হইয়াও [রাজ্যের অন্যত্র ] বিস্তীর্ণ থাকেন; আর স্তগ্যোধও ভূমিতে প্রতিষ্ঠিত থাকিয়া অবরোহ ( অধোলম্বী মূল ) দারা [ বহুদরে ] বিস্তীর্ণ থাকে। ্দেইজন্য ক্ষত্রিয় যজমান যে ন্যগ্রোধের অবরোধ ও ফল ভক্ষণ করেন, এতদ্বারা তিনি বনস্পতিসকলের ক্ষত্রকে আত্মার মধ্যে প্রতিষ্ঠিত করেন, ও আত্মাকেও ক্ষত্রমধ্যে প্রতিষ্ঠিত ক্রেন। যে ক্ষল্রিয় যজমান এইরূপে এই ভক্ষ্য ভক্ষণ ক্রেন, তিনি বনস্পতিসকলের ক্ষত্রকে আপনার ক্ষত্রে প্রতিষ্ঠিত করেন এবং ন্যগ্রোধ যেমন অবরোধদারা ভূমিতে প্রতিষ্ঠিত হয়, তিনিও সেইরূপ রাষ্ট্রে প্রতিষ্ঠিত হন; তাঁহার রাষ্ট্রও উগ্র (তেজম্বী) থাকিয়া অন্সের নিকট ব্যথা পায় না।

## ষষ্ঠ খণ্ড

## কজিয়ের ভক্যনিরূপণ

"তদনস্তর উত্থারের বিষয়। এই যে উত্থার, ইহা রস হইতে ও অন্ন হইতে বনস্পতিরূপে জন্মিয়াছিল। ইহা বনস্পতিগণের মধ্যে ভোজনযোগ্য। ইহার ভক্ষণে এই ফল্র-মধ্যে রসের, অন্নের এবং বনস্পতিগণের ভোজনযোগ্য দেব্যের স্থাপনা হয়।

"তদনন্তর অশ্বথের বিষয়। এই যে অশ্বথ, ইহা তেজ হইতে বনস্পতিরূপে জিমিয়াছিল। ইহা বনস্পতিগণের মধ্যে সাত্রাজ্যস্বরূপ। ইহার ভক্ষণে এই ক্ষত্রে তেজের ও বনস্পতিগণের সাত্রাজ্যের স্থাপনা হয়।

"অনন্তর প্লক্ষের বিষয়। এই যে প্লক্ষ, ইহা যশ হইতে বনস্পতিরূপে জন্মিয়াছিল। ইহা বনস্পতিগণের স্বারাজ্য-স্বরূপ ও বৈরাজ্য স্বরূপ'। ইহার ভক্ষণে এই ফত্রে যশের এবং বনস্পতিগণের স্বারাজ্যের ও বৈরাজ্যের স্থাপনা হয়।

"এই [যজসান] ক্ষজ্রিয়ের জন্য এই সকল ভক্ষ্য পূর্বেই সংগ্রহ করিতে হয়; তাহার পর সোম রাজার ক্রয় হয়। ঋত্বিকেরা রাজা সোমের দ্বারাই উপবস্থদিন অবধি সমুদ্য অনুষ্ঠান সম্পাদন করেন। উপবস্থদিনে অংবর্যু পূর্বে হই-তেই এই দ্রব্যগুলি আহরণ করিবেন যথা—অধিববণের জন্ম

<sup>( &</sup>gt; ) শাতরোণ রাজদং শারাজাং বিশেবেণ রাজদং বৈরাজ্যন। ( সারণ )

চর্মা, অধিষবণের জন্ম ছুইখানি ফলক, দ্রোণকলশ, দশাপবিত্র, (অভিষবার্থ) অদ্রিখণ্ড, পূতভূৎ ও আধবনীয় পাত্র, স্থালী, উদঞ্চন (উন্নয়নপাত্র) এবং চমদ। যখন প্রাতঃকালে রাজা সোমের অভিষব হয়, তখন ঐ [ন্যুগ্রোধাদি] ছুইভাগে গ্রহণ করিবে; তাহার মধ্যে একভাগের [ঐ প্রাতঃকালেই] অভিষব করিবে, অবশিষ্ট অন্যভাগ মাধ্যন্দিনসবনের জন্ম রাখিয়া দিবে।

#### মপ্রম গও

#### কলিয়ের ভক্ষা

"যথন অন্য ঋত্বিকেরা আপনাদের ত্রৈত চমস উন্নয়ন করেন, দেই সময়ে এই ফিল্রিয়] যজসানের চমসেরও উন্নয়ন করিবে!' উন্নাসক কইগাছি তরুণ (ছোট) দর্ভ (কুশ)

<sup>্</sup>ব) এইখানে সোম্বাগে ব্যবহৃত দ্বোর একটি তালিকা দেওয়া হইয়াছে। সোমলতা হইতে প্রস্তরের আঘাতে রস বাহির করার নাম অভিসব। বে চন্দের উপর সোমলতা রাশ্বির বস নিকাশিত হয়, তাহার নাম অধিবল চন্দ্র; যে কাঠফলক্ষ্যের মাঝে সোম রাখিয়া প্রস্তরের আঘাত করা যায়, তাহাই অধিবলণ ঘলক। যে প্রস্তর্থনারা আঘাত করা হয়, তাহাই অদি বা প্রাব। নিকাশিত সোমরুদ্র যে পাতে, রাখা যায়, তাহা আধ্বনীয়; উহা হইতে রস ছাকিয়া অভ্য পাতে, রাখা হয়, এই পাত্র প্রভ্রং। বা কথলে ছাকা হয়, তাহা দশাপ্বিত্র। স্থালী নামক ছোট পাতে আজাদিও রক্ষিত হয়। প্রাণকলশ নামক বৃহৎ পাত্রও হব্যরক্ষণাথ ব্যবহৃত হয়। প্রহ ও চন্দ হইতে সোমরুদ্র আহিলিং দ্বন্ত চালা হয়। উদক্ষন নামক পাত্রে সোমধারা আহতির জন্ম গৃহীত হয়।

<sup>( &</sup>gt; ) প্রতিষ্ঠানে ও মাধ্যন্তিনে স্বজিক্দের প্রেফ ছুইবার করিয়া এবং ভূতায়গবনে একবার

নিজ চনসভক্ষণ স্বর্থাৎ চমস হ'লতে গোমপান বিশেষ। যেথানে ভূলবাৰ ভক্ষণের বিভিন্ন সেথানে

রাখিবে। তাহার একগাছি [আহুতিকালে] বষট্কার উচ্চারণের পর স্বাহাকারসহিত "দধিক্রাব্ণো অকারিষম্" এই ঋকে পরিধির ভিতর নিক্ষেপ করিবে, অন্যগাছি অনুবষট্-কারের পর "আ দধিক্রাঃ শবসা পঞ্চ রুস্তীঃ" এই ঋকে নিক্ষেপ করিবে।

"হোমের পর যখন ঋত্বিকেরা আপন চমদ আহরণ করিবেন, তখন যজমানের চমদও আহরণ করিতে হইবে।
[চমদ ভক্ষণের জন্ম ] যখন আপন চমদ উর্দ্ধে তুলিবেন, তখন
যজমানের চমদও উর্দ্ধে তুলিতে হইবে। হোতা যখন ইড়ার
আহ্বান করিয়া আপন চমদ ভক্ষণ করিবেন, তখন এই মস্ত্রে
যজমানও তাঁহার চমদ ভক্ষণ করিবেন; যথা "যদত্র শিক্টং রদিনঃ
মৃতস্ম যদিন্দ্রো অপিবচ্ছচীভিঃ। ইদং তদস্ম মনদা শিবেন
সোমং রাজানমিহ ভক্ষয়ামি" — ইন্দ্র শচীগণদ্বারা দংস্কৃত্র অভিযুক্ত ও রদযুক্ত যে হোমদ্রব্যের অবশেষ পান করিয়াছিলেন,
সেই দ্রব্যের এই অবশেষকে রাজা দোমের স্বরূপ ভাবিয়া
মঙ্গলপূর্ণ মনে এন্থলে ভক্ষণ করিতেছি। যে ক্ষব্রিয় যজমান
এই ভক্যকে এইরূপে ভক্ষণ করেন, এই বনস্পতিজাত ভক্ষা
তাঁহার মঙ্গলপ্রদ্ধ হয়, মঙ্গলপূর্ণ মনে উহা ভক্ষিত হয়, তাঁহার

প্রথমবারে ত্রৈত্তনমন ও বিতীয়বারে নরাশংসচমন নাম দেওয়া হর। ঋজিকেরা আপনাদের দশ চমন উল্লয়ন করিয়া সোমপূর্ণ করেন; আহতির পর হতদেষ ভক্ষণ করেন। ক্ষান্তির্যক্ষমানের চমন স্তারোধের অব্রোধানির রসম্বারা পূর্ণ করিয়া উল্লয়ন করিতে হয়।

<sup>(</sup>২) ৪া৩নাড। (৩) ৪া৩৮।১-। (৪) শচী 🖚 কর্মবিশেব (সারণ)।

<sup>ে )</sup> এক্সলে দ্যমন্ত্রিক স্থানোধের অবারোধ বা স্থানোধ ফালেব রসকেই সোমবারণ করা<sup>র</sup>' ক্যা হইছেছে।

রাষ্ট্র উত্তা (তেজস্বী) থাকিয়া অন্সের নিকট ব্যথা পায় না।
তৎপরে "শং ন এধি হৃদে পীতঃ প্রণ আযুর্জীবদে সোম তারীঃ"
—হে সোম (সোমস্থানীয় ভক্ষ্য), তুমি পীত হইয়া আমাদের
হৃদয়ে স্থাদান কর এবং জাবনার্থ আয়ুঃপ্রদান কর—এই মন্ত্র পাঠ করিয়া [হস্তদারা] আপনার [হৃদয়] স্পার্শ করিবে।

"[ এইরপে মন্ত্রপূর্বক ] স্পর্শ না করিলে ঐ ভক্ষ্য, এই ব্যক্তি ভক্ষণে অযোগ্য হইয়াও আমাকে ভক্ষণ করিতেছে, এই মনে করিয়া [ ভক্ষণকারী ] মন্ত্র্যের আয়ু বিনাশে সমর্থ হয়। সেইজন্ম [ ভক্ষণের পর ] ঐ মন্ত্রদারা যে হাদয় স্পর্শ করা হয়, ইহাতে আয়ুর বর্দ্ধন সাধিত হয়।

"আপ্যায়স্ব সমেতু তে" এবং "সং তে প্য়াংসি সমু যস্ত বাজাঃ" এই ছুই অনুকূল মন্ত্রে চমসের আপ্যায়ন (পূরণ) করা হয়; যাহা যজ্ঞে অনুকূল, তাহাই সমৃদ্ধ!

## গষ্টম খণ্ড

## ফ**ক্রি**য়ের ভক্ষ

''তদনন্তর। আপ্যায়নের পর) ঋত্বিক্দিগের চমস রাখিবার সময় যজমানের চমসও রাখিতে হইবে; ঋত্বিক্দের চমস প্রকম্পনের সময় যজমানের চমসেরও প্রকম্পন করিবে। মনস্তর ভক্ষণাথ অংহরণ করিয়া এই মন্ত্রে ভক্ষণ করিবে।

"নরাশংসপীতস্থা দেব সোম তে মতিবিদ উমৈঃ পিতৃত্তিতিক্ষিতস্থা ভক্ষয়ামি"—হে সোম দেব, নরাশংসমত্তে পীত,
উমনামক পিতৃগণকর্তৃক ভক্ষিত এবং আমাদের অভিপ্রায়জ্ঞ
তোমাকে ভক্ষণ করিতেছি—এই মন্ত্রে প্রাতঃসবনে ভক্ষণ
করিবে। মাধ্যন্দিনে [ঐ মন্ত্রের "উমৈঃ" পদ স্থলে] "উর্বৈর্ণঃ"
এবং তৃতীয়সবনে "কাব্যৈঃ" বসাইবে। উমনামক পিতৃগণ
প্রাতঃসবনের, উর্বনামক পিতৃগণ মাধ্যন্দিনের এবং কাব্যনামক পিতৃগণ তৃতীয়সবনের; এতদ্বারা অমৃত পিতৃগণকে
সেই সেই সবনের ভাগী করা হয়। 'সোমপায়ী প্রিয়ত্রত
বিলিয়া গিয়াছেন, যে কোন পিতা সবনে ভাগ পান, তিনিই
"অমৃত" শব্দের লক্ষ্য হইয়া থাকেন। যে ক্ষত্রিয় যজমান
এইরপে ঐ ভক্ষ্য ভক্ষণ করেন, তাঁহার পিতৃগণ অমৃত হইয়া
সবনের ভাগী হইয়া থাকেন, তাঁহার রাপ্রেও উগ্র (তেজস্বা)
থাকিয়া অন্তের নিকট ব্যথা পায় না।

"[ প্রাতঃসবনের তায় অত তুই সবনেও ] সমান মস্ত্রে শরীর স্পর্শ ও সমান মন্ত্রে চমসের আপ্যায়ন করিতে হয়।

"[ সোমপ্রয়োগ বিষয়ে ] প্রাতঃসবনে যে নিধি, [ ক্লচ্মস বিষয়েও ] প্রাতঃসবনে সেইরূপ অনুষ্ঠান করিবে; মাধ্যন্দিনের বিধি অনুসারে মাধ্যন্দিনে ও তৃতীয়সবনের বিধি অনুসারে তৃতীয়সবনে অনুষ্ঠান করিবে।"

স্থানার পুত্র বিশ্বন্তরকে মুগবুর পুত্র রাম এইরূপে সেই [ ক্ষত্রিয় যজমানের ] ভক্যের কথা বলিয়াছিলেন।

<sup>( )</sup> পিতৃত্যণ ছিবিধ ; শাহারা মন্ত্রণলোক হইতে মৃত্যুর পর পিতৃলোকে গিরাছেন, তাহার। "জ্ড", কাহ মাহানা প্রদিক্ত হঠছে গিতৃলোকে আছেন, তাহারা "অমৃত"। ( সায়ণ )

তিনি এই কথা বলিলে বিশ্বন্তর তাঁহাকে বলিলেন, অহে, ব্রাহ্মণ, তোমাকে আমি সহস্র [ গাভী ] দিতোছ; আমার যজ্ঞে শ্যাপর্ণেরা উপস্থিত থাকুন।

ঐ রূপ ভক্ষ্যের কথা পূর্ব্বে তুর কাব্যুয়ে জনমেজয় পারিক্ষিতকে বলিয়াছিলেন। পর্বত ও নারদ সোমক-সাহদেব্যকে, সোমক সহদেব-সাঞ্জ্যাকে, সহদেব কক্ত-দৈবার্ধকে, কব্দ্র ভীম-বৈদর্ভকে, ভীম নগ্নজিৎ-গান্ধারকে বলিয়াছিলেন। অপিচ ইহা অগ্নি সনশ্রুতকে বলিয়াছিলেন, সনশ্রুত অরিন্দমকে, অরিন্দম ক্রতুবিৎকে, ক্রতুবিৎ জানকিকে বলিয়াছিলেন। পুনশ্চ, ইহা বসিষ্ঠ স্থদাশ্ পৈজবনকে বলিয়া-ছিলেন: তাঁহারা সকলেই এই ভক্ষ্য ভক্ষণ করিয়া মহত্ত্ব লাভ क्तिया ছिल्निन, मक्लिहे महाताक हहेशा ছिल्निन अवः मकल िक् হইতে বলি ( রাজকর ) আদায় করিয়া তাঁহারা শ্রীযুক্ত হইয়া আদিত্যের ন্যায় [ শত্রুগণকে ] তাপ দিয়াছিলেন। যে ক্ষজ্রিয় ্জিমান এইরূপে এই ভক্ষ্য ভক্ষণ করেন, তিনি শ্রীযুক্ত হইয়া প্রকাদিক হইতে বলি আদায় করিয়া আদিত্যের মত তাপ দিতে সমর্থ হন; তাঁহার রাষ্ট্র উগ্র থাকিয়া কাহারও নিকট ব্যথা পায় না।

# অষ্টম পঞ্চিকা

# ষট্ত্রিংশ অধ্যায়

প্রথম খণ্ড

#### ক্ষজ্রিয়ের শস্ত

সোমবাগে ক্ষত্রিয়ত্তমানের ভক্ষা নিরূপিত হটল। এখন স্থোত্র ও শস্ত্র সম্বন্ধে ক্ষত্রিরের পক্ষে বিশেষ বিধি এই অধ্যায়ে বর্ণিত হটবে।

অনস্তর স্থোত্র ও শস্ত্রসম্বন্ধে বলা হইবে। [ক্রিয়-পক্ষে] প্রাতঃসবন ঐকাহিক যজ্ঞের সমান ও তৃতীয় সবনও ঐকাহিক যজ্ঞের সমান ; এই ছুই ঐকাহিক সবন শান্তি-কর, স্থকল্লিত ও স্থাতিষ্ঠিত; এতদ্বারা শান্তি, প্রতিষ্ঠা ও [যজ্ঞের] স্থসম্পাদন ঘটে; যজ্ঞও ইহাতে জ্রন্ট হয় না। যাহাতে [রহৎ ও রথন্তর] উভয় সামের প্রয়োগ আছে এবং যাহাতে রহৎ সাম হইতে পৃষ্ঠস্তোত্র নিষ্পান্ন হয়, তাহাতে যেমন মাধ্যন্দিন প্রমানের বিষয় বলা হইয়াছে. [ক্ষ্ত্রিয়পক্ষে মাধ্যন্দিন স্বনেও] সেইরূপ উভয় সামের প্রয়োগ হইবে।

<sup>( &</sup>gt; ) এই ছুই সবমে ক্ষত্রিরয়ন্ত্রমানের পক্ষে কোন বিশেষ বিধি নাই। প্রকৃতিযজ্ঞ সাধানৰ বে বিধি, ক্ষত্রিরের পক্ষেও সেই বিধি। মাধান্দিনস্বনে ক্ষত্রিরের পক্ষে বিশেষ বিধি আছে।

<sup>(</sup>২) বুহৎ ও রথস্তর এই উভর সামের একদিনে প্রয়োগ সাধারণত: নিবিদ্ধ। তবে অভিজ্ঞিদাদি ঐকাহিক যাগে ঐ রূপ প্রয়োগ আছে। ক্ষপ্রিয়ের মাধ্যাদ্দিন সবনে উভর সাম প্রয়োগের ব্যবস্থা হইতেছে। মাধ্যাদ্দিন প্রমানজ্যেত্রে রখন্তব প্রযুক্ত হইবে এবং সুহৎপাদে মাধ্যাদ্দিন প্রস্তাত্ত নিশ্পর হটবে ইভাই বিশেব বিধি।

৩৬শ অধ্যায় ৷

"আ দ্বা রথং যথোত্তয়ে" এই ত্যুচে নিষ্পন্ন প্রতিপৎ রথন্তরের সম্বন্ধযুক্ত এবং "ইদং বসো স্থতমন্ধঃ" এই ত্যুচে নিষ্পন্ন অমুচরও রথন্তরের সম্বন্ধযুক্ত। এই যে মরুত্বতীয় শস্ত্র, ইহাই প্রমান স্তোত্রের উক্থ; প্রমানস্তোত্ত্রে রথন্তরের প্রয়োগ হয় ও রহৎ হইতে পৃষ্ঠস্তোত্ত্র নিষ্পন্ন হয়। এতত্ত্ত্র দ্বারা মাধ্যন্দিনস্বনকে বীবধযুক্ত করা হয়। এই যে রথন্তর-যুক্ত স্থোত্র, ইহার পর প্রতিপৎ ও অমুচরের অমুশংসন হয়।

রণন্তর ব্রহ্মাসরূপ ও রহৎ ক্ষত্রস্বরূপ; ব্রহ্মা ক্ষত্রের পূর্ববর্তী; ব্রহ্মা পূর্ববর্তী থাকিলে ক্ষত্রিয় যজমানের রাষ্ট্রও উগ্রহইয়। অন্যের নিকট ব্যথা পায় না। রথন্তর অন্নস্বরূপ, এই জন্ম ঐ ফিত্রিয় ] যজমানের জন্ম অন্নকেই পূর্ববর্তী করা হয়। অথবা এই পৃথিবী রথস্বরূপ ও পৃথিবী প্রতিষ্ঠানর্প; এতদ্বারাও ঐ যজমানের জন্য প্রতিষ্ঠাকেই পূর্ববর্তী করা হয়।

ইন্দ্রনিহব প্রগাথ [ এন্থলেও প্রকৃতি যজ্ঞের সহিত ] সমান হইবে ও অবিকৃত হইবে। সেই প্রগাথ অনুষ্ঠানের অনুকৃল।

<sup>( 9 ) 414412 1 ( 8 ) 41512 1</sup> 

<sup>ে )</sup> মাধ্যন্দিন সবনে মক্তাত র ও নিকেবলা এই ছই শাস্ত্রের প্ররোগ আছে। রাজস্বরজ্ঞে এই ছই শাস্ত্রের নাম যধাক্রমে প্রমান উক্ধ এবং গ্রহ-উক্ধ। মন্ত্রতীয় শাস্ত্রের পূর্বের প্রমানন্তাত্ত্রের গীত হয়। "আ ছা রখং" ইত্যাদি ত্রুচ মক্ত্রীয়ের প্রতিপৎ: প্রমানন্তাত্ত্রেও উল্লাভ্রপ্ ঐ ব্যুচে রখন্তর নাম করিয়া থাকেন। "ইদং বদো স্তম্বঃ" এই ত্রুচ মক্ত্রীয় শাস্ত্রে প্রতিপদের অসুচর; এই জন্ম উহাও রখন্তবের সপ্রমৃত্র হইল। প্রমানন্তোত্ত্রের পর যে পৃষ্ঠন্তাত্ত্র গীত হয়, ভাহাতে বৃহৎ নামের প্ররোগ। জলকুও বহনের জন্ম যে কাইদও কাবের উপর থাকে, যাহার ছইপ্রান্তে কৃত্ত্বর ঝুলে, তাহার নাম বীবধ (বাইক)। রখন্তর ও বৃহৎ উভর দামের প্রয়োগ হেডু মাধ্যন্দিন স্বনের সহিত্ব উহার মাধ্যা !

"উৎ"-শব্দ-বিশিষ্ট [ "উত্তিষ্ঠ ত্রন্ধণস্পতে" ইত্যাদি ] ত্রান্ধণ্য-স্পাত্য প্রগাথও থাকিবে। উহা [ রহৎ ও রথন্তর ] উভয় সামের অনুকূল; [ ঐ প্রগাথে ] উভয় সামেরই প্রয়োগ হয়। ধায্যাসমূহও [ প্রকৃতি যজ্ঞের ] সমান ও অবিকৃত হইবে; উহারাও অনুষ্ঠানের অনুকূল।

[ "প্র ব ইন্দ্রায় র্হতে" ইত্যাদি ] মরুত্বতীয় প্রগাথও প্রকাহিক [ প্রকৃতি যজ্ঞের ] সমান হইবে।

# দ্বিতীয় গণ্ড শস্ত্র-নিরূপণ

মাধান্দিনের শস্ত্র সম্বন্ধে অভান্ত কথা—"জনিষ্ঠা উগঃ……ক্রিয়েডে"

"জনিষ্ঠা উত্রঃ সহসে তুরায়" ইত্যাদি [ সরুস্থতীয় শান্ত্রের নিবিদ্ধানীয় ] সূক্ত উত্রশব্দাক্ত ও সহঃ-শাদাযুক্ত হওয়ার ক্ষত্রের লক্ষণাযুক্ত; উহার "মন্দ্র ওজিষ্ঠঃ" এই অংশ ওজংশব্দাক্ত হওয়ায় উহাও কল্রের লক্ষণাযুক্ত; "বহুলাভিমানঃ" এই অংশ "অভি" শব্দাক্ত হওয়ায় [ শক্রগণের ] অভিভবে অনুক্ল। ঐ সূক্তে এগারটি ঋক্ আছে। ক্রিফুভের এগার অক্ষর; রাজন্ম ক্রিফুভের সম্বন্ধযুক্ত। ক্রিফুপ্ ওজঃ, ইন্দ্রিয় ও বার্ষোর স্বন্ধপ; রাজনাও ওজঃ, পুত্র ও বার্ষোরা সমৃদ্ধ করা হয়। ঐ সূক্ত

গৌরিবীত ঋষিদৃষ্ট; গৌরিবীতদৃষ্ট দূক্ত সম্পর্কে এই মরুত্বতীয় শস্ত্রও সমৃদ্ধ হয়; ইহার ব্রাহ্মণ পূর্ব্বে উক্ত হইয়াছে।

"স্বামিদ্ধি হ্বামহে" ইত্যাদি [নিক্ষেবল্য শস্ত্রের প্রতিপৎ] ত্রুচ হইতে রহৎ-সামসাধ্য পৃষ্ঠস্তোত্র নিষ্পন্ন হয়। রহৎ ক্ষত্রস্বরূপ, ইহাতে ক্ষত্রস্বারা ক্ষত্রের সমৃদ্ধি ঘটে। রহৎ ক্ষত্রস্বরূপ আর নিক্ষেবল্য শস্ত্র যজ্মানের আত্মা (শরীর); এই জন্য ঐ যে রহৎ সাম্বারা পৃষ্ঠস্তোত্র নিষ্পন্ন হয়, রহৎ ক্ষত্রস্বরূপ হওয়ায় ক্ষত্রস্বারাই ঐ যজ্মানকে সমৃদ্ধ করা হয়। আবার রহৎ জ্যেষ্ঠত। (বয়োর্দ্ধি) স্বরূপ; ইহাতে যজ্মানকে জ্যেষ্ঠতাদারা সমৃদ্ধ করা হয়। রহৎ শ্রেষ্ঠতাদ্বরা সমৃদ্ধ করা হয়।

"অভি ত্বা শূর নো কুমঃ' এই রথন্তরের আধার ত্র্যচকে ' [নিক্ষেবল্য শস্ত্রের ] অনুচর করা হয়।

এই [ড়়] লোক রথন্তর এবং ঐ [স্বর্গ] লোক রহৎ।

ঐ লোক এই লোকের অনুরূপ এবং এই লোক ঐ লোকের

মনুরূপ। এই হেড় এই সে রথন্তরের আধার মস্ত্রে

অনুরূপ করা হয়, ইহাতে যজসানকে উভয় লোকেই সম্যক্রূপে ভোগসমর্থ করা হয়। আবার রথন্তর ত্রন্দ এবং রহৎ

ফল্র; ক্ষল্র নিশ্চিতই ব্রন্দে প্রতিষ্ঠিত এবং ব্রন্ধও ক্ষত্রে প্রাপ্ত

<sup>ং</sup> ২ ) "ভলা ইনং গ্রম্ন জননম্" ইত্যাদি বাজণ , প্রেদ এব ।

<sup>( 9 ) 61841) ( 8 ) 9139122 1</sup> 

<sup>(</sup>৫) "তামিদ্ধি" ইত্যাদি এবং "অভি ত্বা ভূর" ইত্যাদি এই ছুই প্রগাথে ছুইটি করিয়া ঋক্ আছে, কিন্তু প্রারোগের সময় ছুই াদকে ভিনতকে পরিণত কবিয়া উহাদিগকে শল্পের প্রতিপৎ ও পর্করে পরিণত করা হয়।

ষ্ঠিত। ইহাতেও ঐ [নিক্ষেবল্য] শস্ত্রের ঐ সামের সহিত সযোনিত্ব ( সমানস্থানত্ব ) সম্পাদন করা হয়।

"যদ্বাবান" ইত্যাদি ধায়া; তাহার সন্বন্ধে ব্রাহ্মণ পূর্বে উক্ত হইয়াছে।

"উভয়ং শৃণবচ্চ নঃ" ইত্যাদি সামপ্রগাথ [ রুহৎ ও রথন্তর ] উভয় সামের অমুকূল; উভয় প্রগাথে উভয় সামেরই প্রয়োগ করিবে।

## ভূতীয় খণ্ড

#### শস্ত্র নিরূপণ

"তমু ফুঁহি যে। গভিভূত্যোজাঃ" [নিক্ষেবলা শক্ত্রের এই নিবিদ্ধানীয় ] দূক্তে "অভি" শব্দ থাকায় উহা [শক্ত্রের অভিভব পক্ষে অনুকূল। [ঐ ঋকের ] "অষাচ্মুগ্রং দহমানমাভিঃ" এই [ভৃতীয় চরণে] উগ্র শব্দ ও দহমান শব্দ থাকায় উহা ক্ষত্রের পক্ষে অনুকূল। ঐ দূক্তের ঋক্ পোনেরটি; পঞ্চদ স্তোম ওজঃস্বরূপ, ইন্দ্রিয়স্বরূপ ও বীর্যান্ত্রির বিজনাও ওজঃস্বরূপ, ক্ষত্রেস্বরূপ ও বীর্যান্ত্রির বিজনাও ওজঃস্বরূপ, ক্ষত্রেস্বরূপ ও বীর্যান্ত্রির বিজনাব ওজঃ, ক্ষত্র, ও বীর্যান্ত্রারা সমৃদ্ধ করা

<sup>( 5 ) 3-198161</sup> 

<sup>্</sup>ৰ) "তে দেবা অক্ৰন্ মৰ্বং বো অবোচণা" ইন্যাদি বান্ধণ প্ৰেন্দেও :

<sup>( + ) +1:315 1</sup> 

<sup>( ) ! 1341</sup> 

হয়। উহার ঋণি ভরদ্বাজ্ঞ; রহৎ সামও ভরদ্বাজের সম্বন্ধযুক্ত; ঐ ঋষির সম্বন্ধ থাকায় এই ক্রতুও সম্পূর্ণ হয়।

এই ক্ষজ্রিয়ের যজ্ঞে পৃষ্ঠস্তোত্ত [ কেবল ] রহৎ-সামসাধ্য হইলেও উহা সমৃদ্ধ; সৈই জন্য যেখানে ক্ষজ্রিয় যজ-মান যাগ করেন, সেখানে রহৎকেই পৃষ্ঠ করিবে ও তাহাতেই যজ্ঞ সমৃদ্ধ হইবে।

## চৰুথ গণ্ড

#### শস্ত্র নিরূপণ

মাধ্যন্দিন সবনে ] হোত্রকগণের শস্ত্র ঐকাহিক প্রিকৃতি ] যজের সমান; ঐকাহিক যজে বিহিত হোত্রক-গণের শস্ত্র শান্তি প্রতিষ্ঠা ও সমৃদ্ধির হেতু। শান্তি প্রতিষ্ঠা ও সমৃদ্ধি ঘটাইয়া উহা সকলবিষয়ে অনুকৃল হয় ও সর্ব্বপ্রকারে সমৃদ্ধ হয়, যজের ভংশ ঘটায় না। সকল বিষয়ে অনুকৃল ও পর্বাপ্রকারে সমৃদ্ধ হওয়ায় এই সর্বান্তুক্ল ও সর্বসমৃদ্ধ হোত্রকশস্ত্রে সকল কামনা পাওয়া যাইতে পারে। সেই জন্য যেখানে একাহ্যজে সকল স্তোম ও সকল পৃষ্ঠ বিহিত হয় না, সেহানে হোত্রকের শস্ত্রও ঐকাহিকের সমান করিলে যজ্ঞ সমৃদ্ধ হইয়া থাকে।

২) অকুতি ধরের বুংও ও রগপরে ১০ সালের বিধান লাছে, কাঞ্চ প্রেক ংক্ষণে বৃহচ্ছের বিধান ।

কেহ কেহ বলেন, এই [ ক্ষজ্রিয় যজ্ঞ ] উক্থ্যসংশ্ব;
ইহার [ সকল স্তোত্ত্রেই ] পঞ্চদশ স্তোমের প্রয়োগ করিবে।
কেননা পঞ্চদশ স্তোম ওজঃশ্বরূপ, ইন্দ্রিয়ন্থরূপ ও বীর্যান্থরূপ;
রাজন্যও ওজঃশ্বরূপ ক্ষত্রন্থরূপ বীর্যান্থরূপ; এরূপ করিলে যজনাকে ওজঃ, ক্ষত্র ও বীর্যা দারা সমৃদ্ধ করা হইবে।
ইহার স্তোত্তের ও শস্ত্রের সংখ্যা [ সমৃদ্যে ] ত্রিশটি হইবে;
কেননা বিরাটের ত্রিশ অক্ষর। বিরাট অন্নশ্বরূপ; এরূপ করিলে
যজ্মানকে অন্নশ্বরূপ বিরাটেই প্রতিষ্ঠিত করা হইবে। অত্তর্বে এই ক্ষত্রিয় যজ্ঞ উক্থ্যসংশ্ব হইয়া পঞ্চদশ-স্তোম-বিশিষ্ট হইবে। ইহাই তাহারা বলেন।

ভিতর ];—[ক্ষজিয়ের] জ্যোতিন্টোম [ উক্থ্যসংশ্ব না হইয়া ] অগ্নিটোমসংশ্বই হইবে। স্তোম সকলের মধ্যে তির্থ ক্ষজ্রসাপ ও পঞ্চদশ ব্রক্ষাস্তরপ; ব্রক্ষা ক্ষজের পূর্ববর্তী; ব্রক্ষা পূর্বের থাকিলে ব্যলমানের রাষ্ট্র উত্তা হইবে ও অন্যের নিকট ব্যথা পাইবে না। সপ্তদশ স্তোম বৈশ্যস্তরপ ও এক-বিংশ স্তোম শূদ্রবর্ণের অন্তরপ। এতদ্ধারা বৈশ্যকে ও শূদ্রবর্ণের কর্মাপুগামী করা হয়। আবার স্তোমসকলের মধ্যে তির্থ তেজঃস্বরূপ, পঞ্চদশ বীঘ্যস্তরূপ, সপ্তদশ জন্মনাভ্যরূপ, একবিংশ প্রতিষ্ঠাস্থরূপ। এতদ্ধারা ব্যলমানকে ব্যলশেষে তেজ, বীর্ঘ্য, জন্ম ও প্রতিষ্ঠাদ্ধারা সমৃদ্ধ করা হয়। অত্যব ক্ষজিয়ের জ্যোতিন্টোম [ ঐ চারিটি স্তোমে র্ক্ত ] অগ্রিন্টোমই হইবে। ঐ অগ্নিন্টোমে স্তোত্র ও শস্তের সংখ্যা সমৃদ্ধে চব্বিশা; চব্বিশটি অর্দ্ধমাস একযোগে সংবৎসর হয়; সংবৎসণে ভর সম্পূর্ণ হয়। ইহাতে যজ্যানক্ষে সম্পূর্ণ গ্রে

প্রতিষ্ঠিত করা হয়। সেইজন্য [ ক্ষত্রিয়ের ] জ্যোতিষ্টোম অগ্রিষ্টোমই হইবে, অগ্নিষ্টোমই হইবে।

# সপ্তত্রিংশ অধ্যায়

#### প্রথম থগু

## পুনরভিষেক

রাঞ্জরে ত্রুতু সমাপ্তির পর ক্ষত্রিয়যজমানের অভিষেক হয়। এই অভিষেকের নাম পুনুরভিষেক। উহাই সপ্তত্রিংশ অধ্যায়ের বর্ণনীয়।

অনন্তর ক্ষজ্রিয়ের পুনরভিষেকের বিধান। যে ব্যক্তি ক্ষজ্যি হইয়া দীক্ষিত হন, তাঁহার ক্ষত্র প্রসূত হয় (স্বকর্ত্বর দাধনে প্রবৃত্ত হয়)। তিনি অবভ্থ অনুষ্ঠানের পর অন্বন্ধ্য [নামক পশুযাগ] সম্পাদন করিয়া উদবদান ইপ্তিদারা কর্মন্দ্রাপ্রনে প্রবৃত্ত হন। সেই উদবদান ইপ্তিদারা কর্মন্দ্রায় তাঁহার অভিষেক হয়। এই দকল দ্রব্যসম্ভার ঐ কর্মের পূর্বেই সংগ্রহ করিতে হয় যথাঃ—উত্তম্বরনির্মিত আদন্দী—উহার প্রাদেশপ্রমাণ [চারিটি] পদ থাকিবে, তাহার সাথার ও পার্শের কাষ্ঠগুলি অরত্বি-(প্রাদেশন্বয়)-প্রমাণ হইবে। মুঞ্জ তুণদারা তাহার বয়ন (ছাউনি) হইবে। ব্যাগ্রচর্ম্ম আন্তর্ম ইরবে। তার্দ্র উত্তম্বরের চম্প, ও একটি

উত্তম্বর শাখা আবশ্যক। ঐ চমদে এই আটটি দ্রব্য রাখিতে হইবে; দধি, মধু, সর্পি, আতপযুক্ত রৃষ্টির জল, বাষ্পা, তোকা ( অঙ্কুর ), হুরা ও দূর্ববা। [ দেবযজনদেশে বেদির উত্তর পশ্চিম ও দক্ষিণে যে তিনটি রেখা স্ফ্যদ্বারা অঙ্কিত করা হয় তমাধ্যে বিদির দক্ষিণদিকের স্ফ্য-অঙ্কিত রেখায় পূর্বব্যুথ করিয়া ঐ আসন্দী স্থাপন করিবে। ঐ আসন্দীর তুই পা বেদির ভিতরে ও তুই পা বেদির বাহিরে থাকিবে <sup>,</sup> ঐ ভূমি শ্রীস্বরূপ। বেদির ভিতরে যে ভূমি আং., উহা পরিমিত ( অল্প ); বেদির বাহিরে যে ভূমি থাকে, তাহ' অপরিমিত ও বিস্তীর্ণ। সেই জন্য বেদির ভিতরে ছুই পা ও বেদির বাহিরে ছুই পা রাখিলে বেদির ভিতরে 😗 বেদির বাহিরে যে যে কামনা দিদ্ধ হয়, দেই উভয় কামনাই লাভ করা যায়।

# দ্বিতীয় খণ্ড পুনরভিষেক

লোমের দিক উপরে রাখিয়া ও গ্রীবাভাগ পূর্ববমুখে করিয়া ব্যান্ত্রচর্মের আন্তরণ ঐ আদন্দীর উপর পাতিতে হইবে: ঐ যে ব্যান্ত, উহা আরণ্য পশুগণের মধ্যে কলস্বরূপ ; রাজ্যুও ক্ষত্রস্বরূপ। ইহাতে ক্ষত্রধারা ক্রকে সমূদ্ধ করা হয়। যজমান ঐ আসন্দীর পশ্চাতে পূর্বব্যুথে বসিয়া দক্ষিণ জাই ভূমিম্পুট করিয়া উভয় হল্তে শাসন্দী ম্পার্শ করিয়া এই মার্

পড়িবেন:--"গায়ত্রীছন্দের সহিত যুক্ত হইয়া অগ্নি, তথা উঞ্চিষের সহিত দ্বিতা, অনুষ্টুভের সহিত দোম, রুহতীর সহিত বৃহস্পতি, পঙ্জির সহিত মিত্রাবরুণ, ত্রিষ্ট্রভের সহিত ইন্দ্র, জগতীর সহিত বিশ্বদেবগণ তোসাতে আরোহণ করুন। তাঁহার অনুবর্তী হইয়া রাজ্য, দাআজ্য, ভৌজ্য, স্বারাজ্য, বৈরাজ্য, পারমেষ্ঠ্য রাজ্য, মাহারাজ্য, আধিপত্য, স্ববশতা ও চিরস্থায়ী প্রতিষ্ঠালাভের জন্ম আমিও তোমাতে আরোহণ করিব।" ওই বলিয়া আগে দক্ষিণ জাকু ও পরে বাম জানু দারা ঐ গাদন্দীতে আরোহণ করিবেন। এইরূপ অনু-ষ্ঠানই বিধেয়। যে সকল ছন্দে উত্রোত্তর চারিটি অক্ষর বাড়িয়া গিয়াছে, সেই দেই ছল্দের সহিত যুক্ত হইয়া দেবগণ এই শ্রীম্বরূপ আসন্দীতে আরোহণ করিয়াছেন ও উহাতেই তাঁহারা প্রতিষ্ঠিত রহিয়াছেন; যথা, অগ্নি গায়ত্রীর সহিত, দবিতা উঞ্চিষের সহিত, সোম **অনুষ্টুভের সহিত, রহস্পতি** রহতীর ুত, মিত্রাবরণ পঙ্ক্তির স্থিত, ইন্দ্র ত্রিষ্টুভের সহিত ও। ব বাদবগণ জগতীর সহিত আরোহণ করিয়াছেন। "মামগায়ত্রাভবৎ সমুগ্ বা"—–গায়ত্রী অগ্নির সহিত যুক্ত হইয়া-ছিলেন—ইত্যাদি ঋকে এই সকল দেবতা ও ছন্দের িযোগের বিষয়] বলা হইয়াছে। যে যজমান ক্ষত্ৰিয় হইয়া এই সকল দেব-তার অনুবর্ত্তী হইয়া এই আদন্দীতে আরোহণ করেন, তাঁহার

<sup>(</sup>১) রাজাং দেশাধিপতার। সাম্রাজ্যং ধর্মেণ পালনন্। ভৌজ্যং ভোগসমৃদ্ধিঃ। বারাজ্যং ব্যাপার্থীনজন্। বৈরাজামিক্রেভাো ভূপতিভাো বৈশিষ্টান্। পারমেঠাং প্রজাপতিলোকপ্রাপ্তিঃ নাহারাজ্যং তর্ত্যেভা ইতবেভো আধিক।ন্। ব্যাধিশতাং তানিতরান্ প্রতি বামিগ্রন্থ ব্যাক্ষ্যক্ষাক্ষ্যাক্ষ্য

যোগ ( অপ্রাপ্ত বস্তুর লাভ ) ও ক্ষেম (প্রাপ্ত বস্তুর রক্ষা)
সম্পাদিত হয়, তিনি উত্তরোত্তর শ্রীলাভ করেন ও প্রজাগণের
ঈশ্বরত্ব ও আধিপত্য লাভ করেন।

অনন্তর (আদন্দীতে আরোহণের পর) তাঁহার অভিষেক করিবার জন্ম জলের শান্তি মন্ত্র বলাইবেন;—"আহে অপ্সমূহ; শিব (মঙ্গলময়) চক্ষুদারা আমার দিকে চাহিয়া দেখ; শিব তমুদারা আমার ত্বক্ স্পর্শ কর; অপ্যুদ্দ—জলে অধিষ্ঠিত'—দেবগণকে আমি আহ্বান করিতেছি; তোমরা আমাতে বর্চ্চঃ (কান্তি) বল ও ওজঃ আধান কর।" [এই মন্ত্র পাঠ করিলে] অশান্ত অপ্সমূহ অভিষেকান্তে যজমানের বীর্গ্য হরণ করিতে পারে না।

# তৃতীয় খণ্ড

# পুনরভিষেক

তৎপরে উত্নর-শাখা তাঁহার [ মস্তকের ] উপরে ব্যবধান রাখিয়া পরবর্তী মন্ত্রদারা অভিষেক করিবে। [প্রথম মন্ত্র] "এই জল শিবতম (অত্যন্ত মঙ্গলপ্রদ), ইহা সকল [ রোগের ] ভেষজস্বরূপ, ইহা অমৃতস্বরূপ।" [ দ্বিতীয় মন্ত্র ] "প্রজাপতি যে জলদারা ইন্দ্রকে, রাজা সোমকে, বরুণকে, যমকে ও মন্তুকে অভিষিক্ত করিয়াছিলেন, সেই জলদারা তোমাকে

<sup>( &</sup>gt; ) व्यक्त कारतम मीमञ्जीकि अन्य मनः अर्थनामनः व्यक्ताः। ( गामन )

শভিষক্ত করিতেছি; তুমি ইহলোকে রাজার মধ্যে অধিরাজ হও।" [তৃতীয় মন্ত্র] তোমার জনগ্রিত্রী দেবী তোমাকে মহতের মধ্যে মহান্ ও চর্ষণীগণের (মনুষ্যগণের) মধ্যে সম্রাট্রন্থ জন্ম দিয়াছেন,সেই ভদ্রাজননীইতোমার জন্ম দিয়াছেন।" [চতুর্থ মন্ত্র] "বল, জ্রী, যশ ও অয় লাভের উদ্দেশে সবিতা দেবের প্রেরণাক্রমে অশ্বিদয়ের বাহু, পৃষার হস্ত, অগ্নির তেজ, সূর্যের কান্তি ও ইক্রের ইক্রিয়দারা তোমাকে আমি অভিবিক্ত করিতেছি।"

এই যজমান অন্ন ভক্ষণ করিবেন, এই ইচ্ছা করিলে "ভূ" এই [ ব্যাহ্মতি ], ইঁহারা ছুই পুরুষে [ অন্ন ভক্ষণ করিবেন ] এই ইচ্ছা করিলে "ভূভূ বঃ" এই [ ব্যাহ্মতি বয় ], ইঁহারা তিন পুরুষে [ অন্ন ভক্ষণ করিবেন ] অথবা ইনি অপ্রতিম (অতুলনাম) হইবেন, এই ইচ্ছা করিলে "ভূভূ বঃ স্বঃ" এই [ব্যাহ্মতি-এয়], উচ্চারণ করিয়া অভিষেক করিবেন। এ বিষয়ে কেহ কেহ বলেন, এই যে ব্যাহ্মতিসকল, ইহা সর্বাফলপ্রাপ্তিহেতু, এতদ্বারা যজমান অন্ত ক্ষত্রিয়কে অতিক্রম করিয়া সকল মক্রেই অভিষিক্ত হন; অতএব [ ব্যাহ্মতি প্রয়োগ না করিয়া কেবল ] "দেবস্ত ত্বা স্বিত্বঃ প্রস্বেহিনোবাহ্মভাং প্র্য়ো হস্তাভ্যাম্ অগ্নেস্তেজ্বসা সূর্যাস্ত বর্চসেন্দ্রম্থেন্ডিরিঞ্চামি বলায় প্রিয়ৈ যশদেহনাদ্যায়" এই [ যজুঃ ] মন্তেই অভিষেক করা উচিত।

কিন্তু এই মতের নিরাকরণ হইয়া থাকে। যদি এই যজমানকে অসম্পূর্ণ (ব্যাহৃতিহীন) বাক্যদ্বারা অভিষিক্ত করা হয়, তাহা হইলে আয়ু পূর্ণ হইবার পূর্বেব তাঁহার [ ইহলোক হইতে ] প্রয়াণের (মৃত্যুর) আশঙ্কা থাকে। ঐ ব্যাহ্নতি দারা যাহার অভিষেক না হয়, তাহার সম্বন্ধে সত্যকাম জাবাল ইহাই বলিয়াছিলেন। উদ্দালক আরুণি বলিয়াছেন যে, যাঁহাকে ঐ ব্যাহ্নতিত্রয় দারা অভিষিক্ত করা হয়, তিনি পূর্ণ আয়ু পাইতে সমর্থ হন ও [শক্রের] বিজয় দারা তিনি সকল [ভোগ] পাইয়া থাকেন। এই জন্ম "দেবস্থ দ্বা সবিতুঃ প্রসাবহিশিনোর্বাহ্নভাগে পৃষ্ণো হস্তাভ্যামগ্রেম্ভেজনা সূর্য্যস্থ বর্চনা ইন্দ্রস্থেন্দ্রিয়োভিষিঞ্চামি বলায় শ্রিয়ৈ যশসেহমাদ্যায় ভুভুবঃ স্বঃ" এই মস্ত্রে ভাঁহার অভিষেক করিবে।

যাগকারী ক্ষত্রিয় হইতে এই সকল অপগত হইয়।
থাকে। ব্রহ্ম ও ক্ষত্র; জলের রস, ওষধিসমূহের বিকার
অম; ব্রহ্মবর্চস, অমপুষ্টি ও পুত্রোৎপত্তি। এই সমস্ত ক্ষত্রের
অমুকূল। আর অমের ও ওষধির রস ক্ষত্রের প্রতিষ্ঠাম্বরূপ।
সেইজন্য অভিষিক্ত ক্ষত্রিয়ের সন্মুখে এই যে ছুই আছ্তি
দেওয়া হয়, তাহাতে এই যজমানে ব্রহ্ম ও ক্ষত্র উভ্যই
স্থাপিত হয়।

# চতৃথ খণ্ড পুনরভিষেক

উদ্বরের আদর্না, উদ্বরের চমস ও উদ্বরের শাখা, এই সকলের ব্যবহার হয়। উদ্বর অন্ন ও রদস্বরূপ;

<sup>( )</sup> अक श्रमार काहा, कहर भगाम बाहा, वह पृष्ट मास बाहकि मिर्ट इस

এতদ্বারা যজমানে অন্নের ও রদের স্থাপনা হয়। আর যে দধি, মধু ও ম্বতের ব্যবহার হয়, উহা জলের ও ওষধির রস-স্বরূপ ; এতদ্বারা যজমানে জলের ও ওয়ধির রস স্থাপন করা হয়। আর যে আতপযুক্ত রৃষ্টির জল, ঐ জল তেজঃ-স্বরূপ ও ব্রহ্মবর্চসম্বরূপ; এতদ্বারা যজ্মানে তেজ ও ব্রহ্ম-বর্চন স্থাপিত হয়। আর যে শষ্প ও তোক্স (অঙ্কুর), উহা অমম্বরূপ, উহা পুষ্টি ও সন্তানোৎপাদনের অনুকূল; এতদ্বারা যজমানে অন্ন, পুষ্টি ও পুত্রোৎপাদন শক্তির স্থাপনা হয়। আর ঐ যে হরা, উহা কল্রস্বরূপ ও উহা অন্নের রস; এতদ্বারা যজমানে ক্তের স্বরূপ অ্রের রুদ স্থাপিত হয়। আর যে দূর্ববা, এ দূর্ববা ওষধিমধ্যে কল্রন্থরূপ; রাজগ্রুও ক্ষত্রস্বরূপ; ক্ষত্রিয় রাষ্ট্রে বর্তুমান থাকিয়াও সর্ববত্র বিস্তৃত ও প্রতিষ্ঠিত থাকেন ; দূর্ব্বাও আপন মূলদ্বারা বিস্তৃত হইয়া ভূমিতে প্রতিষ্ঠিত থাকে। এইজন্য এই যে দূর্বার ব্যবহার হয়, এতদ্বারা যজমানে ওষধিগণের ফলের ও প্রতিষ্ঠার স্থাপনা হয়। যাগকারা এই ক্ষত্রিয় হইতে এই যে সকল <u>এব্য উৎক্রান্ত হয়, সেই সকলই এই বরুমানে স্থাপিত হয় ও</u> এতদ্বারা তিনি সমৃদ্ধ হন।

অনন্তর (অভিযেকের পর) ঐ ক্রল্রিয়ের হস্তে স্থরাপূর্ণ কাংশুপাত্র স্থাপন করিবে। "ফাদিন্ঠিয়া মদিন্ঠিয়া পবস্ব সোম ধারায়া, ইন্দ্রায় পাতবে স্থতঃ" — অহে সোম ( স্থরাদ্রব্য ), অতিশয় স্বাত্র ও মাদক তোমার ধারাহারা [ এই যজমানকে ] পুত কর; তুমি ইন্দ্রের পানের জন্ম অভিযুত হইয়াছ—এই

মন্ত্রে [ ঐ কাংস্থপাত্র ] হন্তে দিয়া পরবর্তী মন্ত্রে শান্তি বাচন করিবে; যথা—"অহে স্থরা ও সোম, তোমাদের জন্য দেবগণ পৃথক রূপে স্থান কর্মনা করিয়াছেন , পরম ব্যোমে; তোমরা পরস্পর সংসর্গ করিও না। তুমি তেজস্বিনী স্থরা; আর ইনি রাজা সোম; তোমরা আপন আপন স্থানে প্রবেশ কর ও ইহার (এই ফ্রিয়ের) হিংসা করিও না।" এই মন্ত্রে সোমপান ও স্থরাপান উভয়কে পৃথক্ করা হইতেছে। ঐ স্থরাপানের পর যে ব্যক্তিকে আপনার রাতি (ধনদাতা মিত্র) বলিয়া মনে করিবে, তাহাকেই [ পানের পর ] অবশিষ্ট স্থরা দান করিবে। ইহাই (এইরূপে উভয়ে মিলিয়া একপাত্রে স্থরাপান) মিত্রত্বের অনুকূল; এতদ্বারা ঐ স্থরাকে পানান্তে মিত্রেই প্রতিষ্ঠিত করা হয় ও প্রক্রারীও মিত্রে প্রতিষ্ঠিত হয়।

পঞ্চম গও

## পুনরভিষেক

থ্যনন্তর ( স্তরপোনের পর ) [ ভূমিস্থিত ] উত্তরশাখার শ্বভিমুথে [ আসন্দী হইতে ] অবরোহণ করিবে। উত্তরর শ্বন্ধ ও রসস্বরূপ ; এতদ্বারা শ্বন্ধ ও রসের অভিমুখে অবরোহণ

<sup>(</sup>২) পর্যে ব্যোসনি তৎকুছে উদ্যাকাণে (সায়ণ) ক্ষত্তির ব্যাসনিক উদ্যোপ ামের ক্যাপথক স্থান নির্দ্ধিষ্ট আছে: একটো প্রথক ভাবে স্বকীয় নিন্দিস্ক স্থানে থাকিবে, একট মহাদে এটবেন্ট্ ইয়ান্তাংগ্যান

করা হয়। [আসন্দার] উপরে উপবিষ্ট থাকিয়াই ভূমিতে উভয় পদ স্থাপন করিয়া এই অবরোহণকালীন মন্ত্র বলিবে— "আমি দ্যাবাপৃথিবীতে প্রতিষ্ঠিত হইতেছি, প্রাণ ও অপানে প্রতিষ্ঠিত হইতেছি, অহোরাত্রে প্রতিষ্ঠিত হইতেছি, অমপানে প্রতিষ্ঠিত হইতেছি, অম্বোরাত্রে প্রতিষ্ঠিত হইতেছি, অম্বোরাত্রে প্রতিষ্ঠিত হইতেছি।" যে ক্ষত্রিয় পুনরভিষেকে অভিষিক্ত হইয়া এই মন্ত্রে প্রত্যবরোহণ করেন, তিনি [অভিষেকের] অত্তে সমস্ত আস্থাদারা প্রতিষ্ঠিত হন, এই সমৃদয়ে প্রতিষ্ঠিত হন, উত্তরোভর শ্রীলাভ করেন ও প্রজাগণের ঈশ্বরত্ব ও আবিপত্য লাভ করেন।

ঐ প্রত্যবরোহণ মন্ত্রে প্রত্যবরোহণের পর [ভূমিতে]
উপস্থ আসনে পূর্বমূথে বসিয়া "নমো ত্রহ্মণে নমো
ক্রহ্মণে নমো ত্রহ্মণে তিনবার ত্রহ্মকে প্রণাম করিয়া
"বরং দদামি জিত্যা অভিজিত্যৈ বিজিত্যৈ সংজিত্যে" ক্র্য, অতিজয়, বিজয় ও সংজয়ের জন্য [ত্রাহ্মণকে] বর
গোভী) দান করিতেছি—এই মস্ত্রে বাক্য ত্যাগ করিবে।
"নমো ত্রহ্মণে নমো ত্রহ্মণে নমো ত্রহ্মণে" বলিয়া তিনবার
যে ত্রহ্মকে প্রণাম করা হয়, এতদ্বারা ক্ষত্রকে (ক্ষত্রিয়ন্ত্রকে)
ত্রহ্মের (ত্রাহ্মণডের) বশীভূত করা হয়। যেথানে ক্ষত্র
ত্রহ্মের বশীভূত থাকে, সেথানে রাষ্ট্র সমৃদ্ধ ও বারপুরুষযুক্ত
হয়; সেই ক্ষত্রিয়ের বীর [পুত্র] জন্ম। আর যে "বরং

<sup>( &</sup>gt; ) উপস্থমাসন-বিশেষম্ !

<sup>(</sup>२) জিতিঃ জন্মাত্রম্। অভিবৃঃ সর্বোব্ দেবেব্ জিতিঃ অভিজিতিঃ। প্রবল**ুর্জন**শক্রণাং শাক্রমান্ত বিবিধা জন্মেবিজিতিঃ। পুনঃ শক্রমাহিতাদ মমাগ্রুলয় সংক্রিভিঃ"

দদানি জিত্যা অভিজিতৈ বিজিতাৈ সংজিতৈ৷" এই মন্ত্রে বাগ্বিদর্গ করা হয়, উহার মধ্যে যে "দদানি"—দিতেছি— এই পদ আছে, উহাতেই বাক্যের জয় ঘটে। এই যে বাক্যের জয়, ইহাতেই যজমানের এই কর্ম সমাপ্তি লাভ করে।

বাক্য বিসর্জ্জনের পর [ আসন হইতে ] উঠিয়া এই মন্ত্রে আহবনীয়ে সমিৎ প্রক্ষেপ করিবে; যথা "সমিদসি সম্বেঙ্ক্ষ্ ইন্দ্রিয়েণ বীর্য্যেণ স্বাহা"—তুমি সমিৎ, তুমি ইন্দ্রিয় ও বীর্য্য দারা [ আমাকে ] সংযুক্ত কর, স্বাহা—এতদ্বারা ইন্দ্রিয় ও বীর্য্যদারা আপনাকে কর্মান্তে সমুদ্ধ করা হয়।

সমিৎ আধানের পর পূর্বোত্তর মুখে (ঈশানকোণের মুখে)

এই মন্ত্রে তিন পদ পরিক্রমণ করিবে—"তুমি দিক্সমূরের
কল্পনা করিতেছ, দেবগণের অভিমুখে আমাকে কল্পনা কর,
আমার যোগক্ষেমের কল্পনা কর, আমার অভয় হউক।" এইরূপে ক্ষত্রিয় পরাজয়রহিত দিকে উপস্থিত হন; ঐ দিকৃ পূর্বের
জিত হইয়াছিল, এখন ইহা পরাজয়রহিত হয়। অতএব এই
কর্মই বিধেয়।

## ষষ্ঠ খণ্ড

# পুনরভিষেক

দেবগণ ও অহ্বরগণ এই লোকসমূহে যুদ্ধ করিয়াছিলেন। তাঁহাদের পূর্ববিদকে যুদ্ধ হইয়াছিল; সেখানে অহ্নরেরা জয়লাভ করিয়াছিল; পরে দক্ষিণদিকে যুদ্ধ হইয়াছিল, দেখানেও অন্ত রেরা জয়লাভ করিয়াছিল; পরে পশ্চিমদিকে যুদ্ধ হইয়াছিল, সেথানেও অহুরেরা জয়লাভ করিয়াছিল; পরে উত্তরদিকে যুদ্ধ হইয়াছিল, সেথানেও অহুরেরা জয়লাভ করিয়াছিল। পরে যথন পূর্ববি ও উত্তর এই উভয়ের অবান্তর (মধ্যবর্তী) দেশে (অর্থাৎ ঈশানকোণে) যুদ্ধ হইয়াছিল, তথন দেবগণ জয়লাভ করিয়াছিলেন।

তুই সেনা [ যুদ্ধার্থ ] পরস্পর সম্মুখীন হইলে যদি [ জয়ার্থী ] ক্ষত্রিয় সেই অভিধিক্ত ক্ষত্রিয়ের নিকট উপস্থিত হইয়া বলেন, "যাহাতে আমি এই [শক্তপক্ষের ] সেনা জয় করিতে পারি, সেইরূপ আমাকে [ সাহায্য ] করুন", তাহাতে বদি তিনি "তাহাই করিব" বলিয়া সম্মত হন, তাহা হইলে তিনি (অর্থাৎ সেই সাহায্যকারী অভিষিক্ত ফল্রিয়) "বনস্পতে বীঙ্বঙ্গো হি ভূয়াঃ" ' এই মত্ত্রে তাঁহার রথের উর্দ্ধভাগ স্পাশ করিয়া পরে সেই [ সাহায্যপ্রার্থী ] ক্ষব্রিয়কে লক্ষ্য করিয়া এই মন্ত্র বলিবেন ;—যথা "তুমি এই [ পূর্ব্বোত্তর বা ঈশান ] দিকে উপস্থিত হও, তোমার রথ [অস্ত্রাদিতে] সজ্জিত হইষা [ প্রথমে ] ঐদিকের অভিমূথে ( ঈশান মুখে ) চলুক; পরে রথ [ ক্রমান্বয়ে ] উত্তরমুথে, পশ্চিমমুথে, দক্ষিণমুথে ও প্রবিমুখে চলিয়া শত্রুর সম্মুখে উপস্থিত হউক।" তৎপরে ''মভীবৰ্ত্তেন হবিষা'' ৈ এই সূক্তে [ জয়াৰ্থী ] ব্যক্তিকে ঐসকল দিকে যাইতে বলিবেন, এবং তিনি যথন যাইতে পারিবেন,

<sup>(</sup>३) ७।८१।२७।

<sup>(+) 3+159845</sup> 

তথন অপ্রতিরথসূক্ত শাসসূক্ত ও সৌপর্ণসূক্ত পাঠ করিয়া তাঁহার প্রতি চাহিয়া থাকিবেন। এরপ করিলে সেই ব্যক্তি [শক্রুর] সেনা জয় করিতে পারিবেন।

আর যদি কোন ব্যক্তি সংগ্রামে ( দ্বন্দ্বযুদ্ধে ) প্রবৃত হইয়া সেই [ অভিষিক্ত ] ক্ষত্রিয়ের নিকট উপস্থিত হইয়া বলেন "যাহাতে আমি এই সংগ্রামে জয়লাভ করি, সেইরূপ আমাকে [ সাহায্য ] করুন," তাহা হইলেও তিনি সেই ব্যক্তিকে ঐ [ ঈশান ] দিকেই যুদ্ধ করিতে বলিবেন: তাহাতেই তিনি সংগ্রামে জয়লাভ করিবেন।

যদি কোন ব্যক্তি রাষ্ট্র হইতে ভ্রম্ট হইয়া এই [অভিবিক্ত] ক্ষত্রিয়ের নিকট উপস্থিত হইয়া বলেন, "যাহাতে আমি এই রাষ্ট্র ফিরিয়া পাই, সেইরূপ আমাকে [সাহায্য] করুন," তাহা হইলেও তিনি সেই ব্যক্তিকে সেইদিকে প্রস্থান করিতে বলিবেন; তাহাতেই সে ব্যক্তি রাষ্ট্র ফিরিয়া পাইবেন।

সেই [ অভিষক্ত ] ক্ষজ্রিয় [ তিনপদ পরিক্রমণ ও ঈশান মুখে উপস্থানের পর ] "অপ প্রাচ ইন্দ্র বিশ্বা অমিত্রান্" " এই শক্রনাশক ঋক্ উচ্চারণ করিয়া গৃহে যাইবেন। এইরূপ করিলে সকল স্থানেই তাঁহার শক্রনাশ ও অভয় ঘটে। যিনি এইরূপে ঐ শক্রনাশক মন্ত্র বলিয়া গৃহে প্রতিগমন করেন. তিনি উত্তরোত্তর শ্রীলাভ করেন, এবং প্রজাগণের ঈশ্বরত্ব ও আধিপত্য লাভ করেন।

<sup>(</sup>৩) "আশুণ শিশানঃ" ইত্যাদি ১০ মণ্ডলের ১০৩ স্বস্ত ।

ь в ) "পাদ ইথা" ইত্যাদি ১০ মণ্ডলের ১৫২ প্রস্তা।

<sup>(</sup>৫) "প্রধাররত্ব মধুনঃ" ইত্যাদি কর 🕟 (৩) ১-(১০১)

গৃহে প্রতিগমনের পর অন্থ কর্মের শেষে গৃহ্ণ ( স্মার্ত্ত ) প্রায়র পশ্চাতে উপবিষ্ট এবং অয়ারন্ধ দেই ক্ষত্রিয়ের অনার্ত্তি ( গীড়াহানি ), অরিষ্টি ( শক্রহানি ), অজ্যানি ( দ্রব্যপ্রাপ্তি ) ও অভয় কামনায় ঋত্বিক্ ( অধ্বর্তুত্ত ) কাংদ্যপাত্রে চারিবার আজ্য গ্রহণ করিয়া যথাবিধি [ নিম্নোক্ত প্রপদ মন্ত্র উচ্চারণপূর্বক ] । ইন্দ্রের উদ্দেশে তিনবার আহ্নতি দিবেন।

# সপ্তম খণ্ড পুনরভিষেক

[ ১ ] "পর্তিষ্ প্রধন্ধ বাজদাতয়ে, পরি রত্রা-[ ভ্রানা প্রাণমস্তং প্রপাসতেইয়নদা শর্ম বর্ণাভয়ং অসলে দহ প্রজয়া দহ পশুভিঃ ]-ি দক্ষণিঃ, দ্বিষন্তরধ্যা ঋণয়া ন ঈয়দে সাহা" '—হে ইন্দ্র, আমাদের চারিদিকে অয়লানের নিমিত্ত প্রস্তুত হণ্ণ, রত্রসমূহের (শক্রগণের) দক্ষণি (বিনাশকর্তা) হণ্ড, আমাদের দেবকারী শক্রের বধের জন্ম চেফা কর—[ এই সেই ক্রিয়ে ভূলোক ব্রন্ধা প্রাণ ও অমৃত প্রাপ্ত ইইয়াছেন, ইইার স্বস্তির জন্ম প্রজা ও পশুর সহিত শন্ম (স্থা) বর্মা (কবচ) ও অভ্য দান কর ]—স্বাহা।

<sup>(</sup> গ ) এই প্রশাদ মান্তর পরাধান্তে বলা হইবো। এক মানের ভিতরে ফলা ঘদ প্রক্ষিপ্ত করির। প্রাপদমন্ত্র গঠিত হয়। প্রক্ষিপ্তং পন সাতং যাক্ষিন, চুচারণে উহচ্চারণং প্রশাদম।

<sup>(</sup>১) ৯ মণ্ডলের ১১০ প্রক্তের প্রথম ঋক্। বংগার দিতীয় চরণ "পরি বুজাণি দক্ষণিঃ" এই চরণের মধ্যে "ভূর্নান্দেশ ওংশ এই পদগুলি প্রক্ষেপ করিয়া প্রথম প্রথম সংগ্রহ ১ইলা।

[২] "শাসু হি ত্বা স্নতং সোম মদামিদি, মহে সম[ ভুবো ব্রহ্ম প্রাণময়তং প্রপদ্যতেহ্য়মদো শর্মবর্মাভয়ং
সম্ভয়ে সহ প্রজয়া সহ পশুভিঃ ]-র্য রাজ্যে, বাজাঁ অভি
পবমান প্রগাহদে স্বাহা" — হে দোম, অভিষবের পর
তোমাকে পাইয়া আমরা মত্ত হইয়াছি; অহে সমরপটু [ইন্দ্র],
মহৎ রাজ্যে ইহাকে স্থাপন কর; হে পবমান, চারিদিকে অয়
সম্পাদন কর;—[ এই সেই ক্ষত্রিয় ভুবর্লোক ব্রহ্ম প্রাণ ও
অয়ত প্রাপ্ত হইয়াছেন, ইহার স্বস্তির জন্য প্রজা ও পশুর
সহিত শর্ম বর্ম ও অভয় দান কর ]—স্বাহা।

[৩] "অজীজনো হি প্রমান সূর্যাং, বিধারে শ- স্থিত কা প্রাণময়তং প্রপদ্যতেহয়মসো শর্মা বর্মাভয়ং সম্ভয়ে ৸হ প্রজয়া সহ পশুভিঃ ]-কানা পয়ঃ, গোজীরয়া রম্ভমাণঃ পুরং ধ্যা স্বাহা" —হে প্রমান [ইন্দ্র], তুমি সূর্য্যের জন্ম দিয়াছ, শক্তিদ্বারা তুমি [মেঘমধ্যে] জল ধারণ করিতেছ, গাভীগণের জীবনার্থ যত্নপর হইয়া পূর্ণ ফলদানবিষয়ে চিতঃ কর;—[এই সেই ক্ষত্রিয় স্বর্লোক ব্রক্ষা প্রাণ ও অয়ত প্রাপ্ত হইয়াছেন; ইহার স্বস্তির জন্ম প্রজা ও পশুর সহিত শর্মা বর্মা ও অভয় দান কর]—স্বাহা।

[ অভিষেক ক্রিয়ার অস্তে ] ঋত্বিক্ ( অধ্বযুৰ্ত্ত ) যাঁহার

<sup>(</sup>২) ৯ মণ্ডল ১১০ স্জের বিতীয় ঝক্; ইহার বিতীয় চরণ "মহে সমগ্য রাজ্যে"; তাহার মাধ্য "ভূবো প্রশ্ন----পশুভিং" এই পদশুলি প্রক্ষিপ্ত ইইয়াছে।

<sup>(</sup>৩) ন মওল ১১০ স্জের তৃতীয় ঋক; ইহার দিতীয়চরণ "বিধারে শব্দা প্রঃ," ইহার মধ্যে "বর্জ----পণ্ডভিঃ" এই পদগুলি প্রক্ষিও হইয়াছে।

জন্ম কাংস্থ পাত্রে চারিবার আজ্য গ্রহণ করিয়া প্রপদ উচ্চারণ-পূর্ব্বক ইন্দ্রের উদ্দেশে এই তিন আহুতি দেন, তিনি আর্ত্তি-হীন, রিষ্টিহীন ও অপরাজিত থাকিয়া এবং ত্রয়ীবিভাদারা রক্ষিত হইয়া সকল দিক্ অনুসরণ করিয়া সঞ্চরণ করেন ও ইন্দ্রের লোকে প্রতিষ্ঠিত হন।

অনন্তর ( হোমের পর ) দর্ববিশ্রাশেষে এই মল্রে গাভী, অশ্ব ও পুরুষের উৎপত্তি প্রার্থনা করিবে; যথা—"ইহ গাবঃ প্রজায়ধ্বমিহাশা ইহ পুরুষাঃ, ইহো সহস্রদক্ষিণো বীরস্ত্রাতা নিষীদতু"—গাভীগণ, অশ্বগণ, পুরুষগণ, এই রাজ্যে তোমরা উৎপন্ন হও; এই রাজ্যেই বীর (পুরুষ) সহস্র [গাভী] দক্ষিণাদানে সমর্থ হইয়া [প্রজার] ত্রাণকর্তারূপে অবস্থান করুন। যিনি কর্মান্তে এইরূপে গাভী, অশ্ব ও পুরুষের প্রার্থনা করেন, তিনি বহু প্রজা ও পশুলাভে বদ্ধিত হন। ইহা জানিয়া (ঋত্বিকেরা) যে ক্ষত্রিয়ের যাগ করেন, সেই ফল্রিয় কাহারও নিকট অপকর্ষ প্রাপ্ত হন না। আর ইহা না সানিয়া ঋত্বিকেরা ঘাঁহার যাগ করেন, তিনিই অপকর্ষ প্রাপ্ত হন। নিযাদ অথবা চোর অথবা পাপকারীরা যেমন বিত্রবান্ (ধনী) পুরুষকে অরণ্যে লইয়া গিয়া তাহাকে গর্ভে নিক্ষেপ করিয়া তাহার বিত্ত অপহরণপূর্বক পলাইয়া যায়, দেইরূপ দেই [ অনভিজ্ঞ ] ঋত্বিকেরাও যজমানকে [নরকরূপ] গর্ত্তে নিক্ষেপ করিয়া তাহার বিত্ত (তদত্ত দ্ফিণাদি ) লইয়া পলায়ন করে।

<sup>(</sup>৪) "ত্রব্য বিন্যারে কণেণ গুলঃ বেদত্রবোজসপ্রেণ রকিডঃ" ( সায়ণ )

পরিফিতের পুত্র জনমেজয় ইহা জানিয়া এই কথা বলিয়াছিলেন যে, আমি ইহা জানি, আর যাঁহারা ইহা জানেন
সেই ঋত্বিকেরা আমার যাগ করেন, অতএব আমি জয়লাভ
করিব, আমার প্রতিকূলবর্তী সেনাকে আমি তাহার প্রতিকূল
সেনাদ্বারা জয় করিব, দেবপ্রেরিত বা মনুষ্যপ্রেরিত বাণ
আমাকে স্পর্শ করিবে না, আমি পূর্ণ আয়ু প্রাপ্ত হইব, ও
সার্কভৌম (অধিপতি) হইব। ইহা জানিয়া ঋত্বিকেরঃ
য়াঁহার জন্ম যাগ করেন, তাঁহাকে দেবপ্রেরিত বা মনুয়প্রপ্রেরিত
বাণ স্পর্শ করিতে পারে না, তিনি পূর্ণ আয়ু প্রাপ্ত হন ও
সার্কভৌম (অধিপতি) হইয়া থাকেন।

# অফাত্রিংশ অধ্যায়



#### প্রথম খণ্ড

#### ঐন্দ্র মহাভিষেক

ক্ষজিয় রাজার অভিষেক বর্ণিত হইল। দেবগণ ইন্দ্রকে যে অনুষ্ঠান ছারা দেবরাজ্যে অভিষিক্ত করিয়াছিলেন, সেই ঐক্র মহাভিষেক অনুষ্ঠান এই অধ্যায়ে বর্ণনীয়। ইহাতে আরোহণ, উৎজ্যোশন, অভিমন্ধণ প্রভৃতি ক্ষেক্টি অভিরিক্ত অনুষ্ঠান আছে; সেইগুলি বিশেষতঃ বর্ণিত হইতেছে।

তদনন্তর ইন্দ্রের মহাভিষেক। প্রজাপতির সহিত দেবগণ বলিয়াছিলেন, ইনিই (ইন্দ্রই) দেবগণের মধ্যে সর্বাপেকা তেজস্বী, বলিষ্ঠ, সহিষ্ণু, সাধুশীল ও [কার্য্য সম্পাদনে] পারক, ইঁহাকেই আমরা অভিদিক্ত করিব। তাহাই হউক বলিয়া তাঁহারা ইন্দ্রকেই তথন অভিষিক্ত করিলেন। তাঁহার জন্ম দেবগণ ঋক্-নামক আদন্দী সংগ্রহ করিলেন; রুহৎ ও রথন্তরকে ঐ আদন্দীর সম্মুখের পা করিলেন, বৈরূপ ও বৈরাজকে পশ্চাতের পা করিলেন, শাকর ও রৈবতকে শীর্ষস্থ ফলক করিলেন, নৌধদ ও কালেয়কে পার্শস্থ ফলক করিলেন, ঋক্ষমুহকে পূৰ্ববমূপে বিস্তার করিয়াও সামসমূহকে তির্য্যক্ ভাবে বয়ন করিয়া [ছাউনি] প্রস্তুত করিলেন, যজুঃসকল ্রি ছাউনির অন্তর্গত ] ছিদ্র হইল, যশ আস্তরণ হইল, শ্রী উপবৰ্হণ (উপাধান) হইল। সবিতা ও ব্লহস্পতি ঐ আসন্দার সম্মুখের ছুই পা ধরিলেন, বায়ু ও পূ্যা প\*চাতের চই পা ধরিলেন, মিত্র ও বরুণ শীর্ষকলকদ্বয় ধরিলেন ও ষ্টাৰয় পাৰ্ষের কলকষয় ধরিলেন। ইন্দ্র সেই আসন্দীতে এই মত্তে আরোহণ করিলেন, যথা—"[হে আসন্দি] গায়ত্রী ছক ত্রিবুৎ স্তোম ও রথন্তর সামের সহিত বস্ত্রগণ তোমাতে মারোহণ করুন, আমি সামাজ্যের জন্ম তাঁহাদের পশ্চাৎ ারোহণ করি; ত্রিষ্টুপ্ ছন্দ পঞ্চশ স্তোম ও রহৎ সামের সহিত রুদ্রগণ তোমাতে আরোহণ করুন, আমি ভৌজ্যের জন্ম তাঁহাদের পশ্চাৎ আরোহণ করি; জগতী ছন্দ সপ্তদশ স্তোম ও বৈরূপ দামের সহিত আদিত্যগণ তোমাতে আরোহণ করুন, আমি স্বারাজ্যের জন্ম তাঁহাদের পশ্চাৎ আরোহণ অমুষ্ট্রপ্ ছন্দ একবিংশ স্তোম ও বৈরাজ সামের শহিত বিশ্বদেবগণ তোমাতে আরোহণ করুন, আমি বৈরাজ্যের জন্ম তাঁহাদের পশ্চাৎ আরোহণ করি; পঙ্ক্তি ছন্দ ত্রিণব স্তোম ও শাক্ষর সামের সহিত সাধ্যগণ ও আপ্যাদেবগণ তোমাতে আরোহণ করুন, আমি রাজ্যের জন্ম তাঁহাদের পশ্চাৎ আরোহণ করি; অতিচ্ছন্দ ছন্দ ত্রয়ন্ত্রিংশ স্তোম ও রৈবত সামের সহিত মরুদ্দাণ ও অঙ্গিরোদেবগণ তোমাতে আরোহণ করুন, আমি পারমেষ্ঠ্য মাহারাজ্য আধিপত্য স্ববশতা ও চিরপ্রতিষ্ঠার জন্ম তাঁহাদের পশ্চাৎ আরোহণ করি।" এই বলিয়া তিনি সেই আসন্দীতে আরোহণ করিলেন।

তিনি সেই আদন্দীতে আদীন হইলে বিশ্বদেবগণ বলিলেন, ইহার উৎক্রোশন ' (গুণকীর্ত্তন ) না করিলে এই ইন্দ্র বীগ্য দেখাইতে পারিবেন না, অতএব ইহার উদ্দেশে আদর উৎক্রোশন করিব। তাহাই হউক বলিয়া বিশ্বদেবগণ তাহার উদ্দেশে উৎক্রোশন করিতে লাগিলেন ও দেবগণও উৎক্রোশন করিতে লাগিলেন ও দেবগণও উৎক্রোশন করিতে লাগিলেন । যথা—"ইনি সম্রাট্—সাম্রাজ্যের যোগ্য; ইনি ভোজ, অতএব ভোজপিতা (ভোজগণের) পালক; ইনি স্বরাট্—সারাজ্যের যোগ্য; ইনি বিরাট্—নৈরাজ্যের যোগ্য; ইনি রাজা—অতএব রাজপিতা; ইনি পরমেষ্ঠী—পারমেষ্ঠ্যের যোগ্য; ইহাতে ক্ষত্র জন্মিয়াছেন, ফ্রিয় জন্মিয়াছেন, বিশ্বভূতের অধিপতি জন্মিয়াছেন, বৈশ্বগণের ভোক্তা জন্ময়াছেন, অহ্লান্থের পুরের (নগরের) ভেদকর্তা জন্ময়াছেন, অহ্লান্থের হন্তা জন্ময়াছেন, ব্রহ্মের রক্ষাকর্তা জন্ময়াছেন, থর্মের রক্ষাকর্তা জন্ময়াছেন, থ্রেরের রক্ষাকর্তা জন্ময়াছেন, থ্রেরের রক্ষাকর্তা জন্ময়াছেন।"

<sup>(</sup>১) উৎক্রোশন ভ:কীর্ত্তন। বন্দীরা রাজার যেরপ কীর্ত্তিপাঠ করে, সেইরূপ কীর্ত্তি পাট।

এইরূপ উৎক্রোশনের পর প্রজাপতি এই [পরবর্ত্তী] ঋক্ষারা তাঁহার অভিমন্ত্রণ করিলেন।

# দিতীয় খণ্ড মহাভিষেক

'ব্রতধারী বরুণ গৃহে আদিয়া দাআজ্য ভৌজ্য স্বারাজ্য বৈরাজ্য পারমেষ্ঠারাজ্য মাহারাজ্য আধিপত্য স্ববশতা ও চিরপ্রতিষ্ঠার জন্য স্থদংকল্প করিয়া [ আদন্দীতে ] আদীন হইয়াছেন।"

দেই আসন্দীতে আসীন হইলে পর প্রজাপতি সেই আসন্দীর পূর্ব্বে পশ্চিমমুখে দাঁড়াইয়া উত্ন্যরের আর্দ্র সপত্র আথার ও স্থবর্ণময় পবিত্রের ব্যবধান দিয়া "ইমা আপঃ শিবতমাঃ" ইত্যাদি ত্র্যুচ "দেবস্থায়" ইত্যাদি যজুঃ এবং "ভূর্ভুবঃ স্বঃ" এই ব্যাহৃতি দ্বারা তাঁহার অভিষেক করিয়াছিলেন।

# ডৃতীয় খণ্ড

#### মহাভিখেক

প্রজাপতি কর্ত্তক অভিষেকের পরে ] বস্থদেবগণ ছয়দিন ও পঁচিশ দিন ব্যাপিয়া ঐ ত্র্যুচ ঐ যজুঃ এবং ঐ ব্যাহ্যতি দ্বারা শাত্রাজ্যের জন্য পূর্ব্বদিকে ইন্দ্রের অভিষেক করিয়াছিলেন। সেইজন্ম পূর্ববিদিকে প্রাচ্যগণের যেসকল রাজা আছেন, তাঁহারা দেবগণের ঐ বিধান অনুসারে সাম্রাজ্যের জন্ম অভি-ষিক্ত হন; অভিষেকের পর তাঁহারা "সম্রাট্" নামে অভি-হিত হন।

পরে রুদ্রদেবগণ ছয় দিন ও পঁচিশ দিন ব্যাপিয়া ঐ ত্রাচ
ঐ যজুঃ এবং ঐ ব্যাহৃতি দ্বারা ভৌজ্যের জন্ম দক্ষিণদিকে
ইন্দ্রের অভিষেক করিয়াছিলেন। সেইজন্ম দক্ষিণদিকে
সত্ত্বগণের (তন্নামক জনগণের) যেসকল রাজা আছেন,
তাঁহারা দেবগণের ঐ বিধান অনুসারে ভৌজ্যের জন্ম অভিষিক্ত
হন; অভিষেকের পর তাঁহারা "ভোজ" নামে অভিহিত হন।

পরে আদিত্যদেবগণ ছয় দিন ও পঁটিশ দিন ব্যাপিয় ঐ ত্যুচ ঐ যজুঃ এবং ঐ ব্যাহ্যতিদ্বারা স্বারাজ্যের জন্ত পশ্চিমদিকে ইন্দ্রের অভিষেক করিয়াছিলেন। সেইজন্ত পশ্চিমদিকে নাচ্য ও অপাচ্য দিগের যেসকল রাজা আছেন তাঁহারা দেবগণের ঐ বিধানামুসারে স্বারাজ্যের জন্য অভিষিত্ত হন।

পরে বিশ্বদেবগণ ছয় দিন ও পাঁচিশ দিন ব্যাপিয়া ঐ ত্যুত ঐ যজুঃ এবং ঐ ব্যাহাতি দারা উত্তরদিকে বৈরাজ্যের জন্ম ইল্রের অভিষেক করিয়াছিলেন। সেইজন্ম উত্তরদিকে হিম-বানের (হিমালয় পর্বতের) ওপারে যে উত্তরকুরু ও উত্তর মদ্র জনপদ আছে, তাহারা দেবগণের ঐ বিধানাকুসারে বৈরা-জার জন্ম অভিষিক্ত হয়; অভিষেকের পর তাহারা বিরাট্ নামে ভতিত্ত হয়।

পরে সাধ্য ও আপ্তাদেবগণ ছয়দিন ও পঁচিশ দিন ব্যাপিয়া

ঐ ত্যুচ ঐ যজুঃ এবং ঐ ব্যাহ্যতি দ্বারা এই ধ্রুব-প্রতিষ্ঠিত মধ্যম দেশে রাজ্যের জন্ম ইন্দ্রের গভিষেক করিয়াছিলেন। সেইজন্ম এই ধ্রুব-প্রতিষ্ঠিত মধ্যম লেশে দান বিশানর-গণের ও কুরুপঞ্চালগণের যেদকল রাজ্য ছাল্ডেন, উন্তর্ভান্তিন-গণের ঐ বিধানানুসারে রাজ্যের জন্ম ছাল্ডিন্ড হন; অভি-দেকের পর তাঁহারা রাজা নামে সভিহিত হন।

পরে উর্দ্ধদেশে মরুদ্রাণ ও অঙ্গিরোদেশগণ ছয়টিন ও পঁটিশ দিন ব্যাপিয়া ঐ অ্যুচ ঐ যজুঃ ও ঐ ব্যাহাতিদ্বারা পারমেষ্ঠ্য মাহারাজ্য আধিপত্য স্ববশতা ও চির্প্রাতিষ্ঠার জন্ম ইন্দ্রকে অভিষিক্ত করিয়াছিলেন; তাহাতে উদ্ধ প্রজাপতির সম্বন্ধযুক্ত পর্যেষ্ঠা (প্রম্পদে অপস্থিত) হইয়াছিলেন।

ঐ মহাভিষেত্রারা কভিষিতে ইয়া সেই ইন্দ্র সকল বিজয় লাভ করিয়াছিলেন, সকল লোক কানিতে পারিয়াছিলেন, সকল দেবগণের মধ্যে শ্রেষ্ঠতা অভিশান প্রাক্তি ও পরমতা (উৎকর্ষ) লাভ করিয়াছিলেন এক মানাজ্য ভৌজা স্থারাজ্য বারাজ্য পারমেষ্ঠারাজ্য মাহারাজ্য আধিপত্য লাভ করিয়া ইহলোকে স্বয়স্তু স্বরাট্ ও অসার ইন্য়া এবং স্বর্গলোকে সকল কামনা প্রাপ্ত হইয়া অমরত্ব পাইয়াছিলেন।

# উনচত্বারিংশ অধ্যায়

-000-----

#### প্রথম থণ্ড

#### মহাভিষেক

দেবগণ কর্ত্বক অনুষ্ঠিত ইল্রের মহাভিষেক বর্ণিত হইল। এইক্ষণে ক্ষত্রিগ্র-রাজার পক্ষে সেই মহাভিষেক অনুষ্ঠান বর্ণিত হইতেছে।

ইহা (ইন্দ্রের মহাভিষেক র্তান্ত) জানিয়া কেহ (কোন আচার্য) যদি ফল্রিয়পক্ষে ইচ্ছা করেন, যে এই ফল্রিয় দকল বিদেয় লাভ করিবেন, দকল লোক জানিবেন, দকল রাজার মধ্যে শ্রেষ্ঠতা অতিশয় প্রতিষ্ঠা ও পরমতা লাভ করিবেন এবং দাআল্য ভৌজ্য স্বারাল্য বৈরাল্য পারমেষ্ঠ্যরাল্য মাহারাল্য আবিপত্য পাইয়া দর্কব্যাপী হইবেন ও [ভূমির] অন্ত পর্যান্ত দার্কিভৌম ও পরার্দ্ধিকাল পর্যান্ত পূর্ণ আয়ুয়ান্ হইবেন ও দমূদ্র পর্যান্ত পৃথিবীর একরাট্ (একমাত্র রাজা) হইবেন, তাহা হইলে তিনি দেই কল্রিয়কে এইরূপে শপথ করাইয়া ঐল্র মহাভিষেক দ্বারা অভিযক্ত করিবেন। যথা—[হে কল্রেয়] যদি তুমে আমার দ্রোহ (বিরোধাচরণ) কর, তাহা হইলে তুমি যে রাত্রিতে জন্মিয়াছ ও যে রাত্রিতে মরিবে, তত্নভয়ের মধ্যে তোমার ইন্টাপূর্ত্ত কর্মা, [ অজ্জিত ] লোক, স্বক্ত (পুণ্য) কর্মা, আয়ু ও প্রজা এই সমূদয় আমি অপহরণ করিব।

<sup>(</sup>২) সমপুঃ প্রজাপাতরপঃ ( সাম্প )।

ইহা জানিয়া যে ক্ষত্রিয় ইচ্ছা করেন যে, আমি সকল বিজয় লাভ করিব, সকল লোক জানিব, সকল রাজার মধ্যে শ্রেষ্ঠতা, অতিশয় প্রতিষ্ঠা ও পরমতা লাভ করিব এবং সাম্রাজ্য ভৌজ্য স্বারাজ্য বৈরাজ্য পারমেষ্ঠ্যরাজ্য মাহারাজ্য আধিপত্য পাইয়া আমি সর্বব্যাপী হইব, [ভূমির] অন্ত পর্যন্ত সার্বভৌম ও পরার্দ্ধকাল পর্যন্ত পূর্ণ আয়ুত্মান্ হইয়া সমুদ্র পর্যন্ত পৃথিবীর একরাট্ হইব, সেই ক্ষত্রিয় [আচার্য্যের বাক্যে] কোন সংশয় করিবেন না ও শ্রেদ্ধার সহিত [শপথ করিয়া] বলিবেন, যদি আমি তোমার দ্রোহ করি, তাহা হইলে যে রাত্রিতে আমি জন্মিয়াছি ও যে রাত্রিতে আমি মরিব, তত্নভয়ের মধ্যে আমার ইন্টাপূর্ত্ত কন্ম ও [অর্জ্জিত] লোক ও স্তব্যুত্ত কর্ম্ম আয়ু ও প্রজা সমুদ্য় নন্ট হইবে।

## দিতীয় খণ্ড

### ক্ষল্রিয়ের মহাভিষেক

অনন্তর [ এই শপথ গ্রহণের ] পরে [ আচার্য্য ] বলিবেন, ভাগ্যোধ, উতুন্বর, অশ্বর্থ ও প্লক্ষ এই চারিটি বনস্পতির [ফল ] শংগ্রহ কর । এই যে ভাগ্যোধ, উহা বনস্পতিগণের ক্ষত্রন্বরূপ; ভাগ্যোধন্দল আহরণ ক্রিলে এই ক্ষত্রিয়ে ক্ষত্রেরই স্থাপনা হয় । এই যে উতুন্বর, উহা বনস্পতিগণের মধ্যে ভৌজ্য-স্বরূপ; উতুন্বরফল আহরণ ক্রিলে ভাহাতে ভৌজ্যের স্থাপনা হয় । এই যে অশ্বর্থ, উহা বনস্পতিমধ্যে সাম্রাজ্য- স্বরূপ; অশ্বথ্যন আহরণ করিলে তাঁহাতে সাঞ্রাজ্যের স্থাপনা হয়। এই সে প্রক্র, উহা বনস্পতিমধ্যে স্থারাজ্য ও বৈরাজ্য স্বরূপ; প্রক্ষল আহরণ করিলে তাঁহাতে স্থারাজ্যের ও বৈরাজ্যের স্থাপনা হয়।

তদনন্তর বলিবেন, ব্রীহি, মহাব্রীহি, প্রিয়ঙ্গু ও যব এই চারিটি ওষধি দ্রব্য অঙ্কুরার্থ সংগ্রহ কর। এই যে ব্রীহি, ইহা ওয়ধিমধ্যে ক্ষত্রস্বরূপ; ইহার অঙ্কুর আহরণে তাঁহাতে ক্ষত্রের স্থাপনা হয়; এই যে মহাব্রীহি, ইহা ওয়ধিমধ্যে সাআজ্যান্তর স্থাপনা হয়। এই যে মহাব্রীহি, ইহা ওয়ধিমধ্যে সাআজ্যান্তর স্থাপনা হয়। এই যে ক্রিয়ঙ্গু, ইহা ওয়ধিমধ্যে ভৌজ্যস্বরূপ; ইহার অঙ্কুর আহরণে তাঁহাতে ভৌজ্যের স্থাপনা হয়; আর এই যে যব, ইহা ওয়ধিমধ্যে সেনাপতিত্ব স্বরূপ; যবের অঙ্কুর আহরণে তাঁহাতে সেনাপতিত্ব স্থাপন করা হয়।

## তৃতীয় খণ্ড

# ক্ষজ্রিয়ের মহাভিষেক

অনন্তর ইহার জন্ম উত্সরনির্শ্বিত আসন্দী সংগ্রহ করিবে; ঐ সম্বন্ধে ব্রাহ্মণ পূর্বেব বলা হইয়াছে। আর উত্সরনির্দ্মিত সম্প্রান্ধা (অন্যরূপ) পাত্র এবং উত্নয়রশাখা সংগ্রহ

<sup>(</sup>১) সুক্ষ্ৰীজ্ঞপং আহ্মঃ; প্ৰোচ্ৰীজ্ঞপা মহাত্ৰীহ্মঃ। (সামণ)

<sup>(</sup>২) পুর্ববর্ত্তী ৩৭ অধ্যাধ্যে দ্বিতীয় খণ্ডে।

করিবে। ঐসকল (পূর্ব্বোক্ত) ওষধিদ্রব্য সংগ্রন্থ করিয়া ঐ উন্থম্বরনির্মিত পাত্রে বা চমদে রাখিবে ও রাখা হইলে তাহাতে দিধি, মধু, সপি ও আতপযুক্ত রৃষ্টির জল আনিয়া তাহাতে স্থাপন করিয়া আদন্দীর উদ্দেশে এই মন্ত্র বলিবে ঃ— "রহৎ ও রথন্তর তোমার সম্মুখের পা হউক, বৈরূপ ও বৈরাজ তোমার পশ্চাতের পা হউক, শাক্তর ও রৈবত শীর্ষন্থ ফলক হউক, নৌধদ ও কালেয় পার্শবর্তী ফলক হউক, ঋক্দকল পূর্বব্র্থে বিস্তৃত হউক ও দামদকল তির্যগ্রূপে বয়ন করা হউক, যজুঃদকল তন্মধ্যন্থ ছিদ্র হউক, যশ আস্তর্রণ হউক, ও শ্রী উপবর্হণ (উপাধান) হউক, দবিতা ও রহস্পতি সম্মুখের পা ধরিয়া থাকুন, বায়ু ও পূলা পশ্চাতের পা ধরিয়া থাকুন; মিত্র ও বরুণ শীর্ষন্থ ফলক ও অখিদ্বয় পার্শবর্তী ফলক ধরিয়া থাকুন।"

তদন্তর তাঁহাকে ঐ আদলীতে এই মন্ত্রে আরোহণ করাইবে যথাঃ—"গায়ত্রীছন্দ ত্রিবৃৎস্তোম ও রথন্তর দামের দহিত বস্থগণ উহাতে আরোহণ করুন; তাঁহাদের অমুবর্ত্তী হইয়া তুমি দাআজেরে জন্ম আরোহণ কর। ত্রিষ্ট্ প্ছন্দ পঞ্চন্দ স্তোম ও বৃহৎ দামের দহিত রুদ্রগণ উহাতে আরোহণ করুন; তাঁহাদের অমুবর্ত্তী হইয়া তুমি ভৌজ্যের জন্ম আরোহণ কর । জগতীছন্দ সপ্তদশস্তোম ও বৈরূপদামের দহিত আদিত্যণণ উহাতে আরোহণ করুন; তাঁহাদের অমুবর্তী হইয়া স্বারাজ্যের জন্ম তুমি আরোহণ কর । অমুক্টুপ্ছন্দ একবিংশ স্তোম ও বৈরাজ দামের দহিত বিশ্বদেবগণ উহাতে আরোহণ করুন; তাঁহাদের অমুবর্তী হইয়া বৈরাজ্যের জন্ম তুমি আরোহণ কর ।

অতিছন্দ ছন্দ ত্রয়ন্ত্রংশ স্তোম ও রৈবত সামের সহিত মরুদাণ ও অঙ্গিরোদেবগণ উহাতে আরোহণ করুন; তাঁহাদের অনুবর্ত্তী হইয়া পারমেষ্ঠেরে জন্ম তুমি আরোহণ করে। পঙ্ক্তিছন্দ ত্রিণব স্তোম ও শাক্ষর সামের সহিত সাধ্য ও আপ্ত্যদেবগণ উহাতে আরোহণ করুন; তাঁহাদের অনুবর্ত্তী হইয়া রাজ্য মাহারাজ্য অধিপত্য স্ববশতা ও চিরপ্রতিষ্ঠার জন্ম তুমি আরোহণ কর।" এই মন্ত্র বলিয়া তাঁহাকে ঐ আসন্দাতে আরোহণ করাইবেন।

ঐ আদলীতে তিনি আদীন হইলে রাজকর্ত্তারা তাঁহাকে বলিবেন, উৎক্রোশন (গুণকার্ত্তন) না করিলে ফাত্রিয়া বীর্ণ্য দেখাইতে সমর্থ হন না, অতএব ইহাকে লক্যু করিয়া উৎক্রোশন করিব। তাহাই হউক বলিয়া রাজকর্ত্তারা এবং জনসমূহ তাঁহাকে লক্যু করিয়া এইরূপে উৎক্রোশন করিবে যথা "ইনি সমাট্—সামাজ্যের যোগ্য, ইনি ভোজ—অতএব ভোজপিতা, ইনি স্বরাট্—সামাজ্যের যোগ্য, ইনি বিরাট্—বৈরাজ্যের যোগ্য, ইনি পরমেষ্ঠী—পারমেষ্ঠ্যের যোগ্য, ইনি রাজা—অতএব রাজপিতা; ফল্র ইহাতে জন্মিয়াছেন, ফল্রিয় ইহাতে জন্মিয়াছেন, বিশ্বভূতের অধিপতি জন্মিয়াছেন, বৈশ্যণগণের ভোক্তা জন্ময়াছেন, ধর্মের রক্ষক জন্ময়াছেন,

এইরূপে উৎক্রোশনের পর, যিনি ইহা জানেন, তিনি এই [পরবর্ত্তী] ঋকে তাঁহার অভিমন্ত্রণ করিবেন।

<sup>(</sup>১) রাজকর্তারঃ পি হুজানাদরঃ।

## চতুর্থ খণ্ড

#### ক্ষজ্ঞিয়ের মহাভিষেক

[ অভিমন্ত্রণ মন্ত্র ] "ব্রতধারী বরুণ গৃহে আদিয়া দাত্রাজ্য ভৌজ্য স্বারাজ্য বৈরাজ্য পারমেষ্ঠ্যরাজ্য মাহারাজ্য আধিপত্য স্ববশতা ও চিরপ্রতিষ্ঠার জন্ম সঙ্কল্ল করিয়া [ আদন্দীতে ] আদীন হইয়াছেম।"

সেই আসন্দীতে আসীন কল্লিয়ের সন্মুখে পশ্চিমমুখে দাঁড়াইয়া উত্তম্বরের আর্দ্র সপত্র শাখার ও স্থবর্ণময় পবিত্তের ব্যবধান দিয়া "ইমা আপঃ শিবতমাঃ" ইত্যাদি ত্র্যাচ, "দেবস্থা স্বা" ইত্যাদি যত্ত্বঃ এবং "ভূভুবঃ স্বঃ" এই ব্যাহ্যতিস্বারা তাঁহার অভিযেক করিবেন।

#### পঞ্চা খণ্ড

#### ক্ষজ্রিয়ের মহাভিষেক

[ অভিষেকান্তে অভিমন্ত্রণ মন্ত্র ] "ছয়দিন ও পাঁচিশ দিন ব্যাপিয়া এই ত্রাচ এই ফজুং এই ব্যাহ্নতিদ্বারা বস্তদেবগণ তোমাকে সাত্রাজ্যের জন্ম পূর্ববেদশে অভিষিক্ত করুন; ছয়দিন ও পাঁচশ দিন ব্যাপিয়া এই ত্রাচ এই যজুং এই ব্যাহ্নতিদ্বারা রুদ্রদেবগণ তোমাকে ভৌজ্যের জন্ম দক্ষিণদেশে অভিষক্ত করুন; ছয়দিন ও পাঁচিশ দিন ব্যাপিয়া এই ত্রুচ এই যজুং এই ব্যাহ্নতিবারা আদিত্যদেবগণ তোমাকে স্বারাজ্যের জন্ম পশ্চিমদেশে অভিষক্ত করুন; ছয়দিন ও পাঁচিশ দিন ব্যাপিয়া এই ত্রুচ এই যজুং এই ব্যাহ্নতিবারা বিশ্বদেবগণ তোমাকে বৈরাজ্যের জন্ম উত্তরদেশে অভিষক্ত করুন; ছয়দিন ও পাঁচিশ দিন ব্যাপিয়া এই ত্রুচ এই যজুং এই ব্যাহ্নতিবারা মরুদ্রগণ ও অপ্লিরোদেবগণ তোমাকে পারমেষ্ঠ্যের জন্ম উর্দ্ধদেশে অভিষক্ত করুন। ছয়দিন ও পাঁচিশ দিন ব্যাপিয়া এই ত্রুচ এই ব্যাহ্রাভিদারা মরুদ্রগণ ও অপ্লিরোদেবগণ তোমাকে পারমেষ্ঠ্যের জন্ম উর্দ্ধদেশে অভিষক্ত করুন। ছয়দিন ও পাঁচিশ দিন ব্যাপিয়া এই ত্রুচ এই ব্যহ্নতিবারা সাধ্য ও আপ্রাদেবগণ তোমাকে রাজ্য মাহারাজ্য আবিপত্য স্বশতা ও চিরপ্রতিষ্ঠার জন্ম প্রবপ্রতিষ্ঠিত মধ্যমদেশে অভিষক্ত করুন; ইনি প্রজাপতির সম্বন্ধবৃক্ত পরমেষ্ঠা হইলেন।"

যে ফল্রিয়কে শপথের পর ঐন্দ্রমহান্তিদেকদারা অভিনিক্ত করা হয়, তিনি এই ঐন্দ্রমহান্তিদেকদারা অভিনিক্ত হইলে সকল বিজয় লাভ করেন, সকল লোক জানিতে পারেন, সকল রাজার মধ্যে শ্রেষ্ঠতা অতিশয় প্রতিষ্ঠা পরমতা লাভ করেন, সাম্রাজ্য ভৌজ্য স্বারাজ্য বৈরাজ্য পারমেষ্ঠ্যরাজ্য মাহারাজ্য আধিপত্য লাভ করিয়া ইহলোকে স্বয়স্তু স্বরাট্ অমর হয়েন এবং স্বর্গলোকেও সকল কামনা প্রাপ্ত হইয়া অমরত্ব লাভ করেন।

### ষষ্ঠ খণ্ড

#### ক্ষজ্রিয়ের মহাভিষেক

এই যে দিধি, উহা এইলোকে ইন্দ্রিয়স্বরূপ; দিধিবার। অভিষেক করিলে ইহাতে ইন্দ্রিয়ের স্থাপনা হয়। এই যে মধু, উহা ওষধি ও বনস্পতির রসস্বরূপ; মধুবারা অভিষেক করিলে ইহাতে রদের স্থাপনা হয়। এই যে মৃত (সপিঃ) উহা পশুগণের তেজঃস্বরূপ; য়তবারা অভিষেক করিলে ইহাতে তেজের স্থাপনা হয়। এই যে জল, উহা এইলোকে অমৃতস্বরূপ; জলবারা অভিষেক করিলে ইহাতে অমৃতেরই স্থাপনা হয়।

অভিষেকের পর দেই ক্ষত্রিয় অভিষেক্ষর্ভা ব্রাক্ষণকে সহ্স্র হিরণ্য (স্বর্ণখণ্ড) দিবেন, ক্ষেত্র দিবেন, চতুম্পদ (পশু) দিবেন। আবার এরূপণ্ড বলা হয় যে, অসংখ্য ও অপরিমিত দিকিণা] দিবেন; কেননা ক্ষত্রিয়ও অপরিমিত; ইহাতে অপরিবিত ফলের রক্ষা ঘটিবে।

[ দকিণাদানের ] পরে তাঁহার হস্তে হুরাপূর্ণ কাংস্থপাত্র দিয়া বলা হয়,—"স্বাদিষ্ঠয়া মদিষ্ঠয়া প্রস্থ সোমধারয়া, ইন্দ্রায় পাতবে স্কতঃ"—অহে সোম, ইন্দ্রের পানের জন্ম অভিবৃত হইয়া স্বাত্তম ও মাদকতম ধারাদারা তুমি [ ইহাকে ] পূত কর।

ক্ষত্রিয় এই তুইমন্ত্রে ঐ স্থরা পান করিবেন "যদত্র শিষ্টং রিসনঃ স্থতস্থ যদিন্তো অপিবচ্ছচীভিঃ, ইদং তদস্থ মনসা শিবেন সোমং রাজানমিহ ভক্ষয়ানি"—অভিষুত ও রসমুক্ত [ সোমের ] শেষভাগ, যাহা ইন্দ্র শচীগণদারা [ সংস্কৃত ] করিয়া পান করিয়াছিলেন, সেই রাজা সোমকে (অর্থাৎ এন্থলে তৎস্থানীয় ব্রীছাদির অঙ্কুরোৎপন্ন এই স্তরাকে ) আমি মঙ্গলপূর্ণ মনে ভক্ষণ করিতেছি। অপিচ, "অভি তা র্যভা স্থতে স্থতং স্থজামি পীতয়ে, তৃম্পা বয়নুহী মদম্" —হে র্ষভ (শ্রেষ্ঠ অর্থাৎ ইন্দ্র), তোমার জন্য ইহা অভিষ্ত ইয়াছে, তোমার পানের জন্য এই অভিযুত [ সোম অর্থাৎ স্ররা ] ভোমাকে দিতেছি; তুমি তৃপ্ত হও ও মদ (আনন্দ ) ভোগ কর।

স্থরাতে যে সোমপীথ (পেয় সোম) প্রবিষ্ট আছে, ঐন্ত্রমহাভিষেক দ্বারা অভিষিক্ত ক্ষত্রিয় এতদ্বারা তাহাই ভক্ষণ করেন, স্থরা ভক্ষণ করেন না।

স্থরাপানের পর "অপাম সোমং" এবং "শং নো ভব" এই তুই মন্ত্রে অভিমন্ত্রণ করিবে।

প্রিয় পুত্র যেমন পিতাকে দেহাত্যয় পর্যান্ত মঙ্গলপূর্ণ স্থুখ দেয়, প্রিয়া জায়া যেমন পতিকে স্থুখ দেয়, সেইরূপ

<sup>(</sup>১ : "यहिरास्ता अभिवाक्ष्ठि । "- यह ह्याः भठीतिः कर्षाविरश्यः সংস্কৃত মিরের । গাইন কর্মনাম । সারণ ;

<sup>( &</sup>gt; ) 618 4.22 1

<sup>্</sup>ত) অৰ্থাৎ ক্ষত্ৰিঃ ঐ রূপে বিধিপূ**ৰ্থক স্থাপান করিলে উাহাব সোমপানেরই ফল হয়।** হবা এশ্বলে নামে গোবিণত ১ইয়াছে।

<sup>( 1 018015) ( 8 )</sup> W. 8015 ]

ঐন্দ্র মহাভিষেক দারা অভিষিক্ত ক্ষত্রিয়কে, স্থরাই হউক বা সোমই হউক বা অন্য অগ্গই হউক, উহাও দেহাত্যয় পর্য্যন্ত স্থায়ী মঙ্গলপূর্ণ স্থথ দিয়া থাকে।

#### দপ্তম খণ্ড

#### মহাভিষেক

এই ঐন্দ্রমহাভিষেক দারা তুর কাবষেয়' জনমেজয় পারিক্রিতের অভিষেক করিয়াছিলেন, তাহাতে জনমেজয় পারিক্রিত
দর্কাদিকে পৃথিবীর অন্ত পর্যন্ত জয় করিয়া পর্যাটন করিয়াছিলেন ও অগমেধ যাগ করিয়াছিলেন। সে বিষয়ে এই
যজ্ঞগাথা গীত হইয়া থাকে—"জনমেজয় আদন্দীবান্ দেশে ।
গাঁখভোজা রুক্মী (ললাটে শেতচিহ্নধারী) হরিতত্রগৃভূষিত
শারঙ্গ (শ্রেষ্ঠযাগযোগ্য) অশ্বকে দেবগণের উদ্দেশে
বন্ধন করিয়াছিলেন।"

এই ঐন্দ্রমহাভিষ্টেক দারা চ্যবন ভার্গব শার্য্যাত মানবকে অভিষেক করিয়াছিলেন। তাহাতে শার্য্যাত মানব সর্ব্বদিকে পৃথিবীর অন্ত পর্য্যন্ত জয় করিয়া পর্য্যাটন করিয়াছিলেন, অশ্বমেধ

<sup>(</sup>১) কাববেয়ঃ — কববপুত্র:। এইরূপ পরে সর্বত্ত। যেস্থলে পুত্র না হইয়া পৌত্র বা অক্ত বংশধন বুঝাইবে দেখানেই কেবল টিকা দেওয়া যাইবে।

<sup>(</sup>২) মূলে আছে "জাদলীবডি"—আদশাবনিতি দেশবিশেষতা নামধেয়ং তবিঃন্ <sup>দেশে</sup>। (দায়ণ)

<sup>(</sup>৩) মান্ব - মনুবংলোংপন্ন ( হারণ ) ১

যাগ করিয়াছিলেন এবং দেবগণের সত্ত্রেও গৃহপতি হইয়াছিলেন।

এই ঐন্ত্রমহাভিষেক দারা সোমশুশা বাজরত্নায়ন শতানীক সাত্রাজিতকে অভিষেক করিয়াছিলেন। তাহাতে শতানীক সাত্রাজিত সর্ব্বদিকে পৃথিবীর অন্ত পর্য্যন্ত জয় করিয়া পর্য্যটন করিয়াছিলেন ও অখনেধ যাগ করিয়াছিলেন।

এই ঐন্ত্রমহাভিষেক দারা পর্ব্বত ও নারদ আস্বাষ্ঠ্যকে অভিষেক করিয়াছিলেন, তাহাতে আস্বাষ্ঠ্য সর্বাদিকে পৃথিনীর অন্ত পর্যান্ত জয় করিয়া পর্য্যটন ও অশ্বমেণ যাগ করিয়াছিলেন।

এই ঐক্তমহাভিষেক দ্বারা পর্ব্বত ও নারদ যুধাংশ্রোষ্টি উপ্রসেশ্যকে অভিযেক করিয়াছিলেন, তাহাতে যুধাংশ্রোষ্টি উপ্রসেশ্য সর্ব্বাদিকে পৃথিবীর অন্ত পর্য্যন্ত জয় করিয়া পর্যুটন ও অশ্বয়েধ যাগ করিয়াছিলেন।

এই ঐন্ত্রমহাভিষেক দারা কশ্যপ, বিশ্বক্ষা ভৌবনকে অভিষেক করিয়াছিলেন, তাহাতে বিশ্বক্ষা ভৌবন সক্ষনিকে পৃথিবীর অন্ত পর্যান্ত জয় করিয়া পর্যান্তন ও অশ্বমেধ নাগ করিয়াছিলেন। উদাহরণ আছে যে ভূমি-দেবতা এই বিষয়ে এইরপ [ গাখা ] গান করিয়াছিলেন [এ পর্যান্ত ] "কোন মন্ত্র্য আমাকে দান করিবার যোগ্য হয় নাই; অহে বিশ্বক্ষা ভৌবন, তুমি আমাকে কশ্যপকে দিতে চাহিতেছ; আমি দলিলের (সমুদ্রের) মধ্যে নিমগ্ন হইব, তাহা হইলে তোমার এই দান ব্যর্থ হইবে।"

এই ঐন্তর্গভাষিক দারা বসিষ্ঠ স্থদাস্ গৈজবনকে
(৪) ব্লেরজের পৌর (সামণ)।

অভিষেক করিয়াছিলেন, তাহাতে স্থাদ্ পৈজবন সর্বাদিকে পৃথিবীর অন্ত পর্যান্ত জয় করিয়া পর্যাটন ও অশ্বমেধ যাগ করিয়াছিলেন।

এই ঐন্ত্রমহাভিমেক দারা সংবর্ত্ত আজিরস মরুত্ত আবিক্রিতকে অভিসেক করিয়াছিলেন, তাহাতে মরুত্ত আবিক্রিত সর্বাদিকে পৃথিবীর অন্ত পর্যান্ত জয় করিয়া পর্যাটন ও অশ্বমেধ যাগ করিয়াছিলেন। তাহাই উপলক্ষ করিয়া এই শ্লোক গীত হয় যথা "মরুদ্রাণ মরুত্তের গৃহে পরিবেষণ কর্ত্তা হইয়া বাদ করিতেন, বিশ্বদেবগণ পূর্ণকাম অবিক্ষিৎপুত্তের সভাসদ্ ছিলেন।"

## অফ্টম খণ্ড

#### মহাভিষেক

এই ঐন্দ্রমাভিষেক দারা উদময় আত্রেয় অঙ্গের অভিষেক করিয়াছিলেন, তাহাতেই অঙ্গ সর্বাদিকে পৃথিবীর অন্ত পর্যান্ত জয় করিয়া অশ্বমেধ যাগ করিয়াছিলেন। সেই অলোপাঙ্গ (সম্পূর্ণাঙ্গ অর্থাৎ স্থান্তী রাজা) [তাঁহার পুরোহিত উদময় আত্রেয়কে] বলিয়াছিলেন—"অহে ব্রাহ্মণ, তুমি [তোমার] এই যজ্জে আমাকে আহ্বান করিও, আমি [দিন্দণার্থ] তোমাকে দশসহত্র নাগ (হস্তী) ও দশসহত্র দাসী দান করিব।" এই বিষয় উপলক্ষে এই শ্লোক কয়টি গীত হয় যথা [প্রথম শ্লোক] "প্রিয়মেধের পুত্রগণ (উদময়ের যজ্জে

যাঁহারা ঋত্বিক্ ছিলেন তাঁহারা) যে সমুদয় গাভী লইয়া উদসয়ের যাগ করিয়াছিলেন, আত্রেয় (অত্রিপুত্র উদময়) সেই বদ্ব (শতকোটি ) গাভার মধ্যে [প্রতিদিন ] মাধ্যন্দিন সবনে হই ছই সহস্ৰ দান করিতেন। [দ্বিতীয় শ্লোক] "বৈরোচন (বিরোচনের পুত্র অঙ্গরাজা) তাঁহার পুরোহিত ( উদময় ) যাগে প্রবৃত্ত হইলে আটাশী হাজার পৃষ্ঠবাহনযোগ্য ব্যেত অশ্ব [ আপন অশ্বশালা হইতে ] খুলিয়া আনিয়া দান করিয়াছিলেন। [ তৃতীয় শ্লোক ] "[ দিখিজয় কালে ] এদেশ ওদেশ হইতে আনীত নিষ্ককণ্ঠী আঢ্যত্বহিতার মধ্যে দশসহস্রকে আত্রেয় (অঙ্গরাজ-পুরোহিত উদময়) দান করিয়াছিলেন।" [ চতুর্থ শ্লোক ] "অঙ্গের ত্রাহ্মণ (পুরোহিত) আত্রেয় (উদময়) অবচৎসুক নামক দেশে দশ সহস্র নাগ (হস্তা) দান করিয়া [ স্বয়ং ] ক্লান্ত হইয়া [ শেষে ] পরিচারকদিগকে [দান করিতে] আদেশ দিয়াছিলেন।" [পঞ্চম শ্লোক] ় [পরিচারকদিগকে আদেশের সময়] "তুমি একশত দাও, তুমি একশত দাও, এইরূপ আদেশ দিয়াও ক্লান্ত হইয়াছিলেন, পরে 'তুমি সহস্র দাও' এই কথা বলিতে বলিতেও [ ক্লান্ড হইয়া তাঁহাকে শ্বাদগ্রহণ করিতে হইয়াছিল।"

<sup>(</sup>১) মূলে আছে "মধাড:" দায়ণ অর্থ করেন "মাধ্যন্দিন দ্বনে"।

<sup>(</sup>২) নিক নামক আভরণ যাহাদের কঠে, ভাহারা নিক্ষকটী। আচাছ্ছিতাধনিক জ্ঞা। অঙ্গরাজ। দিয়িজ্য কালে ইহাদিগকে আনিয়াছিলেন ও তর্মধো দশ সহত্র ক্ঞা আপন পুরোহিতকে দানার্য হিয়াছিলেন।

<sup>ে )</sup> খয়ং ক্লান্ত হইযা ভূত্যদিগকে আদেশ দিলেন ভোমরা দান কর।

## নবম খণ্ড ঐন্দ্রমহাভিষেক

এই ঐন্দ্রমহাভিষেক দারা দীর্ঘতমা মামতেয় ভরত দৌশ্বন্তিকে অভিষেক করিয়াছিলেন; তাহাতেই ভরত দৌশ্বন্তি দর্বদিকে পৃথিবীর অন্ত পর্য্যন্ত জয় করিয়া বহুদংখ্যক অশ্বমেধ যাগ করিয়াছিলেন। উহা উপলক করিয়া এই শ্লোকগুলি গীত হইয়া থাকে যথা [ প্রথম শ্লোক ] "মফার নামক দেশে ভরত রুঞ্চবর্ণ শুক্লদন্ত হিরণ্যশোভিত একশত-দাত-বদ্বসংখ্যক মৃগ'দান করিয়াছিলেন।" [ দ্বিতীয় ক্লোক ] "ভুস্মন্তপুত্র ভরত সাচাগুণ নামক দেশে ম্যাচয়ন করিয়াছিলেন: সেইখানে সহস্র ব্রাহ্মণের প্রত্যেকে বদ্ব (শতকোটি) সংখ্যক গাভী ভাগে পাইয়াছিলেন।" [ তৃতীয় শ্লোক ) "তুত্মন্তের পুত্র ভরত যগুনার নিকটে আটাত্তরটি ও গঙ্গাতারে বুত্রন্থ নামক স্থানে পঞ্চান্নটি অশ্ব [ অশ্বমেধের জন্ম ] বাঁধিয়াছিলেন।" [ চতুর্থ ঞাক ] "এই হুম্মন্তপুত্ৰ রাজা [ ঐরূপে ] একশত তেত্রিশটি মেধ্য ( যাগযোগ্য ) অশ্ব বন্ধনের ফলে [ বিপক্ষ ] রাজার সায়া (কৌশল) আপনার বলবত্তর মারাদারা পরাভূত করিয়া-ছিলেন।" [পঞ্চম শ্লোক] "মর্ত্ত্য (মনুষ্য) যেমন হস্তদারা ছ্যালোক স্পর্শ করিতে পারে না, সেইরূপ ভরতের কুত মহাকর্ম পূর্বের বা পরে পঞ্চমানবের মধ্যে কোন জন করিতে পার নাই।"

<sup>( : )</sup> মুগ=হস্তা। মুগ্ণদেনার এজা বিবক্ষিতাঃ ( সাহণ ) বন্ধ= বুন্দ অর্থাৎ শতকোট।

<sup>(</sup>२) পঞ্চমানবা নিবানপঞ্চমান্চগারো বর্ণাঃ। ব্রাহ্মণ ক্ষত্রিয় বৈশু শুদ্র ও নিবাদ এই পঞ্চশোশিব মমুষা। (সাংগ্)

এই ঐন্দ্রমহাভিষেক কথা বৃহত্ত্ব ঋষি তুর্ম্থ পাঞ্চালকে বলিয়াছিলেন। তাহাতেই তুর্ম্থ পাঞ্চাল রাজা হইয়া এই বিভা (জ্ঞান) দ্বারা সর্বাদিকে পৃথিবীর অন্ত পর্যান্ত জয় করিয়া পর্যাটন করিয়াছিলেন।

এই ঐব্দ্রমহাভিষেকের কথা বাদিষ্ঠ দাত্যহব্য অত্যরাতি জানন্তপিকে বলিয়াছিলেন, তাহাতেই অত্যরাতি জানন্তপি রাজা হইয়া এই বিভাদারা দর্বদিকে পৃথিবীর অন্ত পর্যান্ত জয় করিয়া পর্যাটন করিয়াছিলেন।

সেই বাদিষ্ঠ সাত্যহন্য [ অত্যরাতিকে ] বলিয়াছিলেন, "তুমি [ এই বিভাবলে ] সর্বাদিকে পৃথিবার অন্তপর্যন্ত জয় করিয়াছ, আমাকে মহত্ত্ব ( এশ্বর্যা ) প্রাপ্ত করাও"। অত্যরাতি জানন্তপি বলিলেন "আহে ব্রাহ্মণ, আমি যথন উত্তরকুরু জয় করিব, তুমি তথন এই পৃথিবার রাজা হইবে, আমি তোমার সেনাপতি হইব।" বাদিষ্ঠ সাত্যহন্য বলিলেন, "এ দেশ ( উত্তরকুরু ) দেবক্তের, মর্ত্ত্য ( মনুষ্য ) উহা জয় করিবার অযোগ্য ; তুমি আমার দ্রোহ ( প্রতারণা ) করিলে, তোমার এই [ বীর্যা ] আমি অপহরণ করিব।"

তদনন্তর ( সাত্যহব্যকর্ত্ক অভিশাপের পর ) অপহতবার্যা ও নিঃশুক্র (তেজারহিত ) সেই অত্যরাতি জানন্তপিকে শক্র-দমন শৈব্য ভিশ্মিণ নামক রাজা বধ করিয়াছিলেন।

<sup>(</sup>৩) পাকাল=পকালদেশস্বামী।

<sup>(</sup>৪) বাসিঠ == বসিঠগোতোৎপন্ন, সাত্যহ্ব্য == সতাহ্ব্যের পুত্র ৷

<sup>(</sup> e ) জনস্বপের পুত্র।

<sup>(</sup>७) वेमवाः मिविश्रवः।

সেইজন্ম যে ব্রাহ্মণ এই [ঐন্দ্রমহাভিষেকের বিষয়] জানেন ও এই কন্ম করেন, তাঁহার প্রতি ক্ষত্রিয় যেন দ্রোহ না করেন; তাহা হইলেই তাঁহার রাষ্ট্র হইতে ভ্রংশের অথবা প্রাণনাশের আশঙ্কা থাকিবে না।

# চত্বারিংশ অধ্যায়

---000 ---

#### প্রথম খণ্ড

## পুরোহিত নিয়োগ

ক্ষজিরের মহাভিষেক বর্ণিত হইল। ক্ষণিয় রাজা রাজণ পুরোহিত রাগিয়া াকেন, সেই পুরোহিত সম্বন্ধে কর্ত্তিনানিগণেশ পর ঐত্যাম প্রাক্ষণ সমাপ্ত গুইতেছে। উহাই এই অভিম অধ্যানের নিয়য়।

শনন্তর পুরোধার (প্রেটিনেচর) বিধান। যে রাজার পুরোহিত নাই, দেবগণ ভাঁচান ভান ভালান করেন না; দেইজন্ত যে রাজা যাগ ভাটানে চলানে, তিনি, দেবলা আমার অন্ন ভোজন হালিহা, তাই উন্নেল হালা প্রেটিত করিলেন। তাই প্রেটিভল দেবলৈ হালা হালা স্বর্গমাধক অগ্নিরাই উল্লেচ্চ কলিলা প্রেক্তন তালাহারিক আহ্বনীয়ের, ভাগা (গজী) গার্ভনিভেন্ন ও প্রেচ অন্যাহারিক

<sup>(</sup>১) মূলে আছে "বাডা ব্যহামণিয়া। "রাজান্যক্রনায়াই" এই তির পাঠও নায়ৰ শীকার করেন। তাৎগধ্য যে যাকা যাগানা করিবোও প্রেমাইত রাখিবেন।

পচনের (দক্ষিণায়ির) তুল্য। পুরোহিত সম্পাদন দারা তিনি আহ্বনায়ে হোন করেন, জায়াদারা গার্চণত্যে হোম করেন ও পুত্রদারা গলাহার্ঘ্য-পচনে হোম করেন। সেই অগ্নিগণ এইরূপে আত্তি পাইয়া শান্ততমু হইয়া ও তাঁহার প্রতি প্রতি হইয়া তাঁহাকে স্বর্গলোক কল্ল বল রাষ্ট্র ও প্রজার অভিমুখে লইয়া যান। আত্তি না দিলে তাঁহারা অশান্ততমু ও অপ্রতি থাকিয়া তাঁহাকে স্বর্গলোক কল্ল বল রাষ্ট্র ও প্রজা হইতে ভাই করেন।

এই যে পুরোহিত, তিনি পঞ্চানিবিশিষ্ট বৈধানরঅগ্নিম্বরূপ; তাঁহার বাক্যে একটি, পদন্বয়ে একটি, হকে একটি,
স্থান্যে একটি ও উপস্থে একটি সেনি (অগ্নিশিখা) আছে:
তিনি দেই জ্লন্ত দাপ্যমান মেনির সহিত রাজার সমাপে
উপস্থিত হন। রাজা যখন বলেন "ভগবান, আপনি কোথায়
ছিলেন ? [অহে ভৃত্যগণ, ইহার বিসবার জত্য] হুণ (কুশাসন)
আনয়ন কর", তখন তাঁহার বাক্যে যে মেনি ছিল, তাহা
শান্ত হয়। যখন তাহার পাদ্য (পাদ প্রকালনার্থ) জল আন
হয়, তখন তাঁহার পদন্তয়ে যে নেনি ছিল, তাহা শান্ত হয়।
পরে যখন তাঁহাকে [বস্ত্রগদ্ধাদি দারা] অলম্প্রত করা হয়, তখন
তাঁহার সকরে মেনি শান্ত হয়। যখন তাঁহাকে [ধনাদি দারা]
তৃপ্ত করা হয়, তখন তাঁহার হৃদয়ের মেনি শান্ত হয়। পরে যখন
তাঁহাকে গৃহমখ্যে অবিরোধে বাস করিতে দেওয়া হয়, তখন

<sup>(</sup>২) এফাল প্রয়ামপে স্তান নহে। মূলে "বিশ্" শদ আছে।

<sup>।</sup> ৩) প্ৰোপ্দ্যকারিণী কোধক্ষণা শক্তিং মেনিরিত্যুলতে যথা রাগ্রেছণালা ভঙ্ং। ( সায়ন)

তাঁহার উপস্থের মেনি শান্ত হয়। তিনি (সেই অগ্নিস্করপ পুরোহিত) এইরপ আত্তি পাইয়া শান্ততনু ও প্রীত হইয়া তাঁহাকে স্বর্গলোক ক্ষত্র বল রাষ্ট্র ও প্রজার অভিমুখে লইয়া যান, আর ঐরপ আত্তি না পাইলে ম্পান্ততনু ও অপ্রীত থাকিয়া তাঁহাকে স্বর্গলোক ক্ষত্র বল রাষ্ট্র ও প্রজা হইতে দ্রুফ করেন।

## দিতায় খণ্ড

### পুরোহিত-প্রশংসা

এই যে পুরোহিত, ইনি পঞ্চমনিবিশিষ্ট বৈশ্বানর-অগ্নিস্বরূপ; সমুদ্র যেমন ভূমিকে বেন্টন করিয়া থাকে, তিনিও সেইরূপ মেনি (শক্তি) দ্বারা রাজাকে বেন্টন করিয়া ধরিয়া থাকেন। যে রাজার পক্ষে এ বিদয়ে অভিজ্ঞ প্রান্ধনা রাষ্ট্রগোপ রোষ্ট্ররুক্ষক) পুরোহিত থাকেন, সেই রাজার রাষ্ট্র অস্থির হয় না, আয়ু থাকিতে ভাঁহার প্রাণ যায় না, তা পর্যন্ত তিনি জাবিত থাকেন, তিনি পূর্ণ আয়ু লাভ করেন ও পুনরায় তাঁহার মৃত্যু হয় না'। অভিজ্ঞ প্রাক্ষণ যাহার রাষ্ট্রগোপ পুরোহিত থাকেন, তিনি ফল দ্বারা কল জয় করেন, বল দ্বারা বল লাভ করেন। অভিজ্ঞ প্রাক্ষণ যাহার রাষ্ট্রগোপ পুরোহিত

<sup>(</sup>১) "ন পুনম্রিরতে" সায়ে অর্থ কিংগতেন—"গরুরালা ন প্নরিথিতে প্রোহিতম্থেন তবজানং সম্পাদামুচাতে" অর্থাৎ তাহার দিটো বার মৃত্যু হয় না, তিনি মৃত্যির পর মৃতি লাভ করেন।

থাকেন, বৈশ্যগণ (প্রজাগণ) তাঁহার সম্মুখে এক মনে ও এক মতে বর্ত্তমান থাকে।

# তৃতীয় খণ্ড

## পুরোহিত-প্রশংসা

ঋষিও ' এ বিদয়ে [ এই ঋক্ঞালি ] বলিয়াছেন যথা—
[প্রথম ঝক্ ] "স ইলোজা প্রতি জন্মানি বিশা, শুশ্নোণ
তম্মাবিভ বীর্ম্যোণ" ' এই [প্রথম জুই চরণে ] "ভন্মানি"
অর্থে সপদ্ধ অর্থাৎ দেবকারী শাল্রা; তাহাদিগকেই "শুদ্ম"
(অ্থিক) "থীর্য্য" দারা [দেই পুরোহিত্যুক্ত "রাজা"] অভিভব করিয়া থাকেন। [ তৃতীয় চরণ ] "মৃহস্পাতিং যাঃ স্বভূতং
বিভাইি"— এইলে বৃহস্পাতিই দেবগণের পুরোহিত, তাঁহার
অন্তকরণেই প্রের্মালাদিগের অন্তান্য পুরোহিত। "বৃহস্পাতিং
যাঃ প্রত্থ বিভার্তি" এই থাক্যে রাজা পুরোহিতকে সম্যক্
রূপে তর্থ বিভার্তি" এই থাক্যে রাজা পুরোহিতকে সম্যক্
রূপে তর্থ করিয়া পালন করেন, ইহাই বুঝাইতেছে। [ চতুর্থ
চরণ ] "বলুয়তি বন্দতে পূর্বভাজম্"— যিনি অন্যের পূর্বে
[রাজাকে ] ভজনা করেন, সেই পুরোহিতকে রাজা অর্চনা
ও বন্দনা করেন—এই স্থলে রাজারই বন্দনযোগ্যতা
বুঝাইতেছে।

[ দ্বিতীয় ঋক্ ] "দ ইৎ ক্ষেতি স্থাধিত ওকদি স্থে" এই

১) वांगरहच असि (२) ८।८०।१।

<sup>(9) 814-14</sup> 

প্রথম চরণের । ওকঃ শব্দের অর্থ গৃহ; উহার অর্থ—দেই রাজা আপন গৃহেই 'ল্ল্ডিড' ( ল্ল্ড্রীড ) হইয়া বাস করেন। "তক্ষা ইড়া পিহডে নিখলানীন্" এই [ দ্বিতীয় চরণে ] ইড়া অর্থে অয়; উহার অর্থ—[ "বিবলানীং" অর্থাৎ ] সর্বাদা সেই রাজার তান উর্ভান্তল ( রুস্লুক্ত ) হইয়া থাকে। "তক্ষা বিশঃ ষয়মেবাননতে" এই [ তৃতীয় চরণে ] "বিশঃ" পদের অর্থ রাষ্ট্র; উহার তর্ব—সেই রাজার রাষ্ট্র ষয়ং (আপনা হইতেই) অবনত ( বলীভূত ) হয়। "বিন্মিন্ অক্ষা রাজনি গুর্বে এতি"— ব্রক্ষা যে রাজার প্রত্রে গনন করেন—এই [ চতুর্থ চরণে "ব্রক্ষা" শব্দে ] পুরোহিভলেই বুমাইতেছে।

্তৃতীয় ঋক্ ] "অপ্রতাতো অসতি সং ধনানি" এই প্রথম চরণের ] অর্থ—দেই [পুরোহিতযুক্ত ] রাজা অপ্রতীত (শক্তেকর্তৃক অনাক্রান্ত) হইনা সম্যক্রপে রাষ্ট্র জয় করেন, কেননা এক্লে "ধন" শব্দের কর্থ রাষ্ট্র। "প্রতিজনাল্যত বা শক্রনা"—প্রতিজন্য (প্রতিপক্ষ) অপিচ যাহা সজন্য (শক্রেসহিত), তাহাকে [জন্ম করেন ]—এই [বিতীয় চরণে ] "জত্তানি" পদে লগত্ব অর্থাৎ বেষকারী শক্রে বুঝাই-তেছে; উহার বর্থ—দেই শক্রেদিগকেই তিনি অনাক্রান্ত হইনা লয় করেন। "অবস্থাবে যো বরিবঃ কুণোতি" এই [তৃতীয় চরণের ] অর্থ—যে রাজা অবস্থকে (বস্থহীন বা দরিদ্র ব্রাক্ষণ পুরোহিতকে) বস্থযুক্ত (ধনযুক্ত) করেন। "ব্রন্ধান রাজা তমবন্তি দেবাঃ—যে রাজা ব্রাক্ষণকে [বস্থযুক্ত

করেন ], দেবগণ তাঁহাকে রক্ষা করেন—এই [ চতুর্থ চরণে ]
"ব্রহ্মণে" পদ পুরোহিতকে লক্ষ্য করিয়াই বলা হইতেছে।

## চতুর্থ খণ্ড

## পুরোহিত-নির্ব্বাচন

যিনি [ পরবর্তী ] তিন পুরোহিতের ও তিন পুরোধাতার (পুরোহিতের নিয়োগকর্তার ) বিষয় জানেন, সেই আক্ষণই পুরোহিত হইবেন। তিনি পোরোহিত্যের উদ্দেশে বলিবেন—"অগ্নিই পুরোহিত, পৃথিবী [তাঁহার] পুরোধাতা; বায়ুই পুরোহিত, অন্তরিক্ষ পুরোধাতা; আদিত্যই পুরোহিত, ছ্যুলোক পুরোধাতা; যিনি ইহা জানেন, তিনিই যথার্থ "পুরোহিত"; আর যিনি ইহা না জানেন, তিনি "তিরোহিত"। যাঁহার আক্ষণ ইহা জানিয়া রাষ্ট্রগোপ পুরোহিত হয়েন, সেই রাজার পক্ষে [ অন্থ ] রাজা মিত্র হয়েন ও তিনি দেষকারাকে বিনষ্ট করিতে পারেন। আক্ষণ ইহা জানিয়া যাঁহার পক্ষে রাষ্ট্রগোপ পুরোহিত হয়েন, বল দ্বারা বল লাভ করেন। আক্ষণ ইহা জানিয়া যাঁহার পক্ষে রাষ্ট্রগোপ পুরোহিত হয়েন, তিনি ক্ষত্রদারা ক্ষত্রকে জয় করেন, বল দ্বারা বল লাভ করেন। আক্ষণ ইহা জানিয়া যাঁহার পক্ষে রাষ্ট্রগোপ পুরোহিত হয়েন, তাঁহার বৈশ্যগণ (প্রজাগণ) সম্মুথে থাকিয়া তাঁহার সহিত একমত ও একমন হইয়া থাকে।

[ তৎপরে পুরোহিতের বরণ মন্ত্র ] "ভূভূবঃ স্বঃ ওঁ" আমি ( অর্থাৎ পুরোহিত ) অম ( হ্যালোক ), তুমি ( অর্থাৎ রাজা ) সেই (ভূলোক); তুমি সেই, আমি অম। আমি জোঃ, তুমি পৃথিবী; আমি সাম, তুমি ঋক্; আমরা উভয়ে ইহ-লোকে একত্র থাকিয়া এই পুর (নগর) সকলের [কার্য্য] নির্বাহ করি; তুমি আমার তকুষরূপ; আমার তকু মহাভয় হইতে রক্ষা কর।"

[রাজা তৃণনির্মিত আসন দান করিলে পুরোহিতের পাঠ্য মন্ত্র ] "সোম যে ওর্ষধি সকলের রাজা, যে ও্যধিসকল বহু সংখ্যক ও শত-[ অবয়ব ]-বিশিষ্ট, তাহারা এই আসনে [থাকিয়া ] আমাকে অচ্ছিদ্র সঙ্গল দান করুক।"

[ আসনে উপবেশন মন্ত্র ] "সোম যে ওষধিসকলের রাজা, যাহারা এই পৃথিবাতে বিশেষভাবে স্থাপিত আছে, তাহারা এই আসনে [ থাকিয়া ] আমাকে অচ্ছিদ্র মঙ্গল দান করুক।"

[পাগুগ্রহণ মন্ত্র] "অহে জল, আমি এই রাষ্ট্রে শ্রী সম্পা-দন করিতেছি, অতএব দাপ্তিমান্ জলের প্রতি দৃষ্টিক্ষেপ করিতেছি।"

পুরোহিতের দেই জলে পাদপ্রক্ষালন মন্ত্র ] "দক্ষিণ পদ প্রকালন করিতেছি, তাহাতে এই রাষ্ট্রে ইন্দ্রিয়ের (ধন-সম্পত্তির) স্থাপন করিলাম। বাম পদ প্রকালন করিতেছি, তাহাতে এই রাষ্ট্রে ইন্দ্রিয়ের বর্দ্ধন করিলাম। প্রথমে এক পদ, পরে অন্য পদ এইরূপে উভয় পদ প্রকালন করিতেছি, অহে দেবগণ তাহাতে রাষ্ট্রের রক্ষা ও অভয় হউক। পাদপ্রক্ষালনার্থ এই জল আমার দ্বেষকারীকে নিঃশেষে দগ্ধ করুক।"

# পঞ্চম থণ্ড

#### ব্রহ্ম-পরিমর কর্ম্ম

অনন্তর [ শক্রুক্ষয়কামনায় ] ব্রহ্ম-পরিমর কর্ম। যে ব্রহ্ম-পরিমর নামক কর্ম্ম জানে, তাহার পার্ষে দ্বেষকারী শক্ত-গণ মরিয়া যায়। এই যে [বায়ু] সঞ্চরণ করেন, তিনিই ব্রহ্ম। বিদ্যুৎ সৃষ্টি চন্দ্রমা আদিত্য ও অগ্নি এই পাঁচ দেবতা তাঁহার পার্যে মরিয়া থাকেন। বিদ্যাৎ দীপ্তি প্রকাশ করিয়া ব্লষ্টিতে অনুপ্রবেশ করেন ও অন্তর্হিত হয়েন ; তাঁহাকে আর **(मर्था याग्न ना । यथन ८क** इस प्रज्ञ, ज्थन हे तम अल्डिक इस ; তার পর তাহাকে আর কেহ দেখিতে পায় না। [ অতএব ] এই মন্ত্র নলিবে "বিহ্যাতের মরণের মত আমার দেষকারী মরুক ও অন্তর্হিত হউক, তাহাকে কেছ যেন দেখিতে না পায়।" [ অতঃপর ] অবিলম্বেই আর কেহ সেই দ্বেষকারীকে দেখিতে পায় না। র্টি বর্ণের পর চক্রমাতে অমুপ্রবেশ করেন ও অন্তর্হিত হন, আন তাহাকে দেখা যায় না। যথন কেহ মরে, তথনই দে অতর্হিত হয়; ভার পর কেহ তাহাকে দেখিতে পায় না। অভএব এই হল্ল ন্লিবে "রষ্টির মরণের মত আমার দ্বেষকারী মক্তব্য ও অন্তর্হিত হউক, ভাহাকে কেহ যেন দেখিতে না পায়।" অতঃপর অবিলয়েই আর কেই তাহাকে দেখিতে পায় না। চন্দ্রমা অমাবস্থাতে আদিতো অনুপ্রবেশ করেন ও অন্তর্হিত হন; আর ভাঁহাকে দেখা যায় না। যথন কেহ মরে, তথনই দে অন্তর্হিত হয়,

তার পর তাহাকে দেখা যায় না। অতএব এই মন্ত্র বলিবে: **"চন্দ্রমার মরণের মত আমার দ্বেষকারী মরুক ও অন্তর্হিত** হউক, তাহাকে কেহ যেন দেখিতে না পায়।" অতঃপর অবিলম্বেই তাহাকে আর কেহ দেখিতে পায় না। আদিত্য **অন্ত গেলে** অগ্নিতে অমুপ্রবেশ করেন ও অন্তর্হিত হন; আর তাঁহাকে দেখা যায় না। যখন কেহ মরে, তথনই সে অন্তর্হিত হয়. তার পর তাহাকে আর দেখা যায় না। অত-এব এই মন্ত্র বলিবে "আদিত্যের মরণের মত আমার দ্বেষকারী মরুক ও অন্তহিত হউক, তাহাকে কেহ যেন দেখিতে না পায়।" অতঃপর অবিলম্বেই তাহাকে কেহ দেখিতে পায় না। অগ্নি নিবাইলে বায়ুতে অনুপ্রবেশ করেন ও অ<del>ভাইত</del> हन; आत उँ। हारक (प्रश्ना योग्न ना। यथन (कह मस्त्र, তখনই সে অন্তর্হিত হয়, তার পর আর তাহাকে দেখা যায় না। অতএব এই মন্ত্র বলিবে "অগ্নির মরণের মত আমার ঘেষকারী মরুক ও অন্তহিত হউক, তাহাকে কেহ যেন দেখিতে না পায়।" অতঃপর অবিলম্বেই তাহাকে কেছ দেখিতে পায় না।

ঐ ঐ দেবতারা ঐ বায়ু হইতেই পুনরায় জন্মলাভ করেন। বায়ু হইতে অগ্নি জন্মন, প্রাণের বলে মথ্যমান হইয়া অধিক (তেজস্বা) হইয়া জন্মেন। তাঁহাকে (জায়মান অগ্নিকে) দেখিয়া এই মন্ত্র বলিবে "অগ্নি জন্ম লাভ করুন, আমার দ্বেকারী যেন না জন্মে; সে আমার নিকট হইতে পরাঘুথে দূরে যাউক।" অতঃপর সেই ভেষকারী পরাঘুখে দূরে যায়। অগ্নি হইতে আদিত্য জন্মেন। তাঁহাকে দেখিয়া

এই মন্ত্র বলিবে "আদিত্য জন্মলাভ করুন, আমার ছেষকারী যেন না জন্মে; সে আমার নিকট হইতে পরাঘ্ন্থে দূরে যাউক।" অতঃপর সে পরাঘ্ন্থে দূরে যায়। আদিত্য হইতে চন্দ্রমা জন্মেন। তাঁহাকে দেখিয়া এই মন্ত্র বলিবে "চন্দ্রমা জন্মলাভ করুন, আমার দেষকারী যেন না জন্মে; সে আমার নিকট হইতে পরাঘ্ন্থে দূরে যাউক।" অতঃপর সে পরাঘ্ন্থে দূরে যায়। চন্দ্রমা হইতে রৃষ্টি জন্মে। তাঁহাকে দেখিয়া এই মন্ত্র বলিবে "রৃষ্টি জন্মলাভ করুন, আমার শক্রু যেন না জন্মে; সে আমার নিকট হইতে পরাঘ্ন্থে দূরে যায়। রৃষ্টি হইতে বিত্রাৎ জন্মে। তাঁহাকে দেখিয়া এই মন্ত্র বলিবে "বিত্রাৎ জন্ম। তাঁহাকে দেখিয়া এই মন্ত্র বলিবে "বিত্রাৎ জন্ম। তাঁহাকে দেখিয়া এই মন্ত্র বলিবে "বিত্রাৎ জন্মা। তাঁহাকে দেখিয়া এই মন্ত্র বলিবে "বিত্রাৎ জন্মলাভ করুন; আমার দেষকারী যেন না জন্মে; সে আমার নিকট হইতে পরাঘ্ন্থে দূরে যাউক।" অতঃপর সে পরাঘ্নুথে দূরে যায়।

এই কর্মের নাম ব্রহ্ম-পরিমর। এই ব্রহ্ম-পরিমর কর্ম্মের কথা কোষায়ব 'মৈত্রেয় (তন্ধামক ঋষি) কৈরিশি 'ভার্গায়ণ " হুত্বা রাজাকে বলিয়াছিলেন। তাঁহার পার্শ্বন্থ [ দ্বেষকারী ] পাঁচ জন রাজা মরিয়াছিলেন। তাহাতে হুত্বা (তন্ধামক রাজা) মহৎ পদ পাইয়াছিলেন।

এই কর্মপক্ষে এই ব্রত (নিয়ম) বিধেয়। দেষকারীর

<sup>()) (</sup>कोवांत्रय--कूरांत्रवशूख । ( नांत्रव )

<sup>(</sup>২) কৈরিশি—কিরিশপুত্ত। (সারণ)

<sup>( • )</sup> धार्मावन-धर्मलात्वारणत्र । ( मावन )

পূর্ব্বে উপবেশন করিবে না; যদি বোধ কর, সেই দেষকারী দাঁড়াইয়া আছে, তাহা হইলে দাঁড়াইয়া থাকিবে। দেষকারীর পূর্ব্বে শয়ন করিবে না; যদি বোধ কর সে বিদয়া আছে, তাহা হইলে বিদয়া থাকিবে। দেষকারীর পূর্ব্বে ঘুমাইবে না; যদি বোধ কর সে জাগিয়া আছে, তাহা হইলে জাগিয়াই থাকিবে। এরপ করিলে যদি সেই দেষকারীর মাথা পাষাণের মত হয়, তথাপি অবিলম্বেই তাহার বিনাশ ঘটে, অবিলম্বেই তাহার বিনাশ ঘটে।



ঐতরেয় ব্রাহ্মণ সমাপ্ত

## প্রথম পরিশিষ্ট

জাগস্ত্য--- ঋষি---ইক্সের সহিত একতালাভ ৪৩৭

অহ্যি – দেবগণের অবম ২ দীক্ষণীয়েষ্টির দেবতা ৩ অগ্নির শরীর ৪ দীক্ষাপালক ১৭ প্রায়ণীয়ে দেবতা ২৮ অন্নপতি ৩০ চক্ষুংস্বরূপ ৩২ দেবগণের অগ্নিগ্রহণ ৫৭ বস্থগণের সম্চর ৮৬ দেবগণের বাণে অবহিতি ৮৮ দেবহোতা ১০০,১০১ গোপা ১০২ মায়াবলে সোমরক্ষা ১১০ দেবযোনি ১২৬,১৫৯ সকল দেবতা ৩,১২৭ বুত্রবধে ইল্রের সহায় ১২৮ যক্তিয় পশুর অগ্রগামী ১৩৭ প্রাতরত্ববকে দেবতা ১৬০ঋ তৃ-বাজে দেবতা ১৯৭ নিবিদের দেবতারূপে বিবিধ বিশেষণ ২০৬ অস্তর্যুদ্ধে ইল্লের অগ্রণী ২১৪ বিবিধ রূপ ২৩২ দেবহোতারূপে মৃত্যু অতিক্রম ২৪৯,২৫০ অস্তুরমুদ্ধে দেবগণের অগ্নিস্ততি ৩০১,৩০৮,৩০১,৩১০ অশ্বরূপধারণ ৩২৪ অশ্বতরীযুক্তরথে আজিধাবন ৩৪৩,৩৪৫ নবরাত্রের প্রথমাহে দেবতা ৬৯০ হোমদ্রব্যের দেবতা ৪৬৫ অগ্নিহোত্রের দেবতা ৪৭৫ যজনাশার্থী অস্ত্রগণের অপসারণ ৪৯০ অঙ্গিরোগণের অন্ততম ও আদিত্যগণের যজে হোতা ৫৫৩. ৫৫৪ শুন:শেপ কর্তৃক স্তুতি ৫৯২ ক্ষত্রিয়ের ভক্ষ্যনির্দেশ ৬২১ অগ্নি অগ্নিবান ৫৭১ অপ্স্বান্৫৭২ কামবান্৫৭২ গৃহপতি ১৯৭,৪৬০ জনহান ৫৭৫ তন্ত্ৰাৰ ৫৭৭ তপস্থান্ ৫৭৫ পথিক্ত ৫৭৪ পবিত্রবান্ ৫৭৬ পাবক্বান্ ৫৭৫ মকুত্বান্ ৫৭৮ বরুণ ৫৩৫,৫৭৭ বিবিচি ৫৭১ বীতি ৫৭১ বৈশানর ২৮৯,৩০৫,৫৭৫ ব্রতপতি ৫৭৪ ব্রতভূৎ ৫৭৪ শুচি ৫৭৩ স্থরভিমান ৫৭৭ সংবর্গ ৫৭২.৫৭৩ ষিষ্ঠক্কং ১৪৮ হিরণ্যবান ৫৭৬ জাতবেদা ৬১

আক্স--- অলোপান্স, বৈরোচন, রাজা, উদময় আত্রেয়ের যজ্ঞমান, অর্থমেধ্যাগ ও অবচংফুকদেশে নাগদান ৬৬১-৬৬২ প্রিয়মেধ্বেধ।

অঙ্গিরোগ্ন—স্বর্গলাভার্থ স্ত্রান্মন্তান ৩৯৮ নাভানেদিচকৈ ধনদান ৪৩০-৫৩২ বলাস্করের গাভীগণ প্রাপ্তি ৪৯৪ ইন্দ্রের অভিষেক ৬৪৯

অঙ্গিরোগণ ও আদিত্যগণ—ভূণোকবাসী, অগ্নিপূজাদ্বারা স্বর্গণাভ ৬৩ প্রজাপতি হইতে জন্ম ২৮৯ আদিতাগণের যাটি বংসর পরে অঙ্গিরোগণের স্বর্গলাভ ৩৬৪ স্বর্গণাভার্থ যক্তে আদিতাগণের যাজকতাসীকার ৫৫৩-৫৫৫ আজীগার্ক্ত— স্থাবসের পুত্র ও শুনাশেপের পিতা, আন্ধিরস ৫৯৫ শুনাশেপকে বিক্রম ৫৯০ শুনাশেপের ব্রেধাদ্যোগ ৫৯১ শুনাশেপ দেখ।

আত্যর†তি—জানন্তপি, রাজা, পৃথিবীজয়ী, উত্তরকুরুজয়ের ইচ্ছা সাত্যহব্য কর্তৃক অভিশাপ, শুমিণ রাজার নিকট পরাজয় ও মৃত্যু ৬৬৪

জত্তি-উদময় দেখ।

অথবা-অগ্নিমন্থনকারী ৫৮

আদিতি—দেবগণের বরলাভ, প্রারণীরের ও উদয়নীরের দেবতা ২৬,৩২ উর্কে অবস্থিতি ২৯ ভূমিদেবতা ৩৩ চরুষাগ ৪২ ভৃতীর সবনের দেবতা ২৭৮ ইক্র, মিত্র ও বরুণের ভাগদান ৪৬৬

অনুমতি—দেবিকা ৩১৯ অনুমতি = ছো: ৩২১

অকুয়াজ—একাদশ অনুযাজ-দেবতা অসোমপায়ী ১৬৮

আন্ধ্র — অস্তাজন, দহ্যপ্রধান — বিশ্বামিত্রবংশে অন্ধ্র, পুণ্ড্র, শবর, পুলিন্দ, মৃতিব জনগণের উৎপত্তি ৫৯৭

অপাচ্য- পশ্চিমদেশবাসী জনগণ ৬৪৮

অপ্সমূহ-দেবতা, সকল দেবতার স্বরূপ ১৬০ অপ্দেবতার ধাম : ٩১

অভিপ্রতারী—র্দ্ধগ্রম দেখ।

জ্বভাগ্নি--- ওর্ববংশীয় ঐতশ ঋষির পূত্র, পিভার সহিত কলহ ৫৫১ ঐতশ দেখ।

অমনুষ্য \_\_গৰ্মবাদি—পশুবিভাগ বিধি ৫৬০

আয়াস্য—শ্বি—হরিশ্চন্দ্রের রাজস্বরে উল্গাতা ৫৯১

অরিন্দম-ক্তিরের ভক্য নির্দেশ ৬২১

অরিষ্টনেমি—তার্ক্য দেখ।

অরুর্মঘণাণ-ইক্রকর্ত্ক হত্যা ৬১১

অর্ব্ব দ—কক্রপুত্র, মন্ত্রদ্রষ্ঠা, সর্পঋষি, তৎকর্ত্বক গ্রাবস্থতি ৪৮২

অর্ব্রেদাদাসর্পণী—অর্কুদ ঋষির পথ ৪৮২

অবচৎ কুক---দেশ--অঙ্গরাজার যজ্ঞস্থল ৬৬২

অবৎসার--খবি--অধিধাম প্রাপ্তি ১৮৭

অবিক্রিৎ—মক্তের পিতা, মকত দেখ।

खार्य-- तृतिन (मध।

আশ্বতর - বুলিল দেখ।

শবিষয় — দেবগণের ভিষক্ ৬৯ প্রাতরম্বাকে দেবতা ১৬০ সোমপানের, জন্ত ধাবন ও দিনেবত্যে ভাগ ১৮৮ ঋত্যাজে দেবতা ১৯৭ আজিধাবনে আশ্বিন-শস্ত্রলাভ ৩৪৪ পদিভযুক্ত রথে আজিধাবন ৩৪৫ অগ্নিহোত্র হোমদ্রব্যের দেবতা ৪৬৫ প্রোডাশ্যাগ ৫৭৬ শুনঃশেপ কর্ত্ব স্বতি ৫৯০ ইক্রাভিষেকে আসন্দী শারণ ৬৪৫

অসিতমুগগণ—ক্তাপগণের অন্ততম, জনমেজয়ের যজে বলপ্র্বক স্থান গ্রহণ ৬১০ ভূতবীর দেখ।

অস্ত্ররগণ—প্রীত্রর নির্দ্ধাণ ৮৩, অহোরাত্র হইতে অপসরণ ৮৫ যজনাশ-চেষ্টা ১৪৯ অস্ত্ররগণের ধন ৩৩৯,৪২৪ দেবগণ দেখ।

অস্ত্রগণ ও রাক্ষদগণ—দোমহত্যার চেষ্টা ১১০ অগ্নিদারা হত্যা ২১০ দেবশাপে বিরূপত্ব ৪০১ যজ্ঞ হইতে অপসারণ ৪৮৯,৪৯০

অষ্টক-বিশ্বামিত্রের পুত্র ৫৯৬

অ্হি=বৃত্ত ২৬৩

অহিব্ধ্য = গার্পতা অগ্নি ২৯৪

আঙ্গিরস—অজীগর্ত দেখ।

আঙ্গিরদ-শংবর্ত দেখ।

আ্ ক্লিরস-হিরণাস্ত্রপ দেখ।

व्याद्वायु-डिनमग्र प्रथ।

জ্বাদিত্যে—আদিত্যের জন্ম ২৮৯ তাপদাতা ৩১২,৩১০ উদয়হীন ও অন্তমনহীন ৩১০ স্বর্গচ্যুতির আশঙ্কা ৩৬৬,৩৬৮ বিবিধ বিশেষণ ৩৭১ আদিত্যের অন্তর্ম ৪৭০ আহিতাগ্নির অভিথি ৪৭০ খেত অশ্বরূপ ধারণ ৫৫৫ দেবগণের কল্প ৬০১ আদিত্যগণ—খাদশ, তেত্রিশ দেবতার অন্তর্গত ৩৮ বরুণের সহচর ৮৬ তৃতীয় সবনের দেবতা ২৭৮,২৭৯ সবিতা হইতে ভিন্ন ২৭৯ স্বর্গলাভার্থ অগ্নি-স্বতি ৩০৯ আদিত্যগণের ষজ্ঞ ও তৎসম্বন্ধে দেবনীথ নামক বৃত্তান্ত ৫৫৫ তৎকর্ত্বক ইন্দ্রের অভিষেক ৬৪৮ অন্তিরোগণ ও আদিত্যগণ দেখ।

আপ্তা দেবগণ—তংকর্ত্ক ইন্দ্রের অভিষেক ৬৪৬,৬৪৮ সাধ্যগণ দেথ। আপ্যাপ্তা,—রাজা, পর্বত ও নারদকর্ত্তক অভিষেক, পৃথিবীজয় ও অখনেধযাগ ৬৬•

আরাঢ়—সৌজাত দেখ। আবিক্ষিত—মকত দেখ। আসন্দীবান্—দেশ —জনমেজন্নকর্তৃক অধ্বন্ধন ৮৫১

ইক্ষৃ|কু—হরিণ্চক্রের পূর্বপুরুষ ৫৮০ হরিণ্চক্র দেখ। ইড়ঃ—আপ্রী দেবতা ১৩১ ইড়া—দেবতা—যাগান্তে আহ্বান ১৪৬ দেবীত্রয় দেখ। ইন্দু = সোম ১০৫

ইন্দ্র-ক্রুগণের সহিত মন্ত্রণা ও বরুণগৃহে তত্ত্বক্ষা ৮৬, ৮৭ ইন্দ্রের বজ্র ১২৫ আমি ও সোমসাহায্যে বৃত্রবধ ১২৮ অস্ত্রপ্রতি বজ্রকেপ ১৬৩ ইন্দ্রোদেশে সোমাভিষ্ব ১৭৫ বছদারা বৃত্রহ্তা৷ ৯২,১৮৩ স্বনীয় পুরোডাশাদির দেবতা ১৮৬ সোমপানার্থ ধাবন ও বায়ুর নিকট পরাজয় ১৮৮ বায়ুর সার্থি ১৮৯ ঋতুযাজে দেবতা ১৯৭ ইক্র ব্রহ্মা ১৯৭ অগ্নির পরে অহ্নর জয় ২১৪ ইক্রের প্লায়ন ও ভূতগণ কর্ত্ব অরেষণ ২৫২ বুত্রবধে মরুলগণবাতীত দেবগণের ইন্দ্রত্যাগ ২৫৩,২৬২ মরুলাণের স্থা ২৬২, ২৬৩ অহি-হত্যা, শম্বর-বধ, বলের গাভী অৱেষণ ২৬০ বৃত্রবধের পর মহেন্দ্র লাভ ২৬৪ ইন্দ্রের পত্নী ২৬৫, ২৬৬ ক্ষদ্রগণ সাহায্যে ঋভূগণকে সোমপানে নিরাকরণ ২৮১ সোমপান ২৯৮ ইক্স মন্ববা ২৬০, ৩০০ বজনির্মাণ ও নিক্ষেপ ৩২৭, ৩২৯ অস্তর নিরাকরণ ৩১৭, ৩৩৮ আজিধাবনে শস্ত্রলাভ ৩৪৪ অধ্যুক্ত রথে আজিধাবন ৩৪৫ বৃত্রহত্যাদ্বারা বিশ্বকর্মা ৩৭৬ সংবংসররূপী ৩৭৬ দেবগণকর্ত্বক জ্যেষ্ঠিয় ও শ্রেষ্ঠিয় স্বীকার ৩৮২ নবরাজে দ্বিতীয়াহের দেবতা ৩৯৫ মহান্ হইবার ইচ্ছা ৪১৮ সপ্ত ৰগাঁরোহণ ৪২০ অগস্তা ও মকুলাণ সহিত ঐক্যলাভ ৪৩৭ অগিহোতে হোমদুবোর দেবতা ৪৬৫ অন্তর্রাক্ষ্যের অপ্সার্থ ৪৮৯,৪৯০ অন্তর্জারে দেবগণের অগ্রণী ৫১০ অম্বরযুদ্ধে বিষ্ণুর সহিত স্পর্দ্ধা ৫১২ ওক:সারী ৫১৫, ৫২৬ ব্রাহ্মণপুরুষরূপে শুন:শেপের সহিত আলাপ ৫৮৮,৫৮৯ শুন:শেপকর্তৃক স্বৃতি ও শুন:শেপকে রুধদান ১৯০ বিশ্বরূপ-ছত্যা, বৃত্তহত্যা, ষতিগণকে সালাবকমুথে অর্পণ, অরুর্মঘবধ ও বৃহস্পতিকে প্রতিঘাত হেতু দেবগণকর্তৃক বর্জন ও সোমপান নিবারণ; পরে স্বন্ধীর সোমপানাস্তে সোমপানে অধিকারলাভ ৬১১ দেবগণের শ্রেষ্ঠ ৬৪৪ দেবগণকর্তৃক মহাভিবেক ৬৪৪-৬৪৯ মহাভিবেককালে সবিতা ও বৃহস্পতি বায়ু ও পুষা মিত্র ও বরুণ এবং অধিষয় কর্তৃক আসন্দীধারণ ৬৪৫ বিশ্বদেবগণকর্তৃক উৎক্রোশন ৬৪৬ প্রজাপতিকর্তৃক অভিবেক ৬৩২, ৬৪৭ তংপরে বস্থাণ কর্তৃক অভিবেক ৬৪৭-৬৪৯ অমরম্ব লাভ ৬৪৯

हेलूश-कवश (मर्थ।

উগ্রসেন--युशाः শ্রেষ্টি দেশ।

উচথ্য-- नीर्चक्या (नथ।

উত্তর কুরু—হিমবানের উত্তরে জনপদ ৬৪৮ দেবকেত্র, মর্ত্তাজনের অজের ৬৬**৪** অতারাতি দেখ।

উত্তর্ম দ্র—হিমবানের উত্তরে জনপদ ৬৪৮

উদময়—আত্ত্রেয়—অঙ্গরাজার পুরোহিত, তৎকর্তৃক ধনদান ৬৬১,৬৬২

উপযাজ—একাদশ উপযাজদেবতা অসোমপায়ী ১৬৮

উপাবি—জানশ্রতেয়—জনশ্রতার পুত্র, ঋষি, উপদং সম্বন্ধে ব্রাহ্মণবক্তা ১১

উশीनत -- मधामानमञ् कनगग ७४० वन मधा

ঊম--পিতৃগণ ৬২•

উব্ব-পিতৃগণ ৬২০

উষা-প্রাতরত্বাকে দেবতা ১৬০ দেবী ৩২১ প্রজাপতির ক**ছা ২৮৭** আজিধাবন দারা আখিন শস্ত্রলাভ ৩৪৪ গোবাহনে আজিধাবন ৩৪**৫ তনঃশেশ** কর্তৃক স্তব ৫৯৩

উষাসানক্তা—আপ্রী দেবতা ১৩২

খাভুগণ—তপভাফলে সোমপানে অধিকার, দেবগণকর্ত্ব নিরাকরণ ও প্রজা-পতির বরে অধিকারলাভ ২৮১ সবিতার অন্তেবাসী ২৮১ মহুষ্যগদ্ধহেতু দেবগণের দ্বণিত ২৮২ প্রজাপতি বরে অমর্ত্তাত্বলাভ ৫০৩ তৃতীয় সবনে ভাগপ্রাপ্তি ৫০৩, ৫০৪

ৠযভ-বিশ্বামিত্রের পুত্র ৫৯৬

ৠষিগাণ—দেবগণের অন্বেষণ ১১৬ সরস্বতীতীরে সত্তান্ম্প্রান ও কবষ ঐসুষকে বজ্ঞে আহ্বান ১৭০,১৭১ সোমপানে ঋষিগণের অন্তঞাপ্রার্থনা ১৯২

একাদশাক্ষ-মন্ত্তস্ত্র-তৎপ্ত্র কর্তৃক উদয়ের পর অগ্নিহোত্র হোম ৪৭৪ এবয়ামক্র-স্বি ৪৩২

ঐক্ষ †ক—হরিশ্চক্র দেখ।
ঐত্ত শ্--খবি—ঐর্বংশীর মন্ত্রদ্রষ্ঠা ৫৫০ পুত্র অভ্যন্তির সহিত কলহ ৫৫১
ঐলুষ্ঠ—কবষ দেখ।

উগ্রেসেন্য—যুধাংশ্রোষ্টি দেখ। উচথ্য—দীর্ঘতমা দেখ। উর্ব্ব—বংশ ৫৫১ প্রতল দেখ।

ক = প্রজাপতি ২১৮,৫২০ প্রজাপতির ক-নাম প্রাপ্তি ২৬৪ ইন্দ্রে পিতা ১৬৮ কক্ষীবান্—ঋষি—অশ্বিদরের ধামপ্রাপ্তি ৭৫ স্থকীর্ত্তি দেখ।

क्फ-अर्त्तु म (मथ ।

ক্রপিল-গোত্র-বিশ্বামিত্রের সহিত সম্পর্ক ৪৯৫

ক ব্য — ঐলুষ — ইলুষ পুত্র, দাসীপুত্র কিতব অব্রাহ্মণ, সত্রান্ত্র্চায়ী ঋষিগণ কর্ত্ত্ব সোমযক্ত হইতে অপসারণ; অপোনপ্তীয় স্কুদর্শন ও অপ্দেবতার ধামপ্রাপ্তি ১৭০-১৭২ তুর দেখ।

কশ্যপ্—বিশ্বকর্মা ভৌবনের অভিষেককর্ত্তা, যজমান কর্ত্বক ভূমিদানের প্রস্তাব ৬৬৮

কশ্যপাণ —জনমেজয়ের যজ্ঞে অসিতমুগ নামক কশ্যপগণের বলপূর্বক ছান গ্রহণ ৬১০ কাক্ষীবত-স্থকীৰ্ভি দেখ।

কাদ্রেবেয়-ক্তপুত্র, অর্ধুদ দেখ।

ক†বস্বেয়—কবষপুত্র, তুর দেখ।

ক†ব্যগণ—দেবগণের নিরুষ্ট ও পিতৃগণের উৎকৃষ্ট ২৯৬ পিতৃগণের অন্তম ৬২০

কুমারী—গন্ধর্কগৃহীতা—অগ্নিহোত্র সম্বন্ধে উক্তি ৪৭০

কুরুকেত্র—স্তর্গোধের প্রথম উৎপত্তি স্থান ৬১৪

कुत्-श्रक्षांल-मधामलमञ् कनगण ७४३ अक्षांल (न्या

কুশিকগণ—বিশ্বামিত্রের সহিত সম্পর্ক ৫৯৭

কুছু—দেবিকা ৩১৯ কুছু = পৃথিবী ৩২১

কুশাকু—সোমরক্ষক, তৎকর্ত্ত্বক গায়ত্রীর প্রতি বাণনিক্ষেপ ২৭৪

কৌষীতকি—দর্শপূর্ণমাসে উপবাসবিধি ৫৮০

ক্রেডুবিৎ—তৎকর্তৃক ক্ষত্রিয়ের ভক্ষ্য নির্দেশ ৬২১

স্মা—দেবতা—প্রজাপতির রেত:সেক ৫৩৬

গঙ্গাতীর—ভরতের অর্থবন্ধন ৬৬০ বৃত্রন্ন দেখ।

গন্ধর্বেগ্ণ — সোমরক্ষক, স্ত্রীকামী, বাগ্দেবী কর্তৃক সোমক্রয় ১৪ বাগ্দেবীর
তৎসমীপে বাস ৯৫,৯৮

গ্যু-প্লাত-প্লতের পুত্র, মন্ত্রদ্রষ্ঠা ঋষি, বিশ্বদেবধামে গমন ৪০৫

গাখিবংশ—বিশামিত্র গাথিবংশীয় ৫৯৭ গাথিবংশের কর্ম্মে ও বেদে দেবরাতের অধিকার লাভ ৫৯৮

গান্ধার-নগজিৎ দেখ।

গায়ত্ত্রী—স্থপর্ণরূপে স্বর্গ হইতে সোমাহরণ ২৭৩,৫০৮ রুশান্ন কর্ত্বক বাণক্ষেপ, তাহা হইতে বিবিধ জীবোৎপত্তি ২৭৪ সেই সোম হইতে সবনোৎপত্তি ২৭৫ সোমাহরণ কালে তার্ক্যকর্ত্তক পথপ্রদর্শন ৩৭২

গিরিজ—বাভ্রব—বক্রপুত্র, পশুবিভাগবিধি ৫৬৩

গৃৎসমদ—ঋষি—ইক্সের ধামপ্রাপ্তি ৪০৪

(গা-দেবী-গো = সিনীবালী ৩২১ নবরাত্রে পঞ্চমাহের দেবতা ৪০৬,৪১৫

গোগণ—শকশৃন্ধ প্রাপ্তির জন্ম সত্রামুষ্ঠান ৩৬৩
গোপাল—শুচিবৃক্ষ দেখ।
গোরিবীতি—ঋষি—শক্তির পুত্র, স্বর্গলাভ ২৫৯ শক্তি দেখ।
গোন্ধা—ঋষি—তৎকর্তৃক শস্ত্রপাঠ সম্বন্ধে উপদেশ ৫৪৪ বুলিল দেখ।

ঘূর্যু-প্রবর্গ্যযজ্ঞের দেবতা ৮১

চন্দ্রমা—ব্রহ্মস্বরূপ ২২৩ দেবগণের সোম ৫৮১ দেবতা ৬৭২ চবেন—ভার্গব—শার্যাত সানবকে অভিষেক ৬৫৯

জতূকর্ব-্ববশুম দেখ।

জনন্তপ—অত্যরাতির পিতা, অত্যরাতি দেখ।

জনমেজস্থ—পারিক্ষিত --পরিক্ষিংপুত্র রাজা, তৎপ্রতি কাবষের তৃরের প্রশ্ন ৬৮৭ ক্সপবর্জিত যজে অসিতমৃগগণ দারা ভূতবীরগণের নিরাকরণ ৬১০ কাবষের ত্র কর্তৃক ক্ষত্রিয়ের ভক্ষানির্দ্দেশ ৬২১ সার্বভৌমহলাভ ৬৪৪ কাবষের তৃর কর্তৃক অভিষেক, পৃথিবীজয়, আসন্দীবান দেশে অশ্বদ্ধন ৬৫৯

জনশ্রেত—নগরবাসী দেখ।

জনশ্রুতা—উপাবি দেখ।

জমদগ্নি—ঋষি—তদৃষ্ট আশ্রীস্তক্তের বিনিয়োগ ৩৮৪ হরিশ্চশ্রের রাজস্তরে অধ্বর্য্য ৫৯১

জক্ বংশ-বিশ্বামিত্র ও শুনঃশেপ দেখ।

জাতিবেদা—অগ্নি ৬১ পুরোরুকের দেবতা ২১৯ অগ্নির জাতবেদন্থ ২৯৪ দেবতা ৩৯৪

জাতুকর্ণ্য-বৃষণ্ডন্ম দেখ।

জানকি-ক্তিরের ভক্ষানির্দেশ ৬২১

জানন্তপি-অত্যরাতি দেখ।

জানশ্রুতেয়—উপাবি দেখ।

তনুনপাৎ—আপ্রীদেবতা ১৩০

ত্ত্বিৰ্ক্ষ্য –পায়ত্ৰীকৰ্ত্ক সোমাহরণে পথপ্ৰদৰ্শক, বায়ু স্বরুপ, অৱিষ্টমেমি ৩৭২

তিরুশ্চীঃ—ঋষি মন্ত্রকর্তা ২৬২

ভুর—কাব্যেয়—কব্যপুত্র, জনমেজয়ের পুরোহিত ৩৮৭, ৬২১, ৬৫৯ জনমেজয় দেখ।

ত্বষ্টা--আপ্রীদেবতা ১৩২ ঋতুযাজদেবতা ১৯৭ ইন্দ্রকর্তৃক বলপূর্বক ছষ্টার সোমপান ৬১১ বিশ্বরূপ দেখ।

স্বাষ্ট্র--বিশ্বরূপ দেখ।

দীর্ঘজ্ঞী<del>ত্রী—অন্তরজাতীয়া, তংকর্ত্ত</del> সোমলেহন ও সোমের মাদকতা-প্রাপ্তি ১৮১

দীর্ঘ্**তমা**ঃ—ঔচথ্য এবং মামতেয়—উচথ্যপুত্র ২৪৭ তংকর্ত্তর অভিষেক্ ৬৬৩

তুরঃ—আপ্রীদেবতা ১৩১

তুমু খ-পাঞ্চাল-পঞ্চালদেশস্বামী, বৃহত্কৃৎ ঋষির সমকালীন রাজা, পৃথিবীক্ষী ৬৬৪

ত্রস্থান্ত-ভরতের পিতা ৬৬০ ভরত দেখ।

দেবগণ — যজ্ঞপ্রাপ্তি ০ অদিতিকে বরদান ২৬ যজ্জ্বারা স্বর্গপ্রাপ্তি ৩৫,১১৬, ১৫৬ সোমকে রাজা স্বীকার ৫৪ অস্করবিরুদ্ধে মন্ত্রণা শপথগ্রহণ ও বরুণগৃহে তম্বরক্ষা ৮৭ পুরীনির্দ্ধাণ ৮০ বাণনির্দ্ধাণ ও অস্করগণের পুরীভেদ ৮৮ যুপস্থাপন ১১৬ যুপ দ্বারা পশুপ্রাপ্তি ১২৬ যজ্জিয় পশুনরন ১৩৭ মন্ত্র্য্যাদি মেধ্য পশুর আলম্ভন ১৪২ যজ্জ্বক্ষার্থ অগ্নিমন্ত্র প্রাকারনির্দ্ধাণ ১৪৯ সোমপান ১৮১ সবনীয় পুরোজাশ বিধান ১৮২ সোমলাভার্থ ধাবন ১৮৭ দেবগণের রথ ২১২ বৃত্তবধে ইক্রবর্জ্জন ২৫৩,২৬২ ইক্রের জন্ত বজ্ঞ নির্দ্ধাণ, আশ্বিনশন্ত্রার্থ আজিধাবন ৩৪২-৩৪৫ দীক্ষালাভ ৩৮৩ অস্করজন্নার্থ অশ্বরূপ ধারণ ৪০১ অন্নবিভাগ ৪৫৯ ভাবনাহোমে দক্ষিণা ৪৬৮ প্রজাপতির নিকট যজ্জ্লাভ ও যজ্জান্ত্র্যান ৪৭৭ সর্ব্বচরুদ্ধান স্ব্রাত্ত্র্যান ৪৮৮ অস্করজন্নার্থ ইক্রের অনুগমন ৫১০ ইক্রবর্জন ৬১১ বলের গাভীলাভ ৫২৯ দেবগণ ও অস্করগণ দেখ।

**দেবগণ ও অফ্রগণ** —দেবগণের সকল দিকে পরাজয় ও ঈশানে জয়

৫৩,৬৩৯ উভর পক্ষে প্রীত্রয়নির্মাণ ৮৩ অন্থরাপসারণ ৮৪, বিরোধ ও দেবগণের সম্মিলনার্থ মন্ত্রণা ৮৬ অন্থর হইতে যজ্ঞরক্ষার্থ প্রাকারনির্মাণ ১৪৯ প্রেজাপতির সাহায্যে অন্থরজয় ১৬০ ইক্র সাহায্যে অন্থরজয় ৬৪ অগ্নিসাহায্যে অন্থরজয় ৩০১,৩০৮ দেবান্থরের যজ্ঞান্মন্তান ও অন্থরগণের পরাজয় ২০০, ২০১ সদোমগুপে যুদ্ধ ২১০ বিরোধ ও অন্থরনিরাকরণ ৩২৩-৩২৬ রাত্রি আশ্রমে অন্থরগণের বৃদ্ধি ও রাত্রি হইতে নিরাকরণ ৩৩৬ স্বর্গপ্রাপ্তিতে বিরোধ ও অশ্বরপধারী দেবগণের অন্থরপ্রতি পদাঘাত ৪০১ দেবগণের বাসস্থান ৪২২ দেবগণের জয় ও অন্থরদিগের ধনের সমুদ্রে নিক্ষেপ ৪২৪ দেবগণের যজ্ঞে বিদ্ব ও অন্থরগণের যক্ষ হইতে অপসারণ ৪৮৮-৪৯১ অন্থরগণকে অতিক্রম ৫৫২, ৫৫৭

দেবতা—তেত্রিশ জন ৪৮৪ যথা—অষ্ট বস্থ, একাদশ রুদ্র, দাদশ আদিত্য, প্রজাপতি ও বষট্কার ৩৮,২১৪ এই তেত্রিশ জন সোমপায়ী ১৬৮,২৬৭ মসোমপায়ী দেবতা তেত্রিশ জন, যথা—একাদশ প্রযাজ, একাদশ অমুযাজ, একাদশ উপযাজ ১৬৮

দেবপত্নীগণ-শত্যান্ধ দেবতা ১৯৭ আগ্রিমারুত শব্রের দেবতা ২৯৫

দেবভগিনীগণ--২৯৫

দেবভাগ—ঋষি—বিধিশ্রতপুত্র, পঞ্চবিভাগবিধি ৫৬৩

দেবরাত—ভনংশেপ দেখ।

Cनवरेवभार-२८८ मक्रमगण ००

Cमवात्रथ--वक तम्य।

দেবিকাগণ-অহমতি, রাকা, সিনীবালী ও কুহু ৩১৯

দেবীগ্ৰ-ছো:, উষা, গো, পৃথিবী ৩২১

দেবীত্রয়—ইড়া, সরস্বতী ও ভারতী—আপ্রীদেবতা ১৩২

दिनवात्रथ--वक तम्।

দৈব্য হোভারা—আগ্রীদেবতা ১৩২

দৌশ্বন্তি—ভরত দেখ।

দ্যাবাপৃথিবী—নিহুব দেবতা ৯০ দেবগণের হবিদ্ধান ১০৪ স্বায়িহোত্তে হোমদব্যের দেবতা ৪৬৫ ত্যোঃ—সোমের সহিত সম্পর্ক ৯৩, দেবগণের হবিদ্ধান ১০৪ দেবীগণের অস্ততম ৩২১ নবরাত্তে ষষ্ঠাহের দেবতা ৪০৬,৪২৫ প্রজাপতির ক্ত্যা ২৮৭ দ্রবিশোদাঃ—দেব—ঋতুযাজে দেবতা ১৯৭

ধাতা - বষট্কার ৩১৯ স্র্যান্তরপ ৩২১

নগরবাসী-জনশতপুত্র, অগ্নিহোত্তকালসম্বন্ধে মত ৪৭৪ একাদশাক্ষ দেও। নগ্নজিৎ-গান্ধার-ক্ষত্রিয়ের ভক্ষ্যনির্দেশ ৬২১

নভাক—ঋষি—বলাস্থর দমনকারী মন্ত্রের দ্রন্তা ৫২৯

নরাশংস-আপ্রীদেবতা ১৩১

নাভানেদিন্ঠ—মানব—মহপুত্র, ত্রাতৃগণ কর্তৃক পিতৃধনে বঞ্চনা, অঙ্গিরোগণের ত্যক্ত ধনপ্রাপ্তি, ক্রন্দের সহিত আলাপ ৪৩১ মহু দেখ।

নারদ্—হরিশ্চন্দ্রের প্রতি উপদেশ ৫৮৪ ক্ষত্তিয়ের ভক্ষানির্দ্দেশ ৬২১ আম্বাষ্ট্যের এবং যুধাংশ্রোষ্টির অভিবেক ৬৬০ পর্বতের সহচর, পর্বত দেখ।

নিখা জি—দেৰতা—শকুনিসকল নিখ তির মুখ ১৬১ পাশহস্তা ৩৫০

নিষাদ—চৌৰ্য্যদারা বিত্ত অপহারী ৬৪৩

নীচ্য-পশ্চিমদিগ্বাসী জনগণ ৬৪৮

নোধা--ঋষ--মন্ত্ৰদ্ৰষ্ঠা ৫১৭

পঞ্জন-২৮৩, ৩৮৬

পঞ্চমানব—৬৬০

পৃঞ্চাল-জনপদ, কুরুপঞ্চাল দেখ।

श्रक्षाल-इम्थ (मथ।

পর্জন্য -> ১৭২

প्रशान-शामित प्रतिका २१, ७२ अथा = यस्ति, जेनमनीत्म प्रतिका १९

পরিক্ষিৎ-জনমেজয় দেখ।

পর্বত-अधि-नातरानत महत्त्र ८৮८,७२०,७७० नातम राप ।

পরিসারক—সরস্বতীতীরে দেশ ১৭১

পরুচ্চেপ-শবি ৪২৩, ৪২৮, ৫২০

পশুমান্-ভূতবান্ দেখ।

প्राक्षाल-इम्थ (मथ।

পারিক্ষিত —জনমেজয় দেখ।

পাবীরবী-সরস্বতী বা বাগ্দেবী ২৯৬

পিতৃগণ—ত্তিবিধ পিতৃগণ "সোম্যাস:" ২৯৬ "বর্হিষদ:" ২৯৭ উম, উর্ব্ধ ও কাব্য নামক পিতৃগণ ৬২০ মৃত ও অমৃত পিতৃগণ ৬২০ কাব্যগণ দেখ।

পিজবন — স্থলাদ্ দেখ।

পু खु - अम् ( १४।

পুরুত্ত—ইল ৩৪৭

পুलिन्न-अक् प्रथ।

পূষ্—ইন্দ্রসহচর ১৮৬ অগ্নিহোত্ত্রে হোমদ্রবেরে দেবতা ৪৬৫ ইন্দ্রাভিষেকে আসন্দীধারণ ৬৪৫

পৃথিবী—নিহ্নবদেবতা ৯০ দেবগণের হবির্দ্ধান ১০৪ পৃথিবী = কুহু ৩২১ আদিত্যগণের যজ্ঞে পৃথিবী দক্ষিণা ৫৫৪ পৃথিবীর সিংহীরূপ ধারণ ও কুধার বিদারণ ৫৫৫

পৈক্সি--দর্শপূর্ণমাসে উপবাসবিধি ৫৮০

পৈজবন-স্থাদ্দেখ।

প্রজাপতি—সংবৎসরস্বরূপ ৭,৬৪,৯২,১০০,১৬৪,২১৯,০৮১ সপ্তদশ অবয়ব ৭ একবিংশতি অবয়ব ১১৫ প্রজাপতি যজ্ঞস্বরূপ ১৬৪ তেত্রিশ দেবতার অক্সত্রম ৩৮,২৬৭ প্রজাপতির যাজকতা ১৬০,১৬২ অপরিমিত ১৬৫ প্রজাপতির তপস্থা ও ভূতস্থা ২০৫ দেবগণের মধ্যে যজ্ঞবিভাগ ২৪৮ প্রজাপতির যজ্ঞাস্থান ২৪৯ ক-স্বরূপ ২৬৪,৫২০ ইন্দুপত্নী প্রাসহার শশুর ২৬৬ প্রজাস্থা ও অগ্রিছারা বেষ্টন ২৯০,২৯৪ কন্থা উষা বা তৌঃ ২৮৭ কন্থাসঙ্গম ২৮৭ পশুমানের বাণক্ষেপ ২৮৮ মৃগরূপ ধারণ ২৭৮ রেতঃ হইতে মান্ত্রোৎপত্তি ২৮৮ আদিত্য, ভৃগু, আদিত্যগণ, অঙ্গিরোগণ, বৃহস্পত্তি ও পশুগণের উৎপত্তি ২৮৯-২৯০ সোমকে সাবিত্রী স্থ্যা নামক কন্থাদান ৩৪১ তপস্থা ও যজ্ঞস্থি ৩৭৭ প্রজাপতির দাদশাহ যজ্ঞ ও যাজকতা ০৮০ লোকস্থা ৪১৮ অগ্রেজ্ঞাত পিতা ৪৬০ স্থাদশ সৃত্তি ৪৬০ স্থায়বোহাত্র হোমদবোর দেবতা ৪৬৫ তপস্থা, লোকস্থা,

বেদস্টি ব্যাহাতি স্টি ও প্রণব স্টি ৪৭৬ যজ্ঞ স্টি ও যাজকতা ৪৭৭ প্রজাপতি ও ঋভূগণ ৫০৩ শুন:শেপকে উপদেশ ৫১২ স্থা-সঙ্গমে রেড:সেক ৫৩৬ শুন:শেপকর্তৃক স্থাতি ৫৯২ যজ্ঞ প্রজা ও ব্রহ্মক্ষন্ত্রের স্টি ৫৯৯ ইক্স সোম বরুণ ও মন্তুর অভিযেক ৬৩২ ইক্সের অভিযেক ৬৪৭

প্রয়াজ-একাদশ প্রযাজদেবতা অসোমপায়ী ১৬৮

প্রাচ্যগণ-পূর্বদিক্বাসী জনগণ ৬৪৮

প্রাসহা—ইক্রের ৰাবাতা পত্নী ২৬৫ প্রজাপতির প্তর্বধৃ ২৬৬

প্রিয়ুমেধ—অঙ্গের যজ্ঞে প্রিয়মেধের পুত্রগণ ঋত্বিক্ ৬৬১

প্রিয়ব্রত—সোমপারী বন্ধবাদী ৬২•

প্লত-গম্ব দেখ।

প্লাত-পদ্ম দেখ।

ব্রভ্রু—তদ্ গোত্রজগণ দেবরাতের বন্ধু ৫৮৫ দৈবার্থ—তংকর্তৃক ক্ষত্রিয়ের ভক্ষানির্দেশ ৬২১ গিরিজ দেখ।

বৃহিঃ—আগ্রীদেবতা ১৩১

বহিষদঃ-পিতৃগণ ২৯৭

বাভ্রব--গিরিজ দেখ।

বুদ্ধত্ব্যস্থ—অভিপ্রতারীর পুত্র, রণগৃংসের পিতা, ক্ষত্রিয় যঞ্জমান ৩২৩

বৃহত্তকৃথ-ঋষি-ছমু থ পাঞ্চালের সমসাময়িক ৬৬৪

বৃহস্পতি, ব্রহ্মণস্পতি—ব্রহ্মণ (ব্রহ্ম) ৪৬,৭০,৭৪,১১০,২১৭ বিশ্বদেশ-গণের সহচর ৮৬, দেবগণের পুরোহিত ২৫৪ বৃহস্পতির জন্ম ২৮৯ অস্তর-বিরোধে ইন্দ্রের সাহায্য ৩২৫ নির্মাতির পাশমোচন ৩৫০ ইন্দ্রের যাজকতা ৩৮২ বাচস্পতি ৪৬১ ইন্দ্রকর্ত্ব প্রতিঘাত ৬১১ হোমদ্রব্যের দেবতা ৪৬৫ ইন্দ্রাভিষেকে আসন্দীধারণ ৬৪৫

ভরত—দৌনস্তি—গ্রন্থপুত্র মহাকর্মকারী, দীর্ঘতমাকর্তৃক অভিষেক, পৃথিবীজন, অবমেধ্যাগ, মঞ্চারদেশে ও সাচীগুণদেশে দান, যমুনা ও সন্ধার তীরে অধ্বন্ধন ৬৬৩

ভর্তগ্র-১৮৯,২১৮-২৫৯

ভরদ্বাজ--কুশ দীর্ষ পলিত ঋষি ৩২৩,৩২৪ মন্ত্রন্তর্ভী ৫১৭

ভারতী—দেবী ১৩২ সবনীয় প্রোডাশভাগ ১৮৬ দেবীত্রয় দেথ।

ভার্গায়ণ-স্থতা দেখ।

ভাগবি-চাৰন দেখ।

ভীম-বৈদর্ভ-কত্তিরের ভক্যনির্দেশ ৬২১

ভুবন-বিশ্বকর্মা দেখ।

ভূতবান্—পশুমান্, দেবগণের ঘোরতম শরীর হইতে উৎপন্ন, প্রজাপতির প্রতি বাণক্ষেপ, মৃগব্যাধে পরিণতি,পশুগণের আধিপত্য লাভ ২৮৭,২৮৮ রুদ্রস্বরূপ ২৯০ ভূতবীরগণ—জনমেজন্বের যজে ঋত্বিক্, অসিতমৃগগণকর্ত্বক যজ্ঞ হইতে নিরাক্রণ ৬১০

ভুমি—দেবতা —কাশ্রপকে ভূমিদানের প্রস্তাব ৬৬•

ভূপ্ত—মন্ত্ৰকৰ্ত্তা ১৭৫ প্ৰজাপতি হইতে জন্ম ও বৰুণকৰ্ত্বক গ্ৰহণ ২৮৯ চাবন দেখ।

ভোজগ্ৰ-দক্ষিণদিকে সত্তংগণের রাজা ৬৪৮ ভৌবন-বিশ্বকর্মা দেখ।

भचता-रेख २७८,०००,७88

মধুচ্ছন্দ্।—ঋষি, বিখামিত্রের পুত্র, শতপুত্রের মধ্যে মধাম, দেবরাতের জ্যেষ্ঠছ-় শীকার ও বিখামিত্রের বরলাভ ৫৯৬,৫৯৭

মকু—মহুর প্রকা ২৯৯ নাভানেদির্চের ধনভাগ কল্পনা ৪৩•,৪৩২ প্রজাপত্তি-কর্ত্তক অভিষেক ৬৩২

মনুতন্ত্র—একাদশাক্ষ দেখ।

मनू भूख, मनू तः नीय-मानव तिथ।

মনোতা-পশুষাগের দেবতা, বাক্ গো এবং অগ্নি ১৪৭

মমত।- দীর্ঘতমার জননী, উচথ্যের পদ্মী, উচথ্য দেখ।

মক্ত্র—আবিক্ষিত—অবিক্ষিৎ পূত্র, রাজা; সংবর্ত্ত আঙ্গিরসকর্তৃক অভিবেশ, পৃথিবীজয়, অখমেধ যাগ, মক্তত্তের গৃহে মকলগণ পরিবেষণকর্ত্তা ও বিখদেবর্গণ সভাসদ্ ৬৬১ মারুদাণা— দেববৈশ্ব ৩৫,৩৭, অস্তরিক্ষবাসী ৩৭ ঋতুযাজ দেব তা ১৯৭, বৃত্রবধে ইল্রের সহচর ২৫৩,২৬২ ইল্রের সচিব ২৬৩ অহিহত্যা, শম্বরধ ও বলের গাভী অবেষণে ইল্রের সহার ২৬৩ প্রজাপতির রেতঃ কম্পন ২৮৯ হোমদ্রব্যের দেবতা ৪৬৫ ইল্রের ও অগস্ত্যের সহিত ঐক্য ৪৩৭ ইন্রাভিষেকে মরুদাণ ৬৪৬,৬৪৯ মরুত্তের গৃহে পরিবেষণ ৬৬১

মধ্বার—দেশ, ভরতের যজ্ঞভূমি ৬৬৩
মত্তের—ইক্রের মহেক্রজাভ ২৬৪, তছদিষ্ট পুরোডাশ ৫৬৭
মাত্তরিশ্বা—হোতৃজ্ঞপে দেবতা ২১৬
মানব—নাভানেদিষ্ঠ ও শার্য্যাত দেখ।
মানতেয়—দীর্ঘতমা দেখ।
মারুত—ঋষি, মন্ত্রভ্রষ্টা ২৬২
মার্গবেয় রাম—রাম দেখ।
মিত্রে—মিত্রাবরুণ দেখ।

মিত্রাবরুণ—মিত্র ও বরুণ—পরস্থাধারা তহদিষ্ট সোমের মাদকতা নিবারণ ১৮১ সোমপানার্থ ধাবন ও দ্বিদেবত্যগ্রহ লাভ১৮৮ ঋতুযাজদেবতা১৯৭ হোমদ্রব্যের দেবতা ৪৬৫ যক্ত হইত্তে অস্ত্রর নিরাকরণ ৪৮৯ ইক্রাভিষেকে আসন্দীধারণ ৬৪৫ বরুণ দেখ।
মুদ্যাল—মৌদ্যাল্য দেখ।

মৃতিব—অন্ব, দেখ।
মুগবু—রাম মার্গবের দেখ।
মুগবু—বৈদ্ধ প্রজাপতি দেখ।
মুগব্যাধ—বিদ্ধ ক্রড দেখ।
মুত্যু—অগ্নিকর্ভ্ক মৃত্যু অতিক্রম ২৪৯,২৫০
মৈত্রেয়—কৌবারব—ঋষি ৬৭৪
মৌদাল্যু—লাক্লারন—লাক্লের পৌত্র, মুদালের পুত্র, ব্রহ্মা ৪০৭

যৃত্ত্ব—দেবগণকে ত্যাগ ৮,২৬,৬৮,২৪০,৩১৪ অদিতির বরে যজ্ঞপ্রাপ্তি ২৬ বজ্জবারা অর্গপ্রাপ্তি ৬২ যজ্জের চিকিৎসা ৬৯ দেবগণের রথ ২১২ দেবগণের বজ্ঞাস্ক্রান ৩৩,৩১৪,৩১৫

যাজিগণ—ইক্সকর্ত্ক হত্যা ৬১১
যম—দেবতা ২৯৬ প্রজাপতিকর্ত্ক অভিষেক ৬৩২
যমুনা—যমুনাতীরে ভরতের যজ্ঞ ৬৬৩
মুধাংত্রো স্থি—উগ্রসেম্য—রাজা, পর্বত ও নারদকর্ত্ক অভিষেক, পৃথিবীকর
ও অধ্যমধ্যাগ ৬৬০

রথগৃৎস--রাজন্ত, বৃদ্ধহামের পুত্র ৩২০ বৃদ্ধহাম দেখ। রাকা-সীবনকর্ত্রী ২৯৬ দেবিকা ৩১৯,৩২১

রাক্ষসগণ—যজ্ঞ হইতে অপসারণ ৫৮,৭১,১২২ রুধির রাক্ষসগণের ভাগ ১৩৯,১৪০ যজ্ঞে বর্জিত ১৪০ রাক্ষসের নাম উপাংশু উচ্চার্য্য ১৪০ রাক্ষসগণ প্রাচ্ছর ১৪১ রাক্ষসী ভাষা ১৪১ অন্তর-রাক্ষস দেখ।

রাম—মার্গবের—মৃগব্পুত্র, বিশ্বস্তরের প্রতি ক্ষত্রিরের ভক্ষ্য উপদেশ ৬১০-৬২০ রুচন্দ্র—পশুমান্ ও ভূতবান্ ২৯০ মরুলাণের পিতা ২৯০ রুদ্রের নাম পরিহর্ত্তব্য ২৯১ শঙ্কর ২৯১ রুষ্ণবন্ত্রপরিধায়ী পুরুষ ৪৩১ ৰাস্তস্থিত ধনের অধিকারী ৪৩২ অগ্নিহোত্রহোমদ্রব্যের দেবতা ৪৬৫ সেচনসমর্থ ও পশুরক্ষক ৪৪৬

রুদ্রেগন—তেত্রিশ দেবতার অন্তর্গত একাদশ রুদ্র ও৮ ইন্দ্রের সহচর ৮৬ স্বর্গগমন ৩০৮ ইন্দ্রের অভিষেক ৬৪৮

রেণু—বিশ্বামিত্রের পুত্র ৫৯৬ বিশ্বামিত্র দেখ।
রোহিণী—প্রজাপতির রোহিতরূপিণী কন্সার রোহিণীতে পরিণতি ২৮৮
রোহিত—হরিশ্চক্রের পুত্র ৫৮৬ অরণ্যে বিচরণ ও পুরুষরূপী ইক্রের সহিত
আলাপ ৫৮৮ শুনংশেপকে ক্রয় ৫৯০

लाञ्चल-पोकाना प्रथ। लाञ्चलाग्रन-पोकाना प्रथ।

বৎস—দর্পি: দেখ।
ব্যাবত্ত—রুষশুম দেখ।
বনস্পতি—আপ্রীদেবতা ১৩০ পশুষাগে দেবতা ১৭৮
বরুণ—সোমের দেবতা ৫০,১১৪ আদিত্যগণের সহচর ৮৬ বরুণের গৃছে

দেবগণের তমুরক্ষা ৮৭ বাণে অবস্থিতি ৮৮ ভৃগুকে গ্রহণ ২৮৯ বজ্ঞরক্ষক ২৯৮
অস্থ্যবিদ্ধান ইন্দ্রের সাহায্য ৩২৫ অগ্নিহোত্রদ্রবোর দেবতা ৪৬৫ হিন্দ্রিক্রকে
পূত্রবরদান ৫৮৬ হরিশ্চন্দ্রের প্রতি অভিশাপ ৫৮৮ হরিশ্চন্দ্রের যাগ ৫৯০ শুনঃশেশকর্ত্বক স্থতি ৫৯২ প্রজ্ঞাপতিকর্ত্বক অভিবেক ৬৩২ ব্রভধারী ৬৪৭,৬৫৫
মিত্রাবরণ দেখ।

বল—অত্মর, ইক্রকর্ত্ক গাভী অবেষণ ২৬০ ইক্রকর্ত্ক গুহা আবিফার, গাভীগণকে অন্নিরোগণের নিকট প্রেরণ ও বলের হত্যা ৪৯৪ দেবগণকর্ত্ক বলের দমন ও গাভী অধিকার ৫২৯

বৃদ্—মধ্যমদেশস্থ জনগণ ৬৪৯ উশীনর দেখ।

বসিষ্ঠ—ঋষি, মন্ত্রদ্রষ্টা ৫১৭ ইন্দ্রের ধামে গমন ৫২১ হরিশ্চক্রের রাজস্ম্বর্জ্ঞের বন্ধা ৫৯১ স্থান পৈজবনের অভিষেক ৬৬০

ব্যুগ্ন—তেত্রিশ দেবতার অন্তর্গত অষ্ট বস্থ ৩৮ মগ্নির সহচর ৮৬ অগ্নিহোত্র-দ্রব্যের দেবতা ৪৬৫ ইন্দ্রের অভিযেক ৬৪৭

ব্যট্কার—তেত্তিশ দেবতার অন্তর্গত ৩৮

বাক্-দেবী-গন্ধগণের নিকট সোমাহরণ ১৪ গন্ধর্বসমীপে অবস্থিতি ১৫ নবরাত্রে চতুর্থাহের দেবতা ৪০৬,৪০৮

বাচক্ষাতি = বৃহস্পতি, দেবযজ্ঞে হোতা ৪৬১

বাজরত্নায়ন-সোমগুমা দেখ।

বাভাবত-জাতৃকর্ণ্য বৃষণ্ডম, বৃষণ্ডম দেখ।

বামদেব—সম্পাতস্ক্রন্ত ৩৯২ বিখামিত্রদৃষ্ট স্থক্তের প্রচারকর্তা ৫১৬ প্রোহিত সম্বন্ধে ঋক্ ৬৬৮,৬৬৯

বায়ু—সোমপানার্থ ধাবন, জন্মলাভ ও দিদেবত্যগ্রহে ভাগপ্রাপ্তি ১৮৭-১৮৯ দেবতা ২৮০ গৃহপতি ৪৬৩ ইক্রাভিষেকে আসন্দীধারণ ৬৫২

वाक्रिनि-एश प्रथ।

বাসিন্ঠ—সাত্যহব্য—অত্যরাতি জানম্বপিকে উপদেশ ৬৬৪ অত্যরাতিকে অভিশাপ ৬৬৪

विन-श्विगामः (मथ।

বিদ্যাৎ – দেবতা ৬৭২

বিধিশ্রাত — দেবভাগ দেখ।

বিমদ-শাষ- মন্ত্রদ্রা, বিশেষ ভাবে ক্লিষ্ট ৪০৯,৪১২,৫২০

विद्वाह्म-जन पर्य।

বিশ্বকর্মা—সংবংসরস্বরূপ, ইন্দ্র রুত্রহত্যাদারা বিশ্বকর্মা, প্রজ্ঞাপতি প্রজ্ঞান্দষ্টি-দারা বিশ্বকর্মা ৩৭৬

বিশ্বকর্ম্মা—ভৌবন —রাজা, কশ্মপকর্ত্ব অভিষেক, পৃথিবীজয়, অখনেধ্যাগ, কশ্মপকে পৃথিবীদানের প্রস্তাব ৬৬০

বিশ্বদেবপাণ—বৃহস্পতির সহচর ৮৬ স্বাহাক্কতিদেবতা ১৫৯ স্বর্গগমনচেষ্টা ও অগ্নিস্ততি ৩০৯ নবরাত্রে তৃতীয়াহের দেবতা ৪০০ হোমদ্রব্যের দেবতা ৪৬৫ যক্ত হইতে অন্ত্রাপসারণ ৪৯০ শুনঃশেপকর্তৃক স্তত্তি ৫৯৩ ইক্রাভিষেকে উৎক্রোশন ৬৪৬ ইক্লের অভিষেক ৬৪৮ মক্রত্তের গৃহে সভাসদ ৬৬১

বিশস্তার—স্ক্রমার পুত্র, যজে শ্রাপর্ণগণকে বর্জন ৬১০ তৎপ্রতি মার্গবের রামের উপদেশ ৬১১-৬২০ রামকে সহস্র গাভীদান ৬২১

বিশার্রপ—

বাষ্ট্র—

কথার পুত্র, ইক্রকর্তৃক হত্যা ও দেবগণের ইক্রবর্জন ৬১১

বিশার্মিত্র—

সম্পাতস্থজদর্শন ও তদ্প্ত সম্পাতস্থজের বামদেবকর্তৃক প্রচার

৫১৬ বিশ্বের মিত্র ৫২১,৫২২ হরিশ্চক্রের রাজস্বরে হোতা ৫৯১ শুন:শেপকে
পুত্ররূপে গ্রহণ ৫৯৫ কপিলগোত্র ও বক্রগোত্রের সহিত সম্বন্ধ ৫৯৫ ভরতর্বভ

৫৯৬ বিশ্বামিত্রের পুত্রগণ ৫৯৬ শত পুত্র ৫৯৬ পুত্রগণ প্রতি অভিশাপ ৫৯৭
গাথিবংশ ও কুশিকবংশের সহিত সম্বন্ধ ৫৯৭ জহ্নুবংশের সহিত সম্বন্ধ ৫৯৮

বিষ্ণুর—

দেবগণের পরম ২ সকল দেবতা ৩ বিষ্ণুর শরীর ৪ ত্রিপাদঘারা

জগং আক্রমণ ৫ দীক্ষাপালক ১৭ যজ্ঞস্বরূপ ৫৫ দেবগণের বাণে অবস্থান

৮৮ উপসদের দেবতা ৯০ দেবগণের দারপাল ১১৩ যজ্ঞরক্ষক ২৯৮,২৯৯

অস্ক্রবিক্রন্ধে ইক্রের সাহায্য ৩২৬ ইক্রের সহিত ম্পর্ধা এবং ত্রিপাদ ঘারা লোক
সমূহ বেদসমূহ ও বাক্য আক্রমণ ৫১২ হোমদ্রব্যদেবতা ৪৬৫

বুলিল—আম্মি—আম্মতর—গোশ্নের অনুশাসন মতে হোড়কর্দ্ম ৫৪৪,৫৪৫ গৌশ্ল দেখ।

বুত্র - বছ্রধাবা বধ ৯২ অগ্নি ও পোমের সাহায্যে ইল্রকর্তৃক বধ ১২৮ ইল্লের

বৃত্রবধে সন্দেহ ২৫২ দেবগণের ইক্সত্যাগ ২৫৩ দেবগণের বৃত্রবধে চেষ্টা ও বৃত্রের খাসে দেবগণের পলায়ন ২৬২ বৃত্র = অহি ২৬৩ মক্ষণণ সহ অহিহত্যা ২৬৩ বৃত্রবধ্বারা ইক্সের মহেক্সন্থ ২৬৪ ইক্সকর্তৃক বন্ধ্রপ্রহারে উচ্চনাদ ৩২৯ বৃত্রহত্যাহেতু দেবগণের ইক্সবর্জ্জন ৬১১ ইক্স দেখ।

ব্রত্রেল্প —গঙ্গাতীরস্থ স্থান, ভরতের অশ্ববন্ধন ৬৬১

বুম্শুত্ম—জাভূকর্ণা, বাতাবত, মগ্নিগোত্র কাল সমন্ধে উক্তি ৪৭০

ব্ৰমাকপি—দেবতা ৪৩২

বৃষ্ট্ৰি—দেবতা ৬৭২

(वश-इतिकन तम्य।

বৈদৰ্ভ —ভীম দেখ।

रिवधम-श्रिक्त प्रथ।

रेत्रताह्म-अन प्रथा

বৈশানের —অগ্নি—প্রজাপতির রেতোবেষ্টন ও কাঠিক্সম্পাদন ২৮৯ পুরোহিত বৈশানরস্বরূপ ৬৬৬

শক্তি—গৌরিবীতি ঋষির পিতা ২৫৯ গৌরিবীতি দেখ।

শতানীক শাতাজিত — রাজা, সোমগুলা কর্ত্ক অভিষেক, পৃথিৰীজয় ও অখ্যেধ্যাগ ৬৬০

শদ্যর-ইন্সকর্তৃক বধ ২৬৩

শ্বর-অন্ত্র দেখ।

শার্মিত — মানব — মতুবংশীয় রাজা ও ঋষি, অঙ্গিরোগণের যাজকতা ৩৯৮ চাবনকর্ত্তক অভিষেক ও অখ্যমধ্যাগ ৬৫৯

भिवि-रेभवा (मथ।

শু**চিবৃক্ষ—**গোপালপুত্ৰ, যজমান ব্ৰহ্মানের হিতার্থ দেবী ও দেবিকাগণের যাগ ৩২২

শুনঃপুচ্ছ — অজীগর্ত্তের জোষ্ঠপুত্র ৫৯০

শুনোলাঙ্গুল—অজীগর্তের কনিষ্ঠপ্ত ৫৯০

শুনঃশেপ্-ঋষি, নাঙ্গিরস ৫৯৫ সজীগর্তের মধ্যমপুত্র, একশত গাভীর

বিনিময়ে রোহিতকে দান, হরিশ্চন্দ্রের রাজস্বরে পশুরূপে বন্ধন ৫৯০ অজীপর্ত্ত কর্তৃক বধের উত্থোগ ৫৯১ প্রজাপতি, অগ্নি, বরুণ, বিশ্বদেবগণ, ইন্দ্র, অখিহয় এবং উবার স্তব ৫৯২,৫৯৩ পাশমুক্তি ও শুনাশেপকর্তৃক বজ্ঞসমাপন ৫৯৪ বিশ্বা-মিত্র কর্তৃক প্রেডে গ্রহণ ও দেবরাত নামপ্রাপ্তি, অজীগর্ত্তকে পরিত্যাগ ৫৯৫,৫৯৬ কপিল, বক্র, গাথি, কুশিক ও জঙ্কু বংশের সহিত সম্পর্ক স্থাপন ৫৯৫,৫৯৬ দেবরাত দেখ।

শুদ্মিণ—শৈব্য, রাজা, অত্যরাতিকে বধ ৬৬৪ অত্যরাতি দেখ। শৈব্য—শিবিপুত্র, শুদ্মিণ দেখ। শ্যাপর্বাপান—বিশ্বস্তারের যজ্ঞে বর্জ্জন ৬০০ পাপকর্মকারী ৬১০ মৃগবৃপুত্র রামকর্তৃক যজ্ঞে অধিকার দান ৬২৫

সত্ৰাজিৎ—শতানীক দেখ।

সৃত্ত্ৎগণ—দক্ষিণদিকে অবস্থিত জনগণ, অভিবেকের পর ভাঁহাদের ভোজ অভিধান ৬৪৮

স্মশ্রেত্ত —ক্তিয়ের ভক্যনির্দেশ ৬২১

স্মিৎ-আপ্রীদেবতা ১২৯

সরস্বতী—দেবী ১৩২ সবদীয় পুরোডাশ ভাগ ১৮৬ বাগ্দেবতা ২৯৬ দেবীত্রয় দেখ।

मर्श्याप्त- वर्त्तृ पार्थ।

সর্পরাজ্ঞী—ভূমিশ্বরূপা, মন্ত্রদ্রী, ওষধি প্রভৃতি প্রাপ্তি ৪৫৭

স্পিঃ-বংসপুত্র, সৌবলের ঋত্বিক্ ৫৩১

সর্বিচরু-দেশ-দেবগণের সত্রামুষ্ঠান ৪৮২

সবিতা—প্রারণীয়ে দেবতা ২৮ প্রসবের প্রভূ ৩২,৫৭,১০৯ হোমদ্রব্যের দেবতা ২৭৩, ভৃতীরসবনে ভাগ ২৭৯,২৮০ শুন:শেপের স্বতি ৫৯২ ইক্রের মহাভিষেকে আসন্দীধারণ ৬৪৫

সহদেব-সোমক দেখ।

সহদেব—শাঞ্জ স্ব—ক্ষত্রিয়ের ভক্ষ্যনির্দেশ ৬২১

म् । ति--- जानितम-- मकरखत जिल्लाक ५५১ मकख (नथ ।

সাচীপ্তাণ—দেশ—ঐ দেশে ভরতের বজে অগ্নিচরন ও দান ৬৬৩
সাজ্যহ্ব্য—বাসিষ্ঠ, বসিষ্ঠগোত্রক, অত্যরাতিকে অভিশাপ ৬৬৪
সাক্রাজ্যিত—সত্রাজিংপুত্র, শতানীক দেধ।
সাধ্যপাণ—দেবগণের সাধ্যম্ব ৬২ ইক্সের অভিষেক ৬৪৬,৬৪৮

আপ্তাগণ দেখ।

সাপ্ত য়—সহদেব দেখ। সাবিত্ৰী—হৰ্ণ্যা দেখ। সাহদেব্য —সোমক দেখ।

मिनीवां ली—(मिवका ७১৯,७२১

স্ত্ৰকীৰ্দ্তি—কান্দীবত—কন্দীবানের পুত্ৰ মন্ত্ৰদ্ৰষ্টা ৪৩৩,৫৪২

স্তুত্বা—কৈরিশি ভার্গায়ণ—রাজা ৬৭৪

স্থান স্বিত্ত ক্রিক ক্রিরের ভক্ষানির্দেশ ৬২১ বসিষ্ঠকর্ত্তক অভিষেক, পৃথিবীজয় ও অখ্যেধ্যাগ ৬৬১

স্থপর্ব—দেবতা ৫০৮ গায়ত্রী দেখ।

স্থানা—বিশ্বস্তর দেখ।

সুয়বস—অৰীগৰ্ভের পিতা; অজীগৰ্ভ দেখ।

সূর্য্য—উপাংশুগ্রহের দেবতা ১৭৮ স্থ্য= ধাতা ৩২১ অভিরাত্তে দেবতা ৩৪৬,৩৪৭ অগ্নিহোত্তের দেবতা ৪৭৫

সুর্ব্যা—সাবিত্রী, প্রকাপতির হুহিতা, সোমের উদ্দেশে সম্প্রদান ৩৪১

শ্রেনা = প্রাসহা, ইক্সের প্রেরসী পদ্দী ২৬৬ প্রাসহা দেও।

সোম প্রারণীয়ের দেবতা ২৮ উত্তরদিকে উৎপত্তি ৩১ চক্ষু:স্বরূপ ৩২ পূর্ব্বদিকে ক্রের ৪০ মন্থ্যের নিকট আসিবার সময় বীর্যানাশ ৪৪ দেবগণের রাজা ৫৪,৫৫,৫৬ দেবগণের বাণে অবস্থান ৮৮ গন্ধর্বগণের নিকট অবস্থিতি, বাগ্দেবীর বিনিময়ে সোম-ক্রের ৯৪,৯৫ রাজা ইন্দু ১০৫ অন্তরগণের সোমকে হত্যাচেষ্টা ১১০ সকল দেবতা ১২৭ বৃত্রবধে ইক্সের সাহায্য ১২৮ বিশ্ববিং ২১৭ স্বর্গে অবস্থিতি ও স্মুপর্ণক্রপী ছন্দোগণসাহায্যে আনয়নের চেষ্টা ২৭২ গায়ত্রীকর্ত্বক সোমের আনয়ন ২৭৩,২৭৪ সোমরক্ষক রুশাম্ব ২৭৪ সোম হইতে সবনোৎপত্তি ২৭৫ সোমবধ্ব ২৮৬ সোমের উদ্দেশে প্রজাপতির কক্সাদান ৩৪১ স্থপর্ণকর্ত্বক

সোমানয়ন ৩৭২,৫০৮ হোমদ্রব্যের দেবতা ৪৬৫, চক্রমা দেবগণের সোম ৫৮১ প্রজাপতিকর্ত্তক অভিষেক ৬৩২ ওষধিরাজ ৬৭১

সোমক—সাহদেব্য—সহদেবপুত্র, ক্ষত্রিয়ের ভক্ষ্যনিরপণ ৬২১
সোমশুত্মা—বাজরত্নায়ন, বাজরত্নের পৌত্র, তৎকর্তৃক শতানীকের অভিবেক ৬৬০ শতানীক দেখ।

সোম্যাসঃ-পিত্গণ ২৯৬

সৌজাত—আরাদপুত্র, ক্ষত্রিরের দীক্ষাবিষয়ে উপদেশ ৬০০
সৌবল—যজে বহু দক্ষিণাদান ৫৩১,৫৩১ সর্পিঃ দেখ।
স্বস্তি—প্রায়ণীয়ের ও উদয়ণীয়ের দেবতা ৪২ পথ্যা দেখ।
স্বাহাকৃতি—অন্তিম আপ্রীদেবতা ১৩৩,১৫৫ বিশ্বদেবগণ স্বাহাকৃতির দেবতা ১৫৬
স্বিস্টকৃত্— দেবতা, তহুদ্দেশে পশ্বন্ধ যাগ ১৪৮

#### হুরি-ইন্দ্রের অশ্ব ১৮৬

হ্রিশ্চন্দ্র—ইক্ষাক্বংশীয়, বেধার পুত্র, শতপদ্মীবিশিষ্ট ৭৮০ পর্বত ও নারদের সহিত আলাপ ৫৮৪ বরুণের বরে পুত্র রোহিতের জন্ম ৫৮৬ উদর রোগ ৫৮৮ বরুণের যাগ ও রাজস্য় অহুষ্ঠান ৫৯০

হিমবান্—পর্কত, উহার পরপারে উত্তরকুক ও উত্তরমদ্র ৬৪৮ হিরণ্যদৎ—বিদের পুত্র, বষট্কার সম্বন্ধে উক্তি ২৩৬ হিরণ্যন্ত, পা—আঙ্গিরস—মন্ত্রদ্ভা, ইন্দ্রের ধামপ্রাপ্তি ২৭১

## দ্বিতীয় পরিশিষ্ট

অকার — ওঁকারের অন্তর্গত ৪৭৬ ওঁ দেখ। অক্ষর—দেবগণের সোমপাত্র ২১৫ ছন্দ দেখ। অক্ষরপঙ্জিক—১৮৫

অগ্নি—আদিত্যের অগ্নিপ্রবেশ, অগ্নির বায়্প্রবেশ ৬৭০ অগ্ন্যাধান, গৃহ অগ্নি, লৌকিক অগ্নিও শ্রোত অগ্নিদেখ।

অগ্নিপ্রাণয়ন—আহবনীয় অগ্নিকে ঐষ্টিক বেদির নিকট হইতে পূর্ব্বমুখে নয়ন করিয়া উত্তরবেদিতে স্থাপন ৯৫-১০৩

অগ্নিমন্ত্রন--অরণিদ্বয় ঘর্ষণে অগ্নি উৎপাদন--আতিগোষ্টিতে বিহিত ৫৬-৬৪ অগ্রিষ্টোম—জ্যোতিষ্টোম নামক সোমযজ্ঞের প্রথম সংস্থা, সমুদর ঐকাহিক সোমযজ্ঞের প্রকৃতি ৩০১ ভদ্মারা যজমানকে স্থধায় স্থাপন ৩০২ অগ্নিষ্টোমের উৎপত্তি ৩•১ অস্তান্ত যাগের ও ক্রতুর সহিত সম্পর্ক ৩০৫ অগ্নিপ্টোমের বিবরণ ১-৩১৪ প্রথম দিনের অনুষ্ঠান—অগ্নিষ্টোমে দীক্ষা ১০-১৫ দীক্ষণীয় ইষ্টিযাগ ১-৮. ১৫-২৫ দ্বিতীয় দিনে—প্রায়ণীয় ইষ্টিযাগ ২৫-৪০ সোমক্রয় সোমপ্রবহণ ও সোমের উপাবহরণ ৫২-৫৪ আতিথ্যেষ্ট ৫৪-৬৮ দিতীয় তৃতীয় ও চতুর্থ দিনে সম্পাদ্ম উপসদ্ ইষ্টি ৮৩-৯৩ এবং প্রবর্গ্যকর্ম ৬৮-৮২ ঐ কয়দিনের আনুষ্দ্রিক তানুনপ্ত্র কর্ম ৮৬-৮৭ সোনের আপ্যায়ন ও নিহ্নব ৯২-৯৩ ব্রতপানের নিয়ম ৮৮-৮৯ চতুর্থদিনে—অগ্নিপ্রণয়ন ৯৫-১০৩ হবিৰ্দ্ধানপ্ৰবৰ্ত্তন ১০৩-১০৮ অগ্নীষোমপ্ৰণয়ন ১০৯-১১৫ পশুষাগ ১১৬-১৫৯ পঞ্চম দিনে—প্রত্যুবে প্রতিরমুবাক পঠি ১৬০-১৬৯ প্রাত্তে এক্ষনা আনয়ন ও অপোনপ্ত্রীয় পাঠ ১৭৬-১৭৭ পূর্বাহে প্রাতঃস্বন ১৭৭-২৩৫ স্বনের অন্তর্গত বিবিধ কর্ম্ম ২৩৫-২৫১ মাধ্যন্দিন স্বন ২৫১-২৭১ অপরাত্নে তৃতীয় সবন ২৭৮-৩০১ অগ্নিষ্টোম সমাপ্তিস্চক উদয়নীয় ইষ্টি ৪০-৪৩ অগ্নিষ্টোমপ্রশংসা—অগ্নিষ্টোমের উৎপত্তি সম্বন্ধে আথ্যায়িকা ৩০১,৬০৮ অগ্নিষ্টোমের অন্তর্গত অনুষ্ঠান ৩০০ অস্থান্ত যজ্ঞের সহিত সম্পর্ক ৩০৫ অগ্নিষ্টোম নামের তাৎপৰ্য্য ৩১০ সোমযাগ দেখ !

অগ্নিহোত্র—বিবাহান্তে অশ্ব্যাধান অফ্টানের পর গৃহস্থ কর্ত্ব প্রতিদিন সারংকালে ও প্রাতঃকালে সম্পান্ত নিত্যকর্ম ৪৬৪ গার্হপত্য হইতে আহবনীয় অশ্বির উদ্ধরণ ৪৬৪ হ্র্মদোহন ও গার্হপত্যে হ্র্ম পাক ৪৬৫ হ্র্মদোহনে বিবিধ বৈকল্যের প্রায়শ্চিত্ত ৪৬৬,৫৬৫ শ্রদ্ধাহোম ৪৬৮ অগ্নিহোত্রপ্রশংসা ৪৬৯ হোমকাল ৪৭০-৪৭৫ হোমমন্ত্র ৪৭৫ অন্তান্ত বৈকল্যের প্রায়শ্চিত্ত ৫৬৩-৫৮০ অপত্নীকের অগ্নিহোত্রত্যাগ নিষ্ধে ৫৭৮,৫৭৯

অগ্নিছোত্রহবণী—অগ্নিহোত্রে হোমদ্রব্য লইবার ক্রক্ বা হাতা ৫৬৮
অগ্নিছোত্রী—বে গাভীর ছথে অগ্নিহোত্র নিপান হয়; অগ্নিহোত্রীদোহন
বৈকল্যে প্রায়ণ্ডিত্ত ৪৬৬,৫৬৫

### অগ্নীৎ--আগ্নীধ দেখ।

অগ্নীষোমপ্রণয়ন—অগ্নিষ্টোদে স্থত্যার পূর্কদিন অর্থাৎ চতুর্থ দিন প্রস্থিক বেদির পূর্কে স্থিত আহবনীর অগ্নিকে সৌমিক বেদিন্থিত আগ্নীপ্রীর ধিফ্যে লইরা বাওরা হর; পরদিন অর্থাৎ স্থত্যাদিন ঐ অগ্নিকে আগ্নীপ্রীর হইতে গ্রহণ করিরা অন্তান্ত থিফ্য আলাইতে হইবে, এই উদ্দেশ্য। ক্রেরের পর সোম প্রাচীন বংশশালার রক্ষিত থাকে; ঐ সোমকেও ঐ সঙ্গে লইরা হবিদ্ধানমণ্ডপে রাথিতে হর; পরদিন সোমবাগার্থ সেই সোমের অভিযব হইবে, এই উদ্দেশ্য। অধ্বর্গুকর্ত্ক অগ্নি ও সোমের এই প্রণরন অর্থাৎ পূর্কার্থে আগ্নীপ্রীর ধিক্ষ্যে ও হবিদ্ধানমণ্ডপে আনরন কর্ম্মের নাম অগ্নীবোম প্রণরন; প্রণরন কালে হোতা তদ্মকুল মন্ত্র পাঠ করেন ১০৯-১১৫

অগ্লাষোমীয় পাশ্ত— অমি ও সোমের প্রণয়নের পর তাঁহাদের অভার্থনার্থ পশুষাগ বিধেয়; ঐ যাগের উদিষ্ট দেবতা অমি ও সোম; এই যাগের বিবরণ ১১৬ ১৫৯ অম্লীষোমীয় পশু ছই বর্ণের হইবে ও স্থুল হইবে ১২৭ ইহার মাংস ভক্ষণীয় কি না ভাষিয়ের বিচার ১২৮; পশুষাগ দেখ।

অগ্ন্যাধান, অগ্ন্যাধেয় বিবাহের পর গৃহস্থ অগ্নিশালার ছইথানি বর বাঁধিরা এক বরে গার্হপত্য ও দক্ষিণায়ি ও অন্ত বরে আহবনীর অগ্নি ও বেদি স্থাপন করেন। এই অগ্নিত্রের সমুদর শ্রোত বজ্ঞ সম্পন্ন হর, এই জন্ম এই অগ্নিত্রের নাম শ্রোত অগ্নি, নামান্তর বৈতানিক অগ্নি। এতর্মধ্যে গার্হপত্য অগ্নি অল্লশ্র অলিরা থাকে, কথনও নিবার না; গার্হপত্য হইতে অগ্নি গ্রহণ বা উদ্ধরণ

ক্ষরিয়া সেই উদ্ভ অগ্নি দ্বারা আহবনীয় অগ্নি এবং দক্ষিণাগ্নি প্রয়োজনমত যজ্ঞের পুর্বে জালান হয়। বিবাহের পর সপত্মীক গৃহস্থকর্তৃক এই অগ্নিত্রয় স্থাপনের নাম জ্বায়াধান বা জগ্নাধের।

অগ্নাধান কর্ম অন্ততম হবির্ধজ্ঞ ৪৭৭ অগ্নির বিবিধ বৈকলা ঘটিলে প্রায়ণ্ডিত্ত ৫৭০-৫৭০ আহিতাগ্নির বিবিধ দোষের প্রায়ণ্ডিত্ত ৫৭৪-৫৭৮ গার্হপত্তা অগ্নি নিবাইয়া গেলে প্রায়ণ্ডিত্ত ৫৮১ গার্হপত্তা, আহবনীয় ও অবাহার্য্যাণ্ডিন দেখ।

অঙ্গিরসামগ্ন—সংবংসর সাধ্য সোমধাগ—গবামগ্রনের বিক্বতি ৩৬৪
অচ্ছাবাক—স্বত্তম ঋষিক্—প্রাতঃসবনে অচ্ছাবাক পক্ষে বিশেষ বিধি ২১১, উক্ধ্য ক্রতৃতে তৃতীয় সবনে বিশেষ বিধি ৩২৬, ঋষিক্ ও হোত্রক দেখ।

অজ্ঞ—যজ্ঞে মেধ্য পশু ১৪৩

অজিন-প্ৰশ্ন ৫৬২

অপ্তন-দীক্ষিত যজ্মানের অঞ্জন ১১ থুপের অঞ্জন ১১৯

অতিচ্ছন্দ-৩৩২

অতিজগতী—৫৪৩

অতিমূর্শ—শত্রপাঠের বিশেষ রীতি ৫৩৯ বিশ্বতি দেখ।

অতির†ত্র—জ্যোতিষ্টোমের সংস্থাভেদ—অমিষ্টোমের বিক্বতি ৩০৬ অতিরাত্ত্বের উৎপত্তি ৩৩৬ অতিরাত্ত্ব যজে বিশেষ বিধি রাত্ত্বিকৃত্য ৩৩৮ বিশেষ বিধি আদ্মিন শস্ত্র ৩৪১-৩৫০ সোমযক্ত দেখ।

অতিবাদ মন্ত্র—৫৫২

অদ্রি—সোমরদ নিদ্ধাশনার্থ পাষাণ, নামান্তর গ্রাব ৬১৭

অধিষ্বণ ফলক—উপরব নামক গর্ত্তের উপর রক্ষিত যে কাঠফলকের উপর অধিষ্বণ চর্ম্ম পাতিয়া তহুপরি সোম থেঁতলান হয় ৬১৭

অধিষবণ চর্ম্ম—৬১৭

অধ্রিগু-পশুবিশদ্ন দেবতা ১৩৬

অধিগুটপ্রয—বে মদ্রে হোতা পশুঘাতককে (শমিতাকে) পশুর **আলম্ভনে** আদেশ করেন ১৩৬-১৪২ প্রেষ দেখ।

व्यथ्त पूर्य नि थान अविक्-गटक बाहिं नान रहेट दामजवा

প্রস্তুত করা প্রভৃতি আত্মঙ্গিক প্রধান সমুদন্ত কর্ম ইনি স্বহন্তে সম্পাদন করেন ; প্রজাপতির ও দেবগণের অধ্বয়্ত কর্ম ৪৭৭

অনীক- ৰাগাংশ ৮৮ সেনামুখ ৩০১

অনুচর—শস্ত্রান্তর্গত প্রতিপৎ মন্ত্রের পরবর্তী কতিপয় ঋক্ মন্ত্র ২৫১ শস্ত্র দেখ। অনুপানীয় মন্ত্র—২৯৮

অনুমতি – চতুর্দশীযুক্ত পূর্ণিমা ৫৮০

অকুমান্ত্রণ-ক্রিয়মাণ কর্ম্মের অমুকৃল মন্ত্রের উচ্চারণ ২৬৮

অনুযাক ইষ্টিশাগাদিতে প্রধান যাগের পরে অনুযান্তবাগ সম্পান্ত। দর্শপূর্ণনাস ইষ্টিতে প্রধান যাগের পর বহিঃ নরাশংস ও অগ্নি স্বিষ্টক্রং এই তিন দেবতার উদ্দেশে তিন অনুযান্ত যাগ হয়। কোন কোন ইষ্টিতে অনুযান্ত বর্জনীয়; প্রায়ণীয় ইষ্টিতে অনুযান্ত বর্জন অনুচিত ৩৯ আতিথ্যেষ্টিতে বর্জনীয় ৬৭ উপসদে বর্জনীয় ৯১ পশুযাগে বিশেষ বিধি অনুসারে এগার দেবতার উদ্দেশে এগার অনুযান্ত বিহিত ১৬৮

অকুরূপ—শ্বান্তর্গত ন্তোত্রির প্রগাথের অনুযায়ী প্রপাথ ২৭০ প্রগাথ দেখ।
অনুবচন—অধ্বর্গু কোন কর্মে প্রবৃত্ত হইলে হোতার অথবা তাঁহার সহকারীর
তদমকুল মন্ত্র পাঠ। যথা—দীক্ষণীয়েষ্টির অগ্নিসমিন্ধন কর্ম্মে অনুবচন (সামিধেনী
মন্ত্র ) ৬ সোমপ্রবহণ কর্মে অনুবচন মন্ত্র ৪৫ আতিথ্যেষ্টিতে অগ্নিমন্থন কর্ম্মে ৫৬ অগ্নিপ্রপারন কর্ম্মে ৯৫ হবিদ্ধান প্রবর্তন কর্ম্মে ১০০ অগ্নীষোম প্রণয়ন কর্ম্মে ১০৯ যুপসংস্কার কর্ম্মে ১১৯ পশুর পর্যাগ্রিকরণ কর্ম্মে ১০৪ বপান্তোকাছতি কর্মে ১৫২
প্রাতরম্বাক কর্ম্মে অনুবচন ১৬০

অনুবষট কার—অধ্বর্গ যথন আছতি দেন, হোতা সেই সময়ে যাজাা পাঠ করিয়া বৌষ্ট উচ্চারপ করেন, তৎপরে "অঘে বীহি"—অঘি ভক্ষণ কর—বলিয়া পুনরায় বৌষ্ট উচ্চারণ করেন। এই দিতীয়বার বৌষ্ট উচ্চারণের নাম অমুবষ্ট্কার। ইষ্টিবাগের প্রধান যাগের পর স্বিষ্টক্রংযাগ হয়, এই যাগে অমুবষ্ট্কার অবিধেয়। প্রবর্গ কর্মে অমুবষ্ট্কার বিহিত, উহা স্বিষ্টকৃতের স্থানীয় ৭৯ সোম্বজ্ঞে দিলেবত্য গ্রহাছতি কর্ম্মে ও ঋতুযাজে অমুবষ্ট্কার নিষিদ্ধ ১৯৫, ১৯৮, ২৩৫ অক্সঞ্জ বিহিত ২৩৪ যাগ দেখ।

আঁ মুবাক্যা—নামান্তর পুরোহমুবাক্যা—ইটি যজাদির অন্তর্গত প্রধান ও

শগ্রধান যাগে অধ্বয়ু আছেতি দিবার সমন্ন হোতা যাজা। মন্ত্র পাঠ করেন; যাজাাপাঠের পূর্ব্বে উদ্দিষ্ট দেবতাকে অমুকূল করিবার জন্ম হোতা (অথবা হুল-বিশেষে তাঁহার সহকারী নৈত্রাবরুল) অমুবাক্যা মন্ত্র পাঠ করেন। ঐতরের ব্রাহ্মণের নানাস্থানে এই অমুবাক্যা মন্ত্র ও তাহার তাংপর্য্য উপদিষ্ট হইরাছে। যথা—দীক্ষণীরেষ্টিতে প্রধান যাগে ১৭ স্বিষ্টকুৎযাগে ১৮,২২,২০ প্রান্থণীয়ের তত-তচ্চ উদরনীরের অমুবাক্যা প্রান্থণীরের যাজা৷ হন ৪১ আতিথোটির আজাভাপে ৬৪-৬৬ উপদদে ৯০ পশুষাধ্যের অন্তিম প্রয়াছে ১৫৫ সোম্বজ্ঞে ঐক্রবান্ত্রব গ্রহান্ত্রিতে ১৯০

অমুষ্ট্রপ্—১১

অমুস্তরণী গাভী—মৃতের সংকারে বধ্য ২৮৬

অনুচান-বেদজ ৪৫৮

অনুব্রা পশু—সোম্যাগের সমাপ্তিতে অবভূথ স্নানের পর বন্ধ্যা গাভী অথবা তদভাবে ব্যদারা বে পশুষাগ হয় ১৮৫, ৬০২ পশুষাগ দেখ।

অন্তব্ধিক্ষ--প্রজাপতি কর্তৃক সৃষ্টি ৪৭৬

অন্তর্যাম গ্রাহ্—প্রাতঃসবনে আছত দ্বিতীয় গ্রহ ১৭৮

অন্তেবাদী—ঋভুগণ সবিভার অন্তেবাদী ২৮১

আৰুষ্টক।—মাৰ্ত্ত অগ্নিতে সম্পাদ্য পাক্ষজ্ঞ ৩০০ পাক্ষজ্ঞ দেখ।

জ্বস্থান—ইট্টিযাগাদির উপক্রমে অগ্নিকে অন্তকূল করিবার উদ্দেশে আহব-নীয়াদিতে সমিৎ স্থাপন; দক্ষিণাগ্নিতে অবাধান উচিত কি না ৫৮২

অস্বারম্ভ-ম্পর্ণ ১৯৪

অস্থাহার্য্য-পচন-দক্ষিণাগ্নির নামান্তর—ইষ্টিযজ্ঞে ঋত্বিকেরা অন্ন দক্ষিণ পান; ঐ অন্নের নাম অন্নাহার্য্য; দক্ষিণাগ্নিতে উহা পাক হয় ও মক্ত্রশেষে ঐ অন্ন ঋত্বিকেরা ভোজন করেন ৫৮২, ৬৬৬

অপর পক্ষ-কৃষ্ণপক ৩৮১

অপরিজ্যানি হোম—৬০২

অপান-বায় ১'৭৯

অপিশর্কর—৩১৮

অপুপ-পিষ্টক বা পুরোডাশ ১৮৬

অপোনপ্ত্ৰীয় সূক্ত—গোমাভিধবার্থ একধনা নামক জল আনয়ন কালে হোতৃপাঠ্য হক্ত ১৭০-১৭৩

অপ্তোর্যাম —জ্যোভিষ্টোমের সংস্থাভেদ—স্বন্ধিষ্টোমের বিক্বতি ১, ৩০৬ অপ্রতির্থ সূক্ত—৬৪০

অব্রাহ্মণ-সোমযক্তে অনধিকারী ১৭১

অভিচার---২৬০, ২৬১

অভিজ্ঞিৎ—সংবংসর সত্তের অন্তর্গত অনুষ্ঠান ৩৫৪, ৩৬৮

অভিপ্লব ষড়হ—৩৫৩, ৩৫৪, ৩৬১ ষড়হ দেখ।

অভিষ্ক — ১৭৫, সোম্বাগের দিন সোমলতার থণ্ড থেঁতলিয়া সোমরস নিক্ষাশন—
হবির্দ্ধান মণ্ডপে হবির্দ্ধান শকটের নিকটে উপরব নামক গর্ত্তের উপর কার্চফলক
(অধিষবণ ফলক) রাথিয়া তাহার উপর গোচর্ম্ম (অধিষবণ চর্ম্ম ) বিছাইয়া সোমলতার টুকরা পাষাণাঘাতে থেঁতলাইয়া রস বাহির করিতে হয়। এই পাষাণের নাম অদ্রি বা গ্রাব। চারিজন ঋত্বিক্ পাষাণ হত্তে আঘাত করেন। তিন :বিনের পূর্ব্বেই অভিষব বিহিত। পূর্ব্ব দিন সন্ধ্যায় আনীত বসতীবরী ও সোম্বাগের দিন প্রত্যুবে আনীত একধনা, এই ছই জল মিশাইয়া আধ্বনীয় নামক রহং পাত্রে রক্ষিত হয়; নিক্ষাশিত সোমরস ঐ জলে মিশান হয়। আহুতির পূর্ব্বে এই রস আধ্বনীয় হইতে ছাঁকিয়া অদ্বাংশ দ্রোণকলশে ও অদ্বাংশ পূত্ততে ঢালা হয়। দশাপবিত্র নামক মেবলোমনির্ম্মিত ছাঁকিন পাত্রের মুথে দিয়া সোমরস ছাঁকিতে হয়।

অভিষেক—যজ্ঞে দীক্ষা উপলক্ষে অভিষেক >> হরিশ্চন্দ্রের রাজস্বরে অভিষেক ৫৯০ ক্ষত্রিয়ের রাজস্বের অভিষেক ৫৯৮ পূনরভিষেক ৬২৯ মহাভিষেক ৬৪৪,৬৫০।

অভিষেচণায় কর্মা—১৯৪,১৯৮

অভিষ্টব—স্তুতি—প্রবর্গ্য কর্ম্মে অধ্বযু্তাক্কত বিবিধ কর্ম্মের অমুকূল হোড়পাঠ্য স্তুতিমন্ত্র ৭৪-৮১ মাধ্যন্দিন সবনে অভিবেকার্থ পাধাণের অভিষ্টব বা গ্রাবস্তুতি ৪৮২

অভিহিক্ষার-२०० हिक्कात प्रथ।

অভ্যঙ্গ—১১

আমার---যজমানের অমরত্ব ৬৫%

অমাবস্থা-চন্ত্রমার আদিত্য প্রবেশ ৬৭২

অনুত্ত-ৰজমানের অমৃতত্ব ১৫৭

অরণি—শ্দীগর্ভ অখথের শাথা হইতে ছইথানি অরণি নির্দ্মিত হয়; যজমান একথানি ধরিয়া থাকেন; তাঁহার পত্নী ও পরে অধ্বর্গ অন্তথানি ধরিয়া ঘর্ষণ ছারা অগ্নিমন্থন করেন। মন্থনের পূর্ব্বে গার্ছপত্য অগ্নিতিত অরণি তপ্ত করা হয়; এই কর্মের নাম অগ্নি সমারোপণ ৫৭৩

অরুণবর্ণ-পশুর উৎপত্তি ২৯০

অবগ্রহ-৫৫১

আবদান—আহতির জন্ম হব্যদ্রব্য চারি বা পাঁচ অবদানে (থণ্ডে) কাটিরা গ্রহণ করিতে হয়। জামদগ্ম, বংসবিদ, আর্চ্চিসেন, ভার্গব, চ্যাবন এই পাঁচ-গোত্রে উৎপন্ন যজমানের পক্ষে পাঁচ অবদান, অন্তর্ত্ত চারি অবদান, বিহিত। পশুষাগে বপাহোমে সকলের পক্ষেই পাঁচ অবদান ১৫৮

তাবভূথ—দোমযাগের অন্তে সপত্নীক যজমানের পুরোভাশাহতি পূর্ব্বক স্থান— সানান্তে তাঁহারা বন্ধ পরিবর্ত্তন করেন ও উদয়নীয় ইটি প্রভৃতি সম্পাদনের জন্ত দেবযজন দেশে ফিরিয়া আসেন। স্থানের পূর্ব্বে দীক্ষাকালে গৃহীত কৃষ্ণাজিন আদি ত্যাগ করিতে হয় ১৪,৬২৯

অবরোধ—৩৬০

অবরোহ—৩৭৪

অবসান—মন্ত্রপাঠকালে বিরাম ৩৭৪

व्यवश्विद्रकृ।->>> हेक्। तथ।

অবি—মেষ—মেধাপশু ১৪৩

আশ্বা—মেধ্যপশু ১৪২ অশ্বগতির ছারা স্বর্গের দ্রন্থ পরিমাণ ১৬৫ অশ্বের উৎপত্তি:২৪৩,২৯০ ভারবাহী ৩১৯ নিয়মিত অশ্ব ৩২৮ দেবগণের অশ্বরূপ ৪•১ অশ্বমেধ দেখ।

অশ্বন্তর—ভারবাহী ৩১৯

অশ্বতরী—অগ্নির বাহন ৩৪৫

অশ্ববন্ধন--দিখিজ্যী রাজাদের অশ্ববন্ধন ৬৫৯, ৬৬৩

অশ্বপ্থ-ক্তিরের্ডক্য ৬১৪,৬১৪

আশ্বেধ—৬৬০,৬৬৪
আসি—৫৯১
আস্তমন—হর্যা অস্তমিত হন না ৩১৩
আস্ত্র—১৫৯
আস্ত্রকা—পাকষজ্ঞ ৩০৩
আহীন—ছইদিন হইতে বারদিনে সম্পান্ত সোমষজ্ঞ ৪৯৪৫২৩
আন্তাদ—বান্ধণেতর বর্ণ হবিঃশেষ ভক্ষণ করেন না ৫৯৯
আহোরাত্র—৮৫
আংস—৫৬১

আগৃঃ—যাজ্যামন্ত্রের আরন্তে "যে যজামহে" ইত্যাদি বাক্য—মৈত্রাবরুণ প্রৈমের আরন্তে "হোতা যক্ষং" ইত্যাদি বাক্য ১৯৫ যাজ্যা দেখ। আগ্রিমারুত শস্ত্র—তৃতীয় সবনে পাঠ্য শস্ত্র ২৮৭,৩০১ শস্ত্র দেখ। আগ্রীপ্র—নামান্তর অগ্রীং, ব্রহ্মার সহকারী ঋত্বিক্। ইষ্টিযজ্ঞে ইনি অধ্বযুগর আশ্রাবণের উত্তরে প্রত্যাশ্রাবণ করেন। সোমযক্তে ইহার ধিক্যের নাম আগ্রী-প্রীয় ধিক্ষ্য। ঐ ধিক্ষ্যকেও আগ্রীপ্র বলে। প্রাতঃসবনে ঋতৃ্যাগে ইহার কর্ত্ব্য ১৯৭ ভৃতীয় সবনে কর্ত্ব্য ৪৮৭

আগ্নী খ্রীয়—মহাবেদির উত্তর দীমার নির্মিত মণ্ডপের মধ্যে অবস্থিত ধিষ্ণা; দোমযাগের পূর্ব্বদিন ঐষ্টিক বেদির পূর্ব্বে স্থিত আহবনীয় হইতে অগ্নি প্রণয়ন করিয়া এই ধিষ্ণ্যে রক্ষিত হয়, পরদিন সেই অগ্নি হইতে অন্তান্ত ধিষ্ণ্য জালা হয়; অগ্নীযোম প্রণয়ন দেখ। উৎপত্তি ৮০ নামকরণ ২১০

আাগ্রায়ণ—প্রাত:সবনের গ্রহ ১৯৬ গ্রহ ও প্রাত:সবন দেখ। অন্ততম পাক্ষজ্ঞ ৩০৩ তৎপূর্ব্বে নবারভোজন নিষিদ্ধ ৫৭৫

আচার্ঘ্য-৬৫১

আজিজ্ঞাদেয়া—ঋক্ ৫৫২

আজিধাবন –দেবগণের আজিধাবন ৩৪২—৩৪৫

আজ্য-বিশীন ( দ্রবীভূত ) দ্বত ১১

আজ্যশস্ত্র—প্রাতঃসবনে হোড়পাঠ্য প্রথম শস্ত্র ২০৪—২২৪ শস্ত্র ও সবন দেখ।

আতিথা ইষ্টি—সোমজন্তের পর ক্রীত সোমের সম্বর্জনার্থ ইষ্টিযজ্ঞ; এই যজ্ঞে বিশেষ বিধি বিষ্ণুর উদ্দেশে নবকপাল পুরোডাশ ৫৫ অগ্নিমন্থন ও মথিত অগ্নির আহবনীয়ে নিক্ষেপ ৫৬ ইড়া ভক্ষণে সমাপ্তি ৬৭ অনুযাক্ত নিষেধ ৬৭

আপ্রা-- ৭২, ১৭৯, ১৮৯, ১৯৩, ২১৯, ২৩১, ১৮০

আত্রেয়—৫৬১

আদিত্য-অগ্নিপ্রবেশ ৬৭০ অগ্নিও চক্রমা দেখ।

আদিত্য গ্রহ—তৃতীয় সবনের প্রথম গ্রহ ২৭৯

আদিত্যানাময়ন —সংবৎসরসাধ্য সত্র বা সোমযক্ত —গবাময়ন যজ্জের বিকৃতি ৩৬৩,৩৬৪

আধিবনীয়—সোমরদ গ্রহণের জন্ম বদতীবরী ও একধনা এই দ্বিবিধ জলে পূর্ণ রহৎ পাত্র ৬১৭ অভিষব দেখ।

আধিপত্য—৬৩১

আ'প্যাণায়ন—ক্ষতিপূরণ, শান্তিবিধান—তানুনপ্ত্রের পর সোমের আপ্যায়ন ৯৩ সোমরদে চমদ পূর্ণ করিয়া চমদাপ্যায়ন ৬১৯

্রিছাপ্রীমন্ত্র—পশুষজ্ঞ বিহিত এগার দেবতার উদিষ্ট এগার প্রযান্ধ যাগের যাজ্যামন্ত্র; এগার দেবতার মধ্যে দিতীয় দেবতা সম্বন্ধে যজমানের গোত্রভেদে মত্তলে
আছে। ঋথেদসংহিতায় দশটি আগ্রীস্থক্ত আছে; যজমান নিজ গোত্রের ঋষির
দৃষ্ট আগ্রীস্থক্ত ব্যবহার করেন। ১২৯—১৩০ দ্বাদশাহ যজ্ঞে দীক্ষার পূর্ব্বে
প্রোজ্ঞাপত্য পশুষাগে জ্বমদগ্রিদৃষ্ট আগ্রীস্থক্তের বিধান ৩৮৪

আ্যায়ুত্ত-স্পিষৎগলিত দ্বত-পিতৃগণের উদ্দিষ্ট ১১

আয়ুধ—নামান্তর যজাবুধ—যজে ব্যবহার্যা ক্ষা, কপাল, উদ্ধল মুবলাদি বিবিধ দ্বব্য ৬০০।

আয়ুকৌম – ষড়হ অনুষ্ঠানের অন্তর্গত উক্থ্যযজ্ঞ ৬০০

আরম্ভণীয়—দংবৎসর সত্রেদ্ধ আরম্ভস্কক অনুষ্ঠান, নামান্তর প্রায়ণীর ৩৫৪—৩৫৬

আরোহ-৩৭৩,৩৭৪

আর্হিয়—প্রবর ক্রিরের দীক্রাবেদনে প্রোহিতের প্রবর ব্যবহার ৬০৭ প্রবর দেখ।

আলম্ভন—যজ্ঞে পশুবৰ ১২৫ শমিতা ও শামিত্র দেও। আবপন সৃক্ত—৫২০

জাবস্থ্য-গৃহ বা স্বার্ত অগ্নি ৬৪১ গৃহ অগ্নি দেও।

আশ্বযুজ-জন্মতম পাকষজ্ঞ ৩০৩

আখিন গ্রহ—প্রাভঃসবনে বিহিত বিদেভব্যগ্রহ ১৮৯, ১৯৩, ১৯৪ বিদেভব্য গ্রহ দেখ।

আশিন শৃদ্ধ—অতিরাত্ত যজ্ঞে রাত্তি ক্রত্যের পর রাত্তিশেবে পাঠ্য শস্ত্র ৩৪১,৩৫২ আলোবন—অধ্যর্গ আহতি দানের পূর্ব্বে "ও প্রাবয়"—বলিয়া আহ্বান করেন, ইহার নাম আপ্রাবণ; প্রত্যুত্তরে ক্যা-ধারী আগ্নীর "অস্ত্র প্রৌষট্"—বলিয়া যাগের উদ্দিষ্ট দেবগণকে হোতৃপাঠ্য যাজ্যামন্ত্র শুনিতে অনুরোধ করেন, ইহা প্রত্যাপ্রাবণ; তৎপরে হোতা অন্ধ্বাক্যা ও যাজ্যাপাঠ করিলে অধ্বর্গু আহাবনীরায়িতে আহতি দেন ১৩,৯২

আ সন্দী -- বসিবার জন্ত কাঠাসন ৬২৯,৬৩٠

আহনস্থ মন্ত্র—৫৫৭

আহিবনীয় — জগ্যাধানকালে স্থাপিত শ্রৌত অগ্নিরের মধ্যে অন্ততম। এই অগ্নিতে অধ্বর্গু দেবতার উদ্দেশে হবা অর্পণ করেন। আহিতাগি গৃহস্থের অগ্নগারে এই অগ্নির জন্ম স্বতন্ত্র কুণ্ড থাকে; প্রতিদিন হুইবেলা গার্হপত্য কুণ্ড হুইতে অগ্নি লইয়া আহ্বনীয় কুণ্ডে অগ্নি জালাইয়া সেই অগ্নিতে অগ্নিহোত্র, হোম করিতে হয়। ৪৬৪ দর্শপূর্ণমাসাদি শ্রৌত কর্ম্মেও এই আহ্বনীয়েই হব্যদ্রব্য অর্পণ করা হয়; ইষ্টি, পশু বা সোম্বাগ প্রভৃতিতে যক্তভূমিতে যথাবিধি আহ্বনীয় স্থাপন আবশ্রক ৬০,৪৬৪,৬০৫,৬০৬

আহাব—শন্ত্রপাঠের আরত্তে শন্ত্রপাঠক কর্তৃক "শোংসাবোম্" এইমন্ত্রে অধ্বর্গুকে আহ্বান—অধ্বর্গু তছ্তুরে "শোংসামো দৈবোম্" বলিয়া প্রতিগর করেন ২০০,২৪৬,২৪৭,২৬৯

আহিতাগ্নি—অগ্যাধান সম্পাদনের পর গৃহস্থ মাহিতাগ্নি হন, আহিতাগ্নির কর্ত্তব্য ৫৬৩,৫৮৩

আহ্নত-পাকষজ্ঞের শ্রেণিভেদ ৩০৩

আহুতি –দেবোদেশে অগ্নিতে দ্রব্য দান ; ঐতরের মতে আছতির অর্থ আহুতি বা দেবগণের আহ্বাম ১ ইড়া—ইষ্টিযজ্ঞ পশুষজ্ঞ প্রভৃতিতে প্রধান যাগের পর হবিঃশেষের কিয়দংশ ঘলমান ও ঋত্বিকেরা ভক্ষণ করেন, এই ভক্ষের নাম ইড়া। ইড়াভক্ষণের সহিতই ঘজের প্রধান অনুষ্ঠান সমাপ্ত হয়, তৎপরে অনুযাজাদি কর্ম আনুষঙ্গিক মাত্র। আতিখ্যেষ্টি ইড়া ভক্ষণে সমাপ্ত ৬৭ সোমযজ্ঞে দিদেবতা গ্রহের পর সবনীয় পশুযাগে ইড়া ভক্ষণ ১৯৯; ইড়ার কিয়দংশ হোতা পৃথক্ভাবে ভক্ষণ করেন, এই অংশ অবাস্তরেড়া।

ইড়াদ্ধ-হবিষ্জ্ঞ বিশেষ ৩০৫

ইড়াহ্বান }—ইড়াভক্ষণের পূর্ব্বে ইড়ার উদ্দেশে মন্ত্রপাঠ ১৪৬, ৩০৩

ইগ্ন—নির্দিষ্টসংখ্যক যজ্ঞিন্ন কাঠি; ইহার কতিপন্ন খণ্ড ব্দিন্নিসিদ্ধনের জন্ম অর্থাং আহবনীন্ন অগ্নি সমিদ্ধ করিবার জন্ম বাবহৃত হয় ৪৮৮

ইন্দ্রগাথা-অথর্ববেদসংহিতোক্ত ঋক্ ৫৫০

ইন্দ্রনিহব প্রগাথ—মরুত্বতীয় শান্তের অন্তর্গত প্রগাথ ২৫৩, প্রগাথ দেখ। ইযু—বাণ ৮৮

ইম্ব-শ্ৰোতকৰ্ম ৬০৬

ইফাপূৰ্ত্ত—ইষ্ট (শ্ৰোত) ও পূৰ্ত্ত (শ্বাৰ্ত্ত ) কৰ্ম ৬০২

ইষ্টি—শ্রোত অগ্নিতে সম্পান্ত হবির্বজ্ঞ; পূর্ণমাসেষ্টি সমুদয় ইষ্টি যজ্ঞের প্রকৃতি।
পূর্ণমাসেষ্টির অন্তর্চানক্রম স্থলতঃ এইরূপঃ—পূর্বদিন ক্রন্ধা, হোতা, অধ্বর্যু ও
আগ্নীর এই চারিজন ঋত্বিক্ নিমন্ত্রণ ও অগ্নিব্রে সমিদাধান (অবাধান), যজমান
কর্ত্বক কেশশ্রক্রবপনপূর্বক সতাবদনাদি ব্রতগ্রহণ, পরদিন প্রাতে ব্রহ্মার বরণ,
প্রণীতা প্রণয়ন, অধ্বর্যু কর্ত্বক যথাবিধি প্রোডাশ পাক (প্রোডাশ দেখ), অধ্বর্যু
কর্ত্বক সমিৎ প্রক্ষেপ দ্বারা আহবনীয় অগ্নির সমিন্ধন ও হোতা কর্ত্বক তদন্তকূল মন্ত্র
(সামিধেনী) পাঠ; তৎপরে হোতা কর্ত্বক যজমানের আর্বেগ্ন বা প্রবরাগ্নিকে
আহ্বান, ও যজ্ঞের উদ্দিষ্ট দেবতাগণের আহ্বান (প্রবরপ্রবরণ ও দেবতাহ্বান)
অধ্বর্যু কর্ত্বক আঘার হোমের পর পুনরায় প্রবর প্রবরণ ও হোত্বরণ। এই সময়ে
দেবতারা যজ্ঞভূমিতে উপস্থিত হন। তৎপরে প্রধান যাগের প্রাসঙ্গিক পঞ্চ দেবতার
উদ্দেশে পঞ্চ-প্রযাজ যাগ (প্রযাজ দেখ), অগ্নি ও সোমের উদ্দেশে আজ্যভাগদান
( আজ্যভাগ দেখ), তৎপরে প্রধান যাগ অর্থাৎ যজ্ঞের উদ্দিষ্ট প্রধান দেবতার

উদ্দেশে বিশিষ্ট হব্য (পুরোডাশাদি) দান; প্রধান বাগের পর স্বিষ্টরুৎ বাগ ও হবিঃশেষ ভক্ষণ; এই উপলক্ষে যজমান ও ঋত্বিকেরা ইড়া ভক্ষণ ও হোতা পৃথক্ ভাবে অবাস্তরেড়া ভক্ষণ করেন।

তৎপরে প্রধান যাগের আমুষঞ্চিক তিনটি অমুযাজ যাগ (অমুযাজ দেখ), প্রস্তর নামক কুশমুষ্টির দাহন এবং সেই উপলক্ষে হোতাকর্তৃক স্থক্তবাক ও শংযুবাক পাঠ। তৎপরে বিশ্বদেবগণের উদ্দেশে সংস্রব হোমান্তে যজমানের পত্নীর পক্ষে গার্হপত্য অগ্নিতে দেবপত্নীগণের ও অগ্নিগৃহপতির উদ্দেশে যাগ (পত্নীসংযাজ দেখ); এই যাগের আমুষ্টিক ইড়া ভক্ষণ ও সংস্রব হোম।

তৎপরে পিষ্টলেপাহুতি ও সমিষ্ট যজুর্হোমের পর দেবগণ যজ্ঞভূমি হইতে চলিয়া যান। তৎপরে অন্ত কতিপয় অনুষ্ঠানের পর যজমান বিষ্ণুক্রম-প্রক্রমণ অনুষ্ঠান করেন ও অগ্ন্যুপস্থানের পর ব্রত বিসর্জন করেন।

অন্বাহার্য্য নামক অন্ন দক্ষিণাগ্নিতে পক হয়, ঋত্বিকেরা তাহা দক্ষিণাস্বরূপে প্রাপ্ত ছইয়া যজ্ঞশেষে ভোজন করেন।

অগ্নিষ্টোমের অন্তর্গত ইষ্টিযক্ত এইগুলি:—

দীক্ষণীর ইষ্টি—দেবতা অগ্নিও বিষ্ণু, দ্রব্য একাদশ কপালে পরু পুরোডাশ অথবা স্থলবিশেষে ঘতচক, অগ্নি সমিন্ধনে সামিধেনী মন্ত্র সতেরটি। [ প্রকৃতি ষজ্ঞে সামিধেনী সংখ্যা ১৫টি মন্ত্র]

প্রায়ণীয় ইষ্টি—প্রধান দেবতা অদিতি; তছদ্দিষ্ট দ্রব্য চরু; তদ্বাতীত পথ্যা-স্বস্তি, অগ্নি, সোম ও সবিতা এই চারি দেবতার উদ্দেশে আজ্যাহুতি; অনুযাজের পর শংযুবাক সমাপ্তি। পত্নীসংযাজ ও সমিষ্ট্রযুর্হোম নিষিদ্ধ।

আতিথ্য ইষ্টি—দেবতা বিষ্ণু; দ্রব্য নবকপাল পুরোডাশ; প্রধান যাগের পর ইড়া ভক্ষণে সমাপ্তি। অমুযাজাদি নিষিদ্ধ। যাগারস্তে অগ্নিমন্থন ও মথিত অগ্নির আহবনীয়ে নিক্ষেপ বিধেয়।

উপসং—দেবতা অগ্নি সোম বিষ্ণু; দ্রব্য আজ্য। প্রযাজ ও অন্নযাজ নিষিদ্ধ; সোমযাগের পূর্ব্বে তিন দিন ধরিয়া প্রত্যহ হুইবার—অন্তর্গ্রের। পূর্ব্বাহ্রের যাজ্যা মন্ত্র অপরাহ্নে অন্নবাক্যা এবং পূর্বাহের অনুবাক্যা অপরাহ্নে হাজ্যারূপে ব্যবহার্য্য।

উদয়নীয়েষ্টি—দেবতা দ্রব্য ইত্যাদি প্রায়ণীয়ের অমুরূপ।

উদবসানীয় ইষ্টি—সোমযজ্ঞ সমাপ্তির পর নৃতন আহবনীয় অগ্নি জালিয়া সেই

অগ্নিতে সম্পান্ত। দেবতা অগ্নি, দ্ৰব্য পঞ্চকপাল পুরোডাশ; অন্বাধান হইতে ব্রাহ্মণভোজন পর্য্যস্ত সমুদয় অনুষ্ঠান বিহিত।

উকার---৪৭৬ ওঁ দেখ।

উক্থ—প্রশংসা ১৬৫ শন্ত্রের নামান্তর ২১৭,২২৫

উক্থ্য ক্রেডু—জ্যোতিষ্টোমের অন্ততম সংস্থা, অগ্নিষ্টোমের বিক্নতি ৩২৩, তৃতীয় সবনে অতিরিক্ত শস্ত্র ৩২৫ পোতা ও নেষ্টার কর্ম্ম ৩২৬

উচ্ছ য়ণ —উত্তোলন ১২০ ধূপ দেখ।

উৎকর—বেদিনির্মাণকালে বেদির উত্তরে মৃত্তিকা স্তৃপীক্বত করিয়া উৎকর নির্মিত হয়। ইহা আবর্জনা ফেলিবার স্থান ৪৮৬

উৎক্রোশন—৬৪৬

উত্তর বেদি—সৌমিক বেদি বা মহাবেদির উপরে নির্শ্বিত ক্ষুদ্রাকার বেদি; ইহার নাভিতে আহবনীয় অগ্নি ঐষ্টিকবেদির নিকট হইতে আনীত হইয়া রক্ষিত হ্য এবং দেই আহবনীয় অগ্নিতেই পশুষাগ ও সোম্যাগ সম্পাদিত হয় ১১

উৎপ্রন—দর্ভদারা আজ্যাদি দ্রব্যের উৎক্ষেপণ করিয়া সংস্কার বা বিশুদ্ধি সাধন ১৮৩

উৎসাদন-৮১

উদ্প্রন-সোমরস তুলিবার জন্ম ছোট পাত্র ৬১৭

উদয়ন-সমাপ্তি ৩১১ প্রণয়ন দেখ।

উদয়নীয় ইন্তি—সোমবাগের সমাপ্তি স্টক ইন্তিযজ্ঞ ২৬ ইহা সর্বাংশে প্রায়-গীয়েষ্টির অনুরূপ, প্রায়ণীয়ের নিদ্ধাস ও স্থালী উদয়নীয়ে ব্যবহার্য্য ৪০,৪১ একের যাজ্যা অন্তোর অনুবাক্যা ৪২ ইন্টি দেখ।

উদয়—সূৰ্য্য উদিত বা অন্তমিত হন না ৩১৩

উদর—৫৮৮

উদবসান—সর্বকর্ম সমাপন ৩৮৫ উদবসানাস্তে ক্ষত্রিয় যজমানের ক্ষত্রিয়ত্ব প্রাপ্তি ৬০৬

উদবসানীয় ইন্তি -অগ্নিষ্টোদে সমাপ্তির পর নৃতন অবাধান করিয়া এই .ৰজ সম্পান্ত, ৬০৫,৬২৯ ইন্টি দেখ।

উদান-- বায়ু ২৩

উদ্পর্- —মহাবেদিতে প্রোথিত উত্থরশাথা ( ওত্থরী ) স্পর্শ করিয়া উদ্যাতা ও তাঁহার সহকারীরা সোম্যাগকালে স্তোত্ত গান করেন। উত্থরের উৎপত্তি ৪৫৯ ঘাদশাহ যজ্ঞে উত্থর শাথা স্পর্শ ৪৫৯ ক্ষত্রিয়ের ভক্ষ্য ৬১৪,৬১৬ পুনর-ভিষেকে উত্থরের ব্যবহার ৬৩২,৬৩৪

উদ্যাত্য—সামগায়ী প্রধান ঋত্বিক্ ১৮০,৪৫৭

উদ্যোগ —সামগানে উল্যাতার গেয় অংশ ২৬৯,৪৫৭,৪৭৭

উদ্ধর্ণ—আহবনীয়াদি অগ্নি জালিবার জন্য গার্হপত্য কুণ্ড ইইতে অগ্নিগ্রহণ
৪৬৪ অগ্নিহোত্র দেখ।

উদ্ৰোধন-৩৬

উদ্বাসন-৫৮৩

উন্নয়ন—পৃতভূৎ হইতে সোমরস তুলিয়া আহতির জন্ত চমসে গ্রহণ ৪৯৭ উন্নেতা—অন্ততম ঋত্বিক্—চমসে সোমরসের উন্নয়ন ইহার প্রধান কর্ম।

উপগাতা—উদ্গাতাদিগের সাহায্যকারী ৫৬১

উপপ্রেষণ—মৈত্রাবরুণ কর্তৃক হোতাকে প্রেষণ বা কর্মার্থে অনুজ্ঞা ১৩৫ উপপ্রেষ—উপপ্রেষণের মন্ত্র ১৩৫ প্রেষ দেখ।

উপযমনী-৮২

উপ্যাজ-পশুযজ্ঞে অধ্বর্যু কর্তৃক একাদশ অনুযাজযাগের সমকালে তাঁহার সহকারী প্রতিপ্রস্থাতা কর্তৃক একাদশ যাগ ১৬৮ পশুযাগ দেখ।

উপবক্তা—মৈত্রাবরুণ ৪৬১

উপবদথ—সোমযাগের পূর্বদিন—এই দিনে যজমানের উপবাস ১৮৫,৩১৬ উপবাস—৫৮°

উপসৎ ইপ্তি—অগ্নিষ্টোমের পূর্ব্বে তিন দিন এই ইষ্টিযক্ত সম্পাদ্য। হুই দিন পূর্ব্বাহ্নে ও অপরাহ্নে হুই বার করিয়া এবং ভূঙীয় দিনে (উপবসথদিনে) পূর্ব্বা-হ্লেই হুইবার উপসৎ ইষ্টি অন্নষ্টেয় ৮৩,৯৩ উপসৎ সম্বন্ধে আখ্যায়িকা ৮৫ ব্রতপান ৮৮ সামিধেনীত্রয় ৯০ যাজ্যান্ত্বাক্যা ৯০ প্রযাজান্থ্যাজ নিবেধ ১১

रेष्टि (मथ।

উপদর্গ-->>

উপস্থ—৩৩

উপস্থান —উপাসনা ৫৯৪

উপাকরণ—যজ্ঞিয় পশুর প্লক্ষশাথা দ্বারা স্পর্শ ৫৯১

উপাবহরণ—শকট হইতে সোমের অবতারণ ৫২,৫৪

উপাসনা—৫১২

উপাহ্বান-৩০৩ ইড়োপহ্বান দেখ

\$ 91:00->80,2>b

উপাংশু গ্রহ—প্রাতঃসবনের প্রথম গ্রহ—স্থ্যের উদ্দিষ্ট, এই গ্রহের আহতি-কালে হোতা অমুবাক্যা বা যাজ্যা মন্ত্র পাঠ করেন না ; অধ্বযুর্গ উপাংশু ( অমুচ্চ-স্বরে ) যজুর্মন্ত্র দারা সোমরস আহতি দেন ১৭৮,১৭৯

উপাংশু-স্বন —উপাংশুগ্রহের জন্ম সোমরসনিদ্ধাশার্থ নির্দিষ্ট অতিরিক্ত পাষাণখণ্ড ১৭৯

উলুক—১৪১

উল্মুক—১৫০,৫৭৩

উল্ল—>৩

উবধ্য--পুরীষ ১৫১

উষ্ণিক—১৯ ছন্দ দেখ

· **ॡ हु**—५8७,२**३०** 

উত্তি—৯,৭৭

ক্টৰ্ণা—১৯

ৠকৃ—৮২ সামের সহিত সম্বন্ধ ২৬৮ মন্ত্র দেখ।

ঋথেদ-উৎপত্তি ৪৭৬

ঋতু—পাঁচটি ৭,৬৪ ছয়টি ৮৪

ঋতুগ্রহ প্রাতঃনবনে ঋতুপাত্রে গৃহীত সোমরস—অধ্বর্য ও প্রতিপ্রস্থাতা প্রত্যেকে ছয়বার ঋতুগ্রহ যাগ করেন, আহতিকালে ঋত্বিক্প**ণ ঋতুবা**জ

মন্ত্রে যাজ্যা পাঠ করেন ১৯৭

ঋতুযাজ—ঋতুগ্রহ দেখ।

ঋত্বিকৃ—> • বাঁহারা যজমান কর্ত্ব বৃত হইয়া সপত্মীক যজমানের হিতার্থ যজ্ঞান্ধ-ষ্ঠান করেন ও কর্মান্তে দক্ষিণালাভ করেন। ইষ্টিযজ্ঞে ব্রহ্মা হোতা অধ্বর্যু ও আগ্নীপ্র এই চারিজন; পশুষজ্ঞে ঐ চারিজন ব্যতীত মৈত্রাবরুণ ও প্রতিপ্রস্থাতা; এবং সোমযজ্ঞে বোলজন ঋত্বিক্ আবশ্রক যথা:—

(১) (চতুর্বেদী) ব্রহ্মা ব্রাহ্মণাচ্ছংসী, আশ্বীধ (অশ্বীং), পোতা (২) (সামবেদী) উল্পাতা, প্রস্তোতা, প্রতিহর্ত্তা, স্থবহ্মণ্যা (৩) (ঋণ্ডেদী) হোতা মৈত্রাবরুণ (প্রশাস্তা), অচ্ছাবাক, গ্রাবস্তং (৪) (মজুর্বেদী) অধ্বর্যু, প্রতিপ্রস্থাতা, নেষ্টা, উল্লেতা। ব্রহ্মা উল্পাতা হোতা ও অধ্বর্যু এই চারিক্সন প্রধান ঋত্বিক্; অন্তেরা সহকারী।

ৠम्बर—२५१,२२०

ঋষি—মন্ত্ৰদ্ৰষ্ঠা ৬৬৮

একধনা—সোমবাগের দিন প্রত্যুবে অধ্বর্যু প্রভৃতি ঋত্বিক্ জলাশর হইতে কলসে করিয়া এই জল আনেন; পূর্ব্বদিন সন্ধ্যায় আনীত বসতীবরী নামক জলের সহিত মিশাইয়া এই জল আধবনীয় পাত্রে ঢালা হয় এবং সেই মিশ্রিত জলে অভিযুত্ত সোমের রস মিশান হয়। একধনা আনয়ন কালে হোতার অপোনপ্রীয় মৃন্ত্রপাঠ ১৭৩ বসতীবরীর সহিত মিলন ১৭৫ একধনার সম্বর্জনা ১৭৬

**এकপদা—शक् ६२२** 

একরাট্—৬৫০

একবিংশ স্তোম—স্তোম দেখ।

একবিংশাহ-8০৮ নামান্তর বিষুবাহ ; সংবৎসর সত্তের মধ্যদিন ৩৬৫

ঐকাহিক যজ্ঞ-একদিনে সম্পান্থ সোমযজ্ঞ ৪৯৫
ঐতশপ্রলাপ-৫৫০
ঐলু মহাভিষেক-দেবগণ কর্তৃক অমুষ্ঠান ৬৪৪—৬৪৯
ঐলুবায়ব গ্রাহ্—প্রাতঃসবনে বিহিত অন্ততম দিদেবত্যগ্রহ ১৮৮
ওকঃসারী—মার্জার ৫১৫
ওমধি—৬৫২, ৬৭১

ওঁ—১২১,∶১৭৬ একাক্ষর;মন্ত্র ২৪৭ প্রণবমন্ত্র অকার উকার ও মকার যোগে উৎপন্ন ৪৭৬

ঔতুষ্বরী—উত্থর শাধা, যাহা স্পর্শ করিয়া উদ্গাতা ও তাঁহার সহকারীরা স্তোত্র গান করেন ৪৫৯

কচ্ছপ-১৩৯

কপাল—৩ পুরোডাশ :পাকের: জন্ম ছোট ছোট মাটির খোলা—কপাল গুলি পাশাপাশি সাজাইয়া তাহার উপর পুরোডাশ সেঁকিতে হয়। বিভিন্ন যাগে কপাল সংখ্যা বিভিন্ন ৩ পুরোডাশ দেখ।

কয়াশুভীয় সূক্ত—৪৩৭

করম্ভ - মৃতপক যবের ছাতু-- সবনীয় পশুযাগে ব্যবহৃত হোমদ্রব্য ১৮৪

করবীর—১৩৯

কলি—৫৮১

কবম—ঢাল ১৩৯

কবি-৫৯৫

কারবদা ঋকু—৫৪৯

কালেয় সাম—৬৪৫,৬৫৩

. কাংস্য-পাত্র-ক্ষত্রিয়ের অভিষেককালে হ্যরাপানে ব্যবহার্য্য ৬৩৫,৬৫৭

কিম্পুরুষ—১৪৩

কিংশারু-১৪৪

কীকস-৫৬২

কুকুর-৫৮২

কুহু-প্রতিপংযুক্ত অমাবস্থা ৫৮০

কুত্ত-যুগের নাম ৫৮৯

কুষ্ণবর্ণ—১৽৭

কুষণাজ্ঞিন-দীক্ষাকালে ব্যবহার্য্য ৬৩

কৌগুপায়িনাময়ন—সত্রবিশেষ—গবাময়নের বিষ্কৃতি ৪৭৭

<u>ज्यू</u>—५७३

ক্রোম—পশুর অঙ্গ ৫৬২
ক্ষত্র—আন্ধণডের সহিত সম্বন্ধ ২৪৩,৬০৩,৬৩৭ রাষ্ট্রস্বরূপ ৬০৪
ক্ষত্রিয়—১১৫,২০৪,১১৭; ২৫০,২৮০,৩৪৯,৫২৪,৬০১,৬০৪,৬১৪
ক্ষীর—৪৬৭
ক্ষেম—৫২

থদির—১১৭ খর—অগ্নি জালিবার স্থান ৭১,৭১

গগু—রোগবিশেষ ৯১ গগুপদ—প্রাণিবিশেষ ২৭৪ গন্ধর্বক—২৫৩ গর্দ্দভ—২৯০ গবয়—১৪৩,২৯০

গবাময়ন—সংবৎসরব্যাপী সমূদয় সত্তের প্রকৃতি; সংবৎসরে প্রত্যন্থ একটি না একটি সোমযজ্ঞ বিহিত ৩৫৩-৩৮৬ গবাময়ন সত্তের উৎপত্তি ৩৬৩

গাথা--৩১১,৫৮৩ यक्डगांथा प्रथ।

গাভী-দক্ষিণা ৬৪০

গায়ত্রী—ছন্দ: ১৮ বান্ধণের সহিত সম্বন্ধ ৯৬

গার্হপত্য—অক্তম শ্রোত অন্ধি—এই অগ্নি গৃহস্কের জগ্মগারে দিবারাত্রি জলিয়া থাকে। গার্হপত্যের সমীপে যজমান-পত্নীর আসন থাকে ৪৫৬ ইষ্টিয়জ্ঞে পত্নীর পক্ষে গার্হপত্য অগ্নিতে বিশেষ যাগ বিহুত ৬৯৫ অগ্নিহোত্র ও ইষ্টি দেখ। গীর্ন—যজ্ঞে দোষ ৩১৭

গুণ গুল—হণিদ্ধ দ্ৰব্য ১১

গৃহপতি--যজ্মান ৫৬২

গৃহ্য অগ্নি—নামান্তর স্মার্ত অগ্নি ও আবদধ্য অগ্নি; সমাবর্ত্তনের পর এই অগ্নি স্থাপন করিয়া উহাতেই বিবাহ ক্রিয়া সম্পন্ন হয় ও বিবাহান্তে গৃহস্ত্তে উপদিষ্ট পাক্যজ্ঞাদি শাবতীয় স্মার্ক্ত কর্ম্ম গৃহস্থ কর্তৃক সাধিত হয় ৬৪১ অগ্নি দেখ। গোত্র—১৩৩

Cश्रमशाला-२६२

গোষ্টোম—ত্রাহের অন্তর্গত ৩৫৪,৩৬০,৩৬১

গৌর-২৯•

গৌরমগ—৪৩

গ্রহ—সোমরসের যে অংশ পাত্রে অথবা স্থালীতে আছ্তির জন্ম গৃহীত হইরা আহবনীয় অগ্নিতে দেবোদ্দেশে অর্পিত হয় তাহার নাম গ্রহ ২৪০ অধ্বয় গুত্র এবং স্থানিশেষে তাঁহার সহকারী প্রতিপ্রস্থাতা, এই গ্রহ আছতি দেন। প্রত্যেক গ্রহ নির্দিষ্ট দেবতার উদ্দিষ্ট; প্রাতঃসবনে কোন কোন গ্রহ দেবতান্বরের উদ্দিষ্ট—ভাহার নাম বিদেবতাগ্রহ। ১৭৭, ২৪০। সোমবাগ ও সবন দেখ।

গ্রাব—৪৮২ সোমের অভিষবে অর্থাৎ সোমরস নিক্ষাশনে সোম থেঁতলাইবার জন্ম ব্যবস্থাত চারি থানি প্রায়াণ। চারিজন ঋত্বিক্ চারিথানি প্রায়াণ হত্তে সোমথণ্ডে আঘাত দিয়া রস বাহির করেন। কেবল উপাংগুগ্রহের জন্ম একথানি পঞ্চম স্বতন্ত্র পাষাণ ব্যবস্থাত হয়। উপাংগুসবন দেখ।

গ্রাবস্তঃ — অন্ততম খাহিক্। মাধ্যন্দিনসবনে সোমাভিষবের সময় ইনি পাষাণথণ্ডের উদ্দেশে স্ততিমন্ত্র অর্থাৎ গ্রাবস্তুতি পাঠ করেন ৪৮২

ু গ্ৰাবস্তুতি –গ্ৰাবস্তোত্ৰ—৪৮০ গ্ৰাৰস্তং দেখ। গ্ৰীবা—৮৮

ঘূর্ম্ম—প্রবর্গ্যকর্ম্মে আহতির জন্ত মহাবীর নামক পাত্রে পক হুগ্ম ৬৯ প্রধর্গ্যকর্ম্ম ও মহাবীর পাত্রকেও ঘর্ম্ম বলা হয় ৮২ প্রবর্গ্য দেখ।

ঘ্যুক্ত—মতুষ্যের বাবহার্য্য ১১ বজ্বরূপ ৯২,১৮০ মহাভিবেকে ব্যবহার্য্য ৬৫৭ বুক্তিয়াপু---তৃতীয় সবনে অগ্নিও বিষ্ণুর উদ্দেশে সম্পাল্ড ২৮০

চতুরবত্তী—যাঁহারা চারি অবদানে বা থণ্ডে আহতির জন্ম হবাগ্রহণ করেন ১৫৮ অবদান দেখ।

চতুর্বিংশ স্তোম—৩৫৬ স্তোম দেখ। চতুর্বিংশাহ—সংবংশরসত্তে দিতীয় দিন; আরম্ভণীয় দেখ। ৩৫৩,৩৫৪ চতুৰ্স্থেশ স্তোম—৩৬৭ স্তোম দেব। চতুস্ত্র্যাম—৩১৭

চন্দ্রমণ্ডল-কৃষ্ণ চিহ্ন ৩৮৭ যাগকর্তার চন্দ্রমণ্ডলপ্রাপ্তি ৩৮৭

চন্দ্রমা—চন্ত্রমাই ব্রহ্ম ২২৩ চন্দ্রোদয় ৫৮০ চন্দ্রে বৃষ্টির প্রবেশ ও অমাৰ্য্যায় চন্দ্রের স্ব্যপ্রবেশ ৬৭২

চয়দ—আহতি কালে সোমরসগ্রহণার্থ তিবিধ পাত্র আবশ্রক—১১ থানা 'পাত্র', ৪ থানা 'স্থালী', ১০ থানা 'চমস'—অধ্বর্যু বা প্রতিপ্রস্থাতা পাত্রে বা স্থালীতে সোমগ্রহণ করিয়া গ্রহাহতি দেন। চমসের পক্ষে ভিন্ন নিয়ম। যজমান ও নয়জন ঋতিকের জন্ত দশথানি চমস ও দশজন চমসাধ্বর্যু থাকে; যাঁহার চমস তিনি চমসী ও যিনি চমস সোমপূর্ণ করেন তিনি চমসাধ্বর্যু ৪৯৯ পৃতভ্ৎ হইতে সোমরস তুলিয়া চমস প্রণের নাম চমসোরয়ন; ৪৯৭-৫০৫,৬১৭ আহতির পর রিক্ত চমস প্রয়য় প্রণ অর্থে চমসাপ্যায়ন ৬১৯ চমসাহুতি কালে চমসী ঋতিক্ ধিক্ষ্যে বিয়য়া যাজ্যাপাঠ করেন। কোন কোন স্থলে চমসস্থ সোমের আহতি হয় না; চমসাধ্বর্যু হস্তস্থিত চমস বাপাইয়া বা নাডিয়া দেন; ইহা চমসপ্রকল্পন ৬১৯। আহতির বা প্রকল্পনের পর চমসীরা চমসস্থ সোমশেষ পান করেন, ইহা চমসভক্ষণ। ৬১৮ সোম্যাগ্র দেখ।

চব্ৰু—ঘৃতচর ৫ সৌমাচর ২৮৫,২৮৬

**万型**─७>१

**हर्सनी**—७००

চাতুর্মাস্তা—হবির্যজ্ঞ ৩-৪,৪৭৭

চাত্মাল—১৭৪ মহাবেদির উত্তরে গর্ত খুঁড়িয়া সেই গর্ত্তের মাটিতে উত্তরবেদি নির্মিত হয়—এই গর্ত্ত চাত্মাল, ইহার নিকটে বহিষ্পবমান স্থোত্ত গীত হয়।

চিতাকান্ঠ-৩০১

চিত্য অগ্নি—৪৭•

₱नि:- @@, >७१, २86, २१७,२१৮

ছলেনাম-খাদশাহ্যাগে নবরাত্র মধ্যে শেব তিন দিনের অনুষ্ঠান ৪৩৮,৪৪৩,৪৫৪

জগতী—২১,৯৭,২৭৭,২৭৮

জগ্ধ--যজ্ঞে দোষ ৩১৭

कछ्या-एम

জরায়ু—১৩

জনকল্লা ঋকৃ—৫৪৯

জপ—৫৬১

জল-শৃদের ভক্ষা ৬১৩ অমৃতশ্বরূপ জলে ক্তিরের অভিবেক ৬৫৭

জাঘনী--৫৬২

জানু--৬৩১

জিহ্বা-৫৬১

জু হূ—যে হাতায় হব্যপ্রহণ করিয়া আহতি দেওয়া হয়। ইষ্টিযাগে অধ্বৰ্ণ ডানি হাতে জুহু ও বাম হাঙে উপভৃং ধরেন; জুহুর নীচে উপভৃং থাকে; উদ্দেশ্য, জুহু হইতে হোমদ্রব্যের কোন অংশ খলিত হইলে উপভৃতেই পড়িবে, ভূমিতে পড়িবে না ১৫৮, ক্রক্ দেখ।

জ্যোতিটোম—তন্নামক সোমবাগের সাত সংস্থা; তন্মধ্যে অগ্নিষ্টোম, উক্ধা, বোড়নী, অতিরাত্র, এই চারি সংস্থা ঐতরের ব্রাহ্মণে বিরত হইরাছে। অগ্নিষ্টোম সকল সংস্থার প্রকৃতি। জ্যোতিষ্টোম নামের সার্থকতা ৩১০ ত্রাহার্ম্পানের প্রথম দিনও জ্যোতিষ্টোম ৩৫৪.৩৬০.৩৬১

তপস্তা—তপস্তার আনয়ন ২৭২

তানৃনপ্ত্রে—অবিরোধে কর্ম করিবার জন্ম ঋতিক্গণের শপথগ্রহণ ৮৬৮৭

जिकामृक-७१२,७३२ प्रतिश् (मथ)

তীর্থদেশ-৪৫৫

**ष्ट्रकीश्मारम**--२०० मञ्जलय।

**ত্5---ঋক্**ত্ৰয় ৩১২

**ज्जी**य नवन---२१८-ॐ•• नवन तिथ।

তেজন-৫৮

তোকা—৬৩•

ত্রয়স্ত্রিংশ স্তোম—৬৫৪ স্তোম দেখ।
ত্রিয়া বিত্যা—৬৪৩
ত্রিণব স্তোম—৩৬৮,৪১৫ স্তোম দেখ।
ত্রিব্রৎ স্তোম—৩০৭,৩৯০ স্তোম দেখ।
ত্রিস্টু পূ ছন্দ—২৭৬ ছন্দ দেখ।
ত্রেতা—৫৮৯
ত্রৈত চমস—৬১৭
ত্র্যুচ—৩৬১
ত্রুচ—ত্চ দেখ।

দক্ষিণা—৪৮ শ্রদ্ধাহোমে দক্ষিণা ৪৬৮

দ্ধি—সোমে দ্ধি (প্রস্তা) মিশ্রণ ১৮১ বৈশ্রের ভক্ষা ৬১৩ পুনরভিষেকে ব্যবহার ৬৩০ মহাভিষেকে ব্যবহার ৬৫৭

দধিঘৰ্ম---৩৽৫

ত্বক—৬৫৯,৬৬৬

मञ्च--१४१

**দर्ভ-** >२,७১৮

দর্শ—অমাবস্থা: দর্শেষ্টি—অমাবস্থায় সম্পান্ত ইষ্টিযাগ ৬

দশরাত্র—৩৫৪

দশাপিবিত্র —সোমরস ছাঁকিবার জন্ম মেষলোমে প্রস্তুত ছাঁকনি ৬১৭ অভিষব দেখ।

দস্যু-অন্ধাদি জাতি ৫৯৭

দাক্ষায়ণ যজ্জ--899,৩08

मिथिको शक्- ००४

मात्री-या मात्रीमान ७७०

দাসীপুত্র—দীক্ষায় অনধিকার ১৭০

দিবাকীর্ত্তা সাম—৩৬৮

**দীক্ষণী**য় 'ইস্টি--- বজ্ঞে দীক্ষা উপলক্ষে সম্পাত ইষ্টিয়াগ ১-২৪ ইষ্টিয়াগ দেও ।

দীক্ষা— অগ্নিষ্টোমে দীক্ষা ৬ দীক্ষাকালে সংস্কার ১০-১৫ দীক্ষার আনয়ন ২৭২ দাদশাহে দীক্ষাকাল ৩৮৩ ঐ দীক্ষার পূর্ব্বে প্রাদ্ধাপত্য পশুষার ৩৮৪

দীক্ষাবেদন—দীক্ষার পর যজমানের নাম ধরিয়া "দীক্ষিতোহয়ং ব্রাহ্মণঃ" বলিয়া সকলের নিকট বোষণা, ক্ষত্তিয়ের পক্ষে বিশেষ বিধি ৩০ ৭

ছ্ৰশ্ব—৪৬৭

দূরে[হণ---সংবংসরসত্তে বিষুবাহে পাঠা মন্ত্র--হংসবতী ঋক্ ও তার্ক্ষ্যস্ক্ত ৩৭০ দূর্ববা---৬১৫,৬৩০

দে-জপমন্ত্র ১৮৫

**(प्रवाक्काल-8**२२

দেবপাত্র-অকররপ পাত্রে দেবগণের সোমপান ২১৫

দেবয়জন—যে ভূমিতে অগ্নিষ্টোমাদি যক্ত সাধিত হয় ৪৬

দেব্যজনপ্রার্থনা—৬০

দেব্যান-স্বর্গের পথ ১৯৯

দেহি-পর্বন্ধ ৫৬১

ছ্যালোক---ছালোকের সৃষ্টি ৪৭৬

<u>দ্রোণকল্শ</u>—আধ্বনীয়ের সোমরদ ছাঁকিয়া রাধিবার জন্ত অন্তত্তর বৃহৎ পাত্র ৬১৭

দ্বাদশাহ— বাদশ দিনে সম্পাত সোমযক্ত। প্রজাপতির বাদশাহ বাগ ৩৭৭
ইহার পূর্ব্বে বার দিন দীক্ষা, বার দিন উপসং ও তৎপরে বার দিন সোমযাগ ৩৭১ ঋতু পক্ষ ও নাদগণের বাদশাহযাগ ৩৮০ দীক্ষাকাল ৩৮০ দীক্ষার
পূর্ব্বে প্রাজাপত্যপশুকর্ম্ম ৩৮৪ ছন্দোবিধান ৩৮৫ সামবিধান ৩৮৮ প্রথম
ও শেষ দিন অতিরাত্র বিহিত; বিতীয় হইতে দশম দিন পর্যান্ত বিবিধ শস্ত্রের
বিধান ৩৯০-৪৫৩ একাদশ দিনের অনুষ্ঠান ৪৫৪-৪৬৪

দ্বাপার-৫৮৯

দ্বিদেবত্য গ্রহ—ছই ছই দেবতার উদ্দেশে দের সোমরস; প্রাতঃসবনে এইরূপ তিন যোড়া গ্রহ ৰিহিত—মৈত্রাবরুণ, ঐক্রবায়ব এবং আমিন ১৮৭-১৯৬

দ্বিপদা--৩৩২

ধন্ম -- ৮৮

ধর্ম্ম--রাজা ধর্মের রক্ষাকর্ত্তা ৬৪৬

ধানা---সবনীয় পশুকর্মে বিহিত হব্য ১৮৪-১৮৬

ধামচ্ছৎ--২৩৭

ধায়্যা—সংখ্যা পূরণের জন্ম যে অতিরিক্ত মন্ত্র যোগ করা হয়—দীক্ষণীয় ইষ্টিতে সামিধেনী মন্ত্রের ধায়্যা ৭ শাস্ত্রান্তর্গত স্কুক্ত মধ্যে ধায়্যা ২৫৬,২৫৭

ধারা গ্রান্থ — সোমরস আধবনীয় পাত্র হইতে দ্রোণকলসে ঢালিবার সময় পতত্ত সোমধারা হইতে যে গ্রহ আহতির জন্ম লওয়া হয় ২২৫

ধিষ্ণ্য — সোমযজে মহাবেদির পশ্চিমাংশে সদংশালা নামে মণ্ডপ থাকে; ঐ মণ্ডপে সারি সারি ছয়টি অগ্নিস্থান নির্মিত হয়; ঐ অগ্নিস্থানের নাম ধিষ্ণা; সোমযাগের সময় অজ্বাবাক, নেষ্টা, পোতা, নাহ্মণাচ্ছংশী, হোতা ও মৈত্রাবরুণ এই কয়জন ঋত্বিক্ যথাক্রমে ঐ ছয় ধিষ্ণো বিসিয়া মন্ত্র পাঠ করেন। এই ধিষ্ণা শ্রেণির ছই প্রান্তে ছই থানি ছোট ঘরে আর ছইটি ধিষ্ণা বা অগ্নিস্থান থাকে; তাহাদের নাম আগ্নীপ্রীয় ও মার্জ্জালীয়। সোমযাগের পূর্বাদিন আহবনীয় অগ্নি ঐষ্টিক বেদি হইতে আনিয়া আগ্নীপ্রীয় ধিষ্ণো রক্ষিত হয় (অগ্নীষোম প্রণয়ন দেখ), সোমযাগের দিন যাগারন্তে আগ্নীপ্রীয় :ধিষ্ণা হইতে অগ্নি লইয়া অস্থ্য ধিষ্ণাগুলি আলিতে হয় ১০১

ধেন্স-৫১৮

নগর---898

নরাশংস--৫১৩

নরাশংস পঙ্ক্তি—১০৪

নবনীত->>

নবরাত্র—দ্বাদশাহের অন্তর্গত ৬৮৯

নবান্ধ—আগ্রয়ণেষ্টির পূর্ব্বে নবান্ন ভোজন নিষিদ্ধ ৫৭৫

নাকপৃষ্ঠ—যজমানের নাকপৃষ্ঠ লোকপ্রাপ্তি ৪৯৯

नाश-रखी ७७>

नानम-नाम ०२२,०००

নাভানেদিন্ঠ স্ক; তৎসম্বন্ধে আথায়িকা ৪৩০ সহচর মন্ত্রের অন্ততম ৪৩২ শিল্প শস্ত্রের অন্তর্গত ৫৩৬

নাভি—অঙ্গবিশেষ ৭৩, উত্তর বেদির মধ্যস্থান, এইখানে পশুষাগ ও সোদ-যাগের জম্ম আহবনীয় অগ্নি স্থাপিত হয় ১১ অগ্নিপ্রাণয়ন দেখ।

নারাশংস-চমসের বিশেষণ ১৮৫ ত্রৈত চমস দেখ।

নারাশংস সূক্ত--৫৩৭

নারাশংসী ঋক—৫৪৭

নিগদ—যজুম স্ত্র বিশেষ—ইহা উচ্চম্বরে পাঠা। বসতীবরী ও একধনা জল মিশ্রণ কালে হোতৃপাঠা নিগদমন্ত্র ১৭৫,১৭৬ স্থব্রহ্মণাা নামক ঋত্বিক্ কর্তৃক পাঠা স্বহ্মণাা নিগদ ৪৮৬; এই নিগদ পাঠের নাম স্বহ্মণাাহ্বান ৪৮৭

নিগ্রাভ্য-হোত্চমদ দেখ।

নিধন—সামের যে অংশ উদ্গাতা ও তাঁহার ছই সহকারী এক স**লে গান** করেন ২৬৯

निम्नी-अञ्चित्भव २१8

নিনদ সাগ—৫৪৮

নিয়োক্তা-নিয়োজন কর্তা ৫৯১

নিয়ে জন—যজিয় পশুর যূপে বন্ধন ৫৯১

নির্ব্বপণ-প্রোডাশ প্রস্তুত করিবার জন্ম অধ্বর্যু কর্তৃক শূর্পে ত্রীহিষবাদি গ্রহণ ৩

নিবিৎ—শাস্ত্রাস্তর্গত শক্তের মধ্যে কতিপর সংক্ষিপ্ত পদযুক্ত মন্ত্র প্রক্রেপ করিতে হয়; ঐ সকল মন্ত্রের নাম নিবিৎ মন্ত্র ২০৪,২০৫, আজাশস্ত্রের অস্তর্গত নিবিৎ ২০৬ ব্যুৎপত্তি ২৪০

निविक्तान-गञ्जभार्या निविद माख्य ज्ञांशन २८०-२८०,२०७

নিবিদ্বানীয় সৃক্ত-শস্ত্রান্তর্গত যে হক্তের মধ্যে নিবিৎ স্থাপিত হর ২০৬

নিষাদ-৬৪৩

নিক্ষ--৬৬২

**নিক্ষাস**—8•

নিক্ষেবল্য শস্ত্র — শাধান্দিন সবনে বিহিত শক্ত ১০২,১৬৪-২৭১

নিহ্নব—তান্নপ্ত কর্ম্মের পর যজমান ও ঋত্বিক্গণ কর্তৃক ভাবাপৃথিবীর উদ্দেশে প্রণাম অনুষ্ঠান ৯৩

নীচ্য-পশ্চিমদিক্ নিবাদী জাতি ৬৪৮

नीथ-कर्म २১१

নেষ্টা—তন্নামক ঋত্বিক্—ঋতুযাজে যাজ্যাপাঠক ১৯৭ তৃতীয় সবনে তৎকর্ত্বক পাত্নীবত গ্রহযাগকালে যজমানপত্নীর আনয়ন ৪৮৮

(नोका-०), ७०१

নোধস সাম—১৮৬

ন্যাব—ক্ষত্রিরের ভক্ষ্য ৬১৪ কুরুক্কেত্রে ন্যগ্রোধের উংপত্তি ৬১৪ নৃতি ্থ—প্রাতরমূবাকের মন্ত্রপাঠে উচ্চারণের বিশেষ বিধি ৪০৬,৪০৭

পঙ্ক্তি ছন্দঃ-- ২ •

পঞ্চজন-->৮০

পঞ্জনীয় ঋক-২৮৫

পঞ্চদশ স্তোম—৩০৯ স্তোম দেও।

পঞ্চমানব—৬৬৩

প্রাক্ত্রী—যে ষজমানের জন্ম পাঁচ অবদানে হ্ব্যগ্রহণ করিয়া আছতি দেওরা হয় ১৫৮ অবদান দেখ।

প্রত-জপমন্ত্র ১৮৫

পাত্রী—যজমানের পাত্রী—ইনি যজ্ঞের ফলভাগিনী; সপাত্রীক যজমান দীক্ষাগ্রহণ করেন; যজ্ঞভূমিতে গার্হপত্য অগ্নির নিকটে ইহার নির্দিষ্ট স্থান ও আসন থাকে।

পত্নীশালা—গার্হপত্যের দক্ষিণপশ্চিমে যজমানপত্নীর বসিবার স্থান ৪৫৫ পত্নীসংযাজ—দেবপত্নীদের উদ্দেশে গার্হপত্য অগ্রিতে যাগ ৪০,৩১৫ পদ্দ—৫৬২

প্যুস্তা-হগ্ধমিশ্রিত দধি ১৮১,১৮৪

পরম ব্যোম—৬৩৬

পরমেষ্ঠী--৬৪৬

পরার্দ্ধকাল-৬৫>

পরিষ্ণাণ-দ্যাবশিষ্ট কার্চ; তাহা হইতে ক্লবর্ণ পশুগণের উৎপত্তি ২৮৯

প্রিপ্রি—আহবনীয়ের তিন দিক্ তিন থও কার্চ দারা বেষ্টন করিয়া রাখিতে

ইয় : ঐ কার্চখণ্ডের নাম পরিধি ৬১৮

পরিবাপ-স্বনীয় পশুষাগে ব্যবহার্য্য ১৮৪,১৮৬

পরিবৃত্তি-বালপরী ২৬৫

পর্ব-৮৮

প্র্যুগ্রিক্রণ—চারিদিক্ বেষ্টন করিয়া অমি পরিস্রামণ; প্রোডাশাদি হোম-দ্রব্যের পর্যায়িকরণ আবশ্রক; পশুষজ্ঞে পশুর পর্যায়িকরণ ১৩৪

প্র্যায়—অতিরাত্র যজে রাত্তিক্বত্য দোমপানের পর্যায় ৩৩৭

পর্য্যাহাব--২৮৩

পর্ব্বত-১৭২

어에게->>>

প্রমানস্তে ত্রি—সোম ছাঁকিবার সময় গীত স্তোত্ত ২৫৫ স্তোত্ত দেখা।
প্রিত্র—বদ্ধার কোন দুবাকে পূত বা বিশ্বন করা হয়। দর্ভ পরিত্রে আজ্যাদি
দ্রবা সংস্কৃত হয়। সোম ছাঁকিবার জন্ত মেষলোমনির্শ্বিত দশাপবিত্র ৫৭৬
প্রশ্ক—১৬৬

প্র চর্ম্ম —প্র বন্ধ —প্র হার্গ —নির্দ্র পশুবন্ধ সন্দর পশুবাগের প্রকৃতি। ঐতরের ব্রাহ্মণের অগ্নীবোমীর পশুপ্রকরণে পশুবাগের অধিকাংশ অনুষ্ঠান বির্ত্ত ইইরাছে। অনুষ্ঠানক্রম অনেকাংশে ইপ্টিযজ্ঞের মত; পশুসংক্রান্ত কতিপর বিশেষ বিধি আছে, যথা যুপনির্দ্ধাণ ১১৬, যুপসংস্কার—অন্তর্ন, উচ্ছুরণ বা উন্নয়ন ও রশনাবেষ্টন ১১৯-১২৫ পশুর সংক্রার ও বন্ধন (নিয়োজন দেব) প্রধান যাগের পূর্বে এগার দেবতার উদ্দেশে এগার প্রযাজ্যাগ ও তদর্থ হোতার পাঠ্য যাজ্যামন্ত্র বা আপ্রীমন্ত্র (আপ্রী দেব) ১২৯-১৩০, পশুর পর্যাগ্রিকরণ ১৩৫ তংপরে বধস্থানে (শামিত্র দেব) নর্মকালে শমিতার প্রতি হোতার পাঠ্য অনুজ্ঞামন্ত্র (অন্ত্রিশুরণ দেব) ১৩৬-১৪২ শ্বাসরোধন্বারা বধ (সংজ্ঞপন); পশুর উদর হইতে বপা গ্রহণ করিয়া তদ্ধার। অন্তিমপ্রযাজাহতি, ১৫৫ ত্বতাক্ত তথ্য বপানিক্রারা বপান্তোকাছতি ১৫২ প্রধান দেবতার উদ্দেশে বপানার

১৫৭ পশুবাগের আহ্বন্ধিক পুরোডাশবাগ ১৪৪,১৪৬ ও তদর্থ স্থিষ্টর্কংবাগ ও ইড়াভক্ষণ ১৪৬ মনোতা ও বনস্পতির বাগ এবং শামিত্র অগ্নিতে পক পশ্বশ্ব বারা প্রধান দেবতার বাগ স্থিষ্টর্কংবাগ ও পশু-ইড়াভক্ষণ ১৪৭-১৪৮ তদনস্তর আহ্বন্ধিক একাদশ অন্থাজ ও একাদশ উপবাজ্ববাগ পত্নীসংবাজ ও ইষ্টিবাগাম্বারী অন্তান্ত কর্ম্ম। অগ্নিষ্টোম বজ্ঞের উপলক্ষে তিনটি পশুবাগ বিহিত; (১) সোমবাগের পূর্বাদিন অগ্নীবোমপ্রণায়নের পর অগ্নি ও সোমের উদিষ্ট অগ্নীবোমীয় পশুবাগ ১২৫-১২৮; (২) সোমবাগের দিনে স্বনীয় পশুবাগ ১২৭; এই বাগে এক বা একাদশ পশুর বাগ বিধেয়। প্রাতঃস্বনে বণাবাগ পর্যান্ত সম্পন্ন করিয়া মাধ্যন্দিনে পশ্বশ্ব অগ্নিতে পাক হয় ও তৃতীয় স্বনে পশ্বশ্ববাগ করিয়া আহ্বন্ধিক অনুষ্ঠান সম্পন্ন হয়। পশুবাগের সম্পূর্ণতার জন্ত পুরোডাশ বাগ বিধেয়; তিন স্বনেই তিনবার পুরোডাশ বাগ কর্ত্তব্য ১৮২ এবং পুরোডাশের সঙ্গে সঙ্গে সঙ্গে বাল করন্তাদি কতিপয় দ্বব্যেরও বাগ বিধেয় ১৮৪,১৮৬। (৩) সোমবাগান্তে অবভ্রম্বানের পর ও উদ্বনেটির পর বন্ধ্যাগাভী বা র্বদারা অনুবন্ধ্য পশ্ববাগ কর্ত্তব্য ১৮৫,৬০২,৬২১

পশুবিভাগ—ঋত্বিক্গণের মধ্যে পশুবিভাগ ৫৬১

পাক্যজ্ঞ —গৃহ অগ্নিতে সম্পাত যজ্ঞ, গৃহস্ত্তের নির্দেশামুসারে সম্পাত্ম; গৃহস্ত্তভেদে গৃহস্থের পাকষজ্ঞ বিভিন্ন ৩•৩

পাত্মীবত গ্রহ—হতীয় সবনে ব্যবহার্যা ৪৮৭

পাত্য--৬৬৬

পারেজন-একধনা আনিবার সময় যজমানপদ্মী কর্তৃক আনীত জল।

পার্গেষ্ঠারাজ্য—৬৩১

পারিকিতী ঋকৃ—৫১৮

পারুচ্ছেপ ছন্দ<sup>---8২8</sup>

পার্স্থ—৫৬১

পাশ-নিশ তি দেবতার পাশ ৩৫٠

পিগুপিতৃযজ্ঞ—৩০৩

পিষ্টক->৪৫

পুনরভিষেক--রাক্ত্রবজ্ঞে অর্গ্রান ৬২৯-৬৪৪

পুরী—হর্গ—লোহময়, রজতময়, স্বর্ণময় ৮০ পুরীষ—১৫১

পুরীষ মন্ত্র-৩০৬

পুরোডাশ চাউলের কটি। অধ্বর্থ স্বহস্তে প্রস্তুত করেন; ধান কৃটিয়া চাউল বাটিয়া দেই চাউলবাটা গার্হপত্যের অঙ্গারে তপ্ত কপালের (ছোট ছোট খোলার) উপর দেঁ কিয়া প্রস্তুত করা হয়। আহতির সময় ছই খণ্ড (পঞ্চাবত্তী যজমানের পক্ষে তিন থণ্ড) কাটিয়া জুহুতে গ্রহণ করা হয় ও নীচে ও উপরে য়ত নিলে উহা চারি (পঞ্চাবত্তীর পক্ষে পাঁচ) অবদানে পরিণত হয়; অধ্বর্যু জুহু হইতে উহা আহবনীয়ে অর্পণ করেন। অবশিষ্ট কয়েক থণ্ড (ইড়া, প্রাশিত্র, ষড়বত্ত ইত্যাদি) যজমান ও ঋত্বিকেরা যথাবিধি ভক্ষণ করেন। ভিন্ন ভিন্ন দেবতার উদ্দিষ্ট পুরোডাশের কপালসংখ্যা ভিন্ন ভিন্ন ৩, ১৮০ পশুযাগের সম্পূর্ণতার জন্ম আমুষ্কিক পুরোডাশে যাগবিহিত ১৪৪ তৎসম্বন্ধে আখ্যায়িকা ১৪০,১৮২,১৮৬ পশুযাগ দেখ।

পুরোধা—৬৯৫

পুরোধাতা-\*

পুরোহতুবাক্যা—অহুবাক্যা দেখ।

পুবোরুক্—আজ্যাশন্তের অন্তর্গত "অগ্নির্দেবেদ্ধং" ইত্যাদি নিবিৎ ২১৯,২২৩,

পুরোহিত-পুরোহিতের প্রবর বাবহার ৬০৭ স্বতশেষ ভোজন ৬০৮ পুরো-হিত প্রশংসা ৬৬৬-৬৬৯ পুরোহিত নিয়োগ ৬৭০

পূতভূৎ—ছাঁকিবার পর দেই পূত (বিশুদ্ধ ) সোমরস রক্ষার জন্ম জন্মতর বৃহৎ পাত্র ৬১৭ অভিষব ও চমস নেথ।

পূর্ণমান-পূর্ণমায় সম্পাত ইষ্টিষাগ ৬ ইষ্টি দেখ।

পূৰ্ণিমা-৫৮০

পূর্ত্ত-স্মার্ত্ত কশ্ম ৬০৬ ইপ্টাপূর্ত্ত দেখ।

পূর্বাপক -- উরুপক ৫৮০

পৃথিবী—পৃথিবী অস্তবিক ও ছালোকের স্টি ৪৭৬ পৃষ্ঠ—৫৫ পৃষ্ঠ স্তোত্র—<sup>৩৬৮</sup> স্তোত্ত দেখ।

शृष्ठी सफ्ट्—०००,४०१ सफ्ट (नथ)

পোতা-অন্তম ঋতিক্-ঋত্যাগে যাজ্যাপাঠক ১৯৭

প্রাট্রগ্রনাস্ত্র –প্রাতঃসবনে হোতৃপাঠ্য দ্বিতীয় শস্ত্র ২০২,২২৫-২৩০

প্রকৃতি যুদ্জ — ইষ্টি, পশু, দোম প্রভৃতি প্রত্যেক শ্রেণির যজের একটি যজ্ঞ প্রকৃতি; অন্তপ্তলি তাহার বিকৃতি। বিশেষ বিধি বা বিশেষ নিষেধ না থাকিলে প্রকৃতি যজের সমুদর কর্ম বিকৃতি যজেও অনুষ্ঠেয়। সমুদর ইষ্টিযজের প্রকৃতি পূর্ণনাস্টে, পশুযাগের প্রকৃতি নিরুত্ পশুবন্ধ, ঐকাহিক সোম্যজ্ঞের প্রকৃতি অগ্নিষ্টোম >

প্রাপ্য—শত্ত্বের অন্তর্গত ছই ঋক্কে কোন কোন চরণের পুনরাবৃত্তির ধারা তিন ঋকে সমান করিলে প্রগাথ হয় ২৫১,২৫৬,২৫৯

প্রচার - যাগার্হ্চান ৪৭৯

প্রকাপতিতকু মন্ত্র—৪৬১

প্রাণ্যান—সন্মুথে অর্থাং পূর্কদিকে নয়ন—ষথা অগ্নিপ্রণয়ন, অগ্নীবোমপ্রণয়ন ৯৫ তত্তং শব্দ দেখ।

প্রণব—ওঁকার, প্রণবোংগত্তি ১৭৬

প্রতিগর—শস্ত্রপাঠের পূর্বে আহাবের প্রত্যুত্তর ২০০,২৪৬ শস্ত্র দে**ব।** 

প্রতিপ্র-শত্তের প্রথম মন্ত্র ২৫১,২৫৫

প্রক্রিপ্রস্থাতা --- অধ্বর্যুর সংকারী; ইষ্টিযজ্ঞে প্রতিপ্রস্থাতা অনাবশ্রক; প্রবর্গে পশুযাগে ও সোমযাগে আবশ্রক ৬৯,৫৬১

প্রতিরাধমন্ত্র—৫৫২

প্রতিহর—প্রতিহর্তায় গেয় সামাংশ ২৬৯

প্রতিহর্ত্তা—উদ্গাতার সহকারী সামগায়ী ঋত্বিক্ ৪৫৭

প্রত্যবরোহণ-৩•৩

প্রপদ মন্ত্র-৬৪১

প্রসংহিষ্ঠীয় সাম— ১২৪

প্রায়াজ-প্রধান যাগের পূর্বে সম্পান্ত যাগ। ইটিযক্তে প্রযাজসংখ্যা পাঁচ; শুশুবাগে এগার ১২৯ পশুবাগে অভিমুগ্রয়াজ ১৫৫ ইটিযক্ত, পশুবাগ ও আগ্রী দেখ। অগ্নিষ্টোমের প্রাসঙ্গিক কোন কোন ই,টবজ্ঞে প্রবাজ অনাবশ্রক; ইটিবজ্ঞ দেখ।

প্রবর— ৫ • ৯,৬ • ৭ আর্ষের দেখ। যজমানের পূর্বপুরুষগণের মধ্যে যাঁহারা মন্ত্রপৃষ্টা ঋষি ছিলেন, তাঁহাদের অগ্নিকে আহ্বান করিয়া ইটিযজ্ঞাদি আরম্ভ করিতে হয়; ঐ অগ্নির নাম প্রবরাগ্নি ও আহ্বানের নাম প্রবর-প্রবরণ।
ইটিযজ্ঞ দেখ।

প্রবর্গ নেনামবাগে অধিকারলাভার্থ তংপুর্বে তিন দিন অনুষ্ঠের কর্ম। ছই দিন পূর্বাহ্নে ও অপরাহ্নে এবং তৃতীর দিন পূর্বাহ্নে ছই বার অনুষ্ঠের। উপদিন্টির পর প্রবর্গা কর্ত্তবা। ছর জন ঋত্বিক্ আবিশ্রক—ব্রহ্না, হোতা, অবর্গা, অগ্রীং, প্রতিপ্রস্থাতা। প্রধান হব্যের নাম ঘর্ম—মহাবীর নামক মৃংভাণ্ডে গোহ্র ও ছাগহ্র মিশাইরা পাক করিয়া ইহা প্রস্তুত হয়; অবর্গ্য মহাবীর নির্মাণ ও ঘর্মপাক হইতে আহু তিদান পর্যান্ত কর্ম করেন; প্রতিপ্রস্থাতা তাঁহার সহকারী; প্রস্তোতা সামগান করেন; হোতা প্রত্যেক কর্ম্মের অনুকৃল স্ততিমন্ত্র বা অভিষ্টব মন্ত্র পাঠ করেন। যাগান্তে সকলে ঘর্মশেষ ভক্ষণ করেন। ৬৮-৮২ ঘর্মা, মহাবীর, অভিষ্টব দেখ।

প্রবহণ-পূর্ম্যে বহন-দোমপ্রবহণ দেখ ৪৩

প্ৰবহলকা ঋক্-৫৫২

°প্রা∤স্ত† —তল্লামক ঋত্বিক্; নামান্তর সৈত্রাবরুণ ৪৮১

প্রস্পণ — সোমবাগার্থে অধ্বর্গপ্রম্থ কতিপর ঋরিকের সারি বাঁধিয়া সদঃশালা প্রবেশ ১৮•

প্রস্তাব-প্রস্তোতার গের সামাংশ ২৬৯,৪৫৯

প্রস্ত্রেভা—উলাতার সহকারী সামগারী ঋত্বিক্ ৪৫৭,৪৮০

প্রস্থিত যাজ্যা—চৰসাছতিকালে বিষ্ণান্থ চনসী ঋষিক্লের পাঠ্য বাজ্যা ৪২০,৪৯৯ প্রহাত —পাক্যজ্ঞ ৩০৩

প্রাণ্বংশ—প্রাচীনবংশ— দেবব জনভ্ষির উপর নির্দ্ধিত মণ্ডপ —ইহার ছাদের (চালের) মধ্যন্থিত বাঁশ (বংশ) পশ্চিম হইতে পূর্বে বিস্তৃত। দীকা হইতে অগ্নীবোমীর পশুবাগের পূর্বে পর্যান্ত সমুদ্র কর্ম এই মণ্ডপ মধ্যে নিপার হয়; ইহার মধ্যেই ঐষ্টিক বেদি ও তাহার তিন দিকে তিন অগ্নি এবং পত্নীশালা থাকে ১২

প্রাচ্যগণ-- ৬৪৮

প্রাণ-বায় ২৬ নয়টি ৫৫ মন্তকে সাভটি ৬৬,৬৭,২২৯

প্রাতরকুবাক-সোম্যাগের দিন স্থ্যোদ্যের পূর্ব্বে হোভার পাঠ্য মন্ত্রসমূহ ১৬০-১৬৯

প্রাতঃসবন-->११-२৩৫,२१৫ সবন দেখ।

প্রায়ণ--আরম্ভ ৩১১

প্রায়ণীয় ইন্তি—অগ্নিষ্টোমের আরম্ভস্চক ইষ্টিযজ্ঞ, দীক্ষার পরদিন প্রাত:-কালে সম্পান্ত ২৫-৪৩ ইষ্ট দেখ।

প্রায়শ্চিত্ত—ঋত্বিক্লোষে ৩১৮ অগ্নিহোত্তে ৪৬৬ বিবিশ ৫৬৩-৫৮৩

প্রিয়ঙ্গু—১৫২

(25-c+8

প্রেম্ব্—ৰম্ভবারা কর্মাফুষ্ঠানে প্রের্ব বা অনুজ্ঞা ১৩৫

ৈপ্রস্ব মান্দ্র—প্রেষণার্থ অনুজ্ঞামন্ত্র, উচ্চে পাঠ্য, যথা অধ্বর্যু কর্তৃক হোতাকে অগ্নিমন্থনে অনুবচনপাঠার্থ প্রৈষ ৫৬ প্রবর্গ্যে অভিষ্টবপাঠার্থ প্রৈষ ৬৯ অগ্নি-প্রেমনপ্রৈষ ৯৫ প্রাভন্নমূবাকে ১৬০,১৬২ ইত্যাদি। প্রৈষ নামের তাৎপর্যা ২৪০,৫০৮-৫০৯

প্লক্ষ-ক্ৰিয়ের ভক্ষা ৬১৬

ফলক-৬>१ अधिषवण ফলক দেখ।

বক্ষঃ---৫৬১

বৃহিঃ---ৰজে ব্যবহাগ্য কুশ ৬, ৮৮

বহিষ্পাবমান স্তোত্ত--> স্ব স্তোত্ত দেখ।

**वह्त् ह**—श्रायमी २>२

রুহ্ৎ সাম- १৪,৩৫৭,৩৮৮,৬২৩

বুহতী---২•,১৬•,৩৭৯

বুহদ্দিব সাম—৩৫৯

ব্ৰহ্ম—কোণাও ব্ৰাহ্মণ কোণাও ব্ৰাহ্মণত্ব অৰ্থে প্ৰযুক্ত ৪৬,৪৭,৭০,৮২,৯৬,১১০, ২০৪,২১৭,২৪৩,৩৫২,৪৮০,৬০৩,৬০৪,৬৩৭,৬৪৭ বেদবাক্যঅৰ্থে ১৬২,৪৮০

ব্রহ্মপরিমর—৬৭২

ব্রহ্মবর্চ্চদ—১৮,: ۹۹

ব্ৰহ্মবাক্য-বেদৰাক্য ১৬১,১৫২

**बन्न वामी-**मशंबम (मथ।

ব্ৰহ্মদাম-- ৩৬

ব্রহ্ম|—চতুর্বেদী ঋত্বিক্—সর্বকর্মের পরিদর্শক ৮০ ব্রহ্মার কর্ত্তব্য ৪৭৮-৪৮১ ব্রহ্মার ভাগ ৪৮০

ব্ৰেক্ষাত্য মন্ত্ৰ—৪৬২,৪৬৩

বান্ধাল ৬৩,৯১,:৫৩,৫৮৮,৬০১,৬১২,৬৫২,৬৬৫

ব্ৰাহ্মণাচছংসা—শহুতম ঋত্বিক্—ঋতুযাগে যাজ্যাপাঠক ১৯৭ শস্ত্ৰপাঠক ৩২৫ হোত্ৰক দেখ।

ত্ৰীহি-->৪৪,৬৫২

ভরত দ্বাদশাহ--৩৭৭ বাদশাহ দেখ।

ভাবনাহোম-৪৬৭

ভাস সাম-৩৬৮

ভিষক্--৬৯,৪৮•

**ভূতসকল**—২২•,২২৩ ি

ভূতেচ্ছৎ মন্ত্ৰ—৫৫৭

ভোজ--৬৪৬

ভোজপিতা—৬৪৬

ভৌদ্যা – ৬৩১

মকার—ও দেশ।

दक्त्य-१८३

म्रान-००३

মণিকা—৫৬২

म् --- ज्यम् १४६

মধু—৬০০,৬৫৭

মকুষ্য—২৮৩

মন্ত্র—মত্র ত্রিবিধ—পত্মমত্র ঋক্, গল্পমন্ত যজ্ং, গের মত্র সাম। এই ত্রিবিধমন্ত্রাত্রক বিফার নাম ত্রন্ধীবিফা। সাধারণতঃ হোতা ঋক্, অধ্বর্যু যজ্ং ও
উল্যাতা সাম উচ্চারণ ধারা কর্মসম্পাদন করেন। এত্বাতীত সাধারণতঃ
ঋক্ উচ্চে যজ্ং উপাংশু অরে, পাঠা; সামমন্ত্র উচ্চে গেয়। এত্বাতীত প্রৈমন্ত্র
বা আদেশমন্ত্রকেও চতুর্থ শ্রেণির মন্ত্র বলিয়া গণ্য করা হর। উচ্চে
পাঠ্য নিগদমন্ত্র যজ্মন্ত্রের অন্তর্গত। অলাক্ষরযুক্ত নিবিংমন্ত্র শস্ত্রন্ধ্রে পাঠ্য। নিবেধ না থাকিলে সমুদ্র কর্ম্ম সমন্ত্রক কর্মীর। তত্তৎ শব্দ

মৃত্ন---২০০ অগ্নিস্থন দেখ।

মন্থাবল-জন্ত ২৭৪

মন্থী—প্রাভঃসবনে বাবহৃত গ্রহ ১৯৬ সবন দেখ।

নকেত্বতীয় শস্ত্র—माधान्तिनगरम পাঠা ২০২,২৫১-২৬৪ শত্ত দেও।

মৰ্ত্ত্য—৬৬৩

মস্তক—৫৬২

মহাদিবাকীর্ত্তা দাম-ত

মহানাদ্দী ঋক্—৩৩১,৩৩৬,৪১৮

মহাত্রীহি<sup>—৬৫২</sup>

মহাভিষেক—এক মহাভিষেক ৬৪৮-৬৪৯ ক্ষত্তিবের মহাভিষেক ৬৫০-৬৫৯ দ্বালার মহাভিষেক বিষয়ে পৌরাণিক দৃষ্টান্ত ৬৫৯-৬৬৫

মহাবদ--ব্ৰশ্বাদী ৪৭৮

মহাবালভিং-বিদ্নতির প্রকারভেদ ৫১৯ বিদ্রতি দেখ।

মহাবার নক্ষীকের মাটি, বরাহের উংথাত মাটি ও বিশুদ্ধ মাটি মিশাইয়া তাহাতে ভাও গড়িয়া উহাকে আগুনে পোড়াইলে মহাবীর নির্মিত হয়। প্রবর্গ্য কর্ম্মে এই মহাবীরে ঘর্ম্মপাক হয় ৭১ প্রবর্গ্য ও মর্ম্ম দেখ।

মহাব্রত্ত—সংবংসঙ্গদত্রের অন্তর্গত অনুষ্ঠান ৩৫৯

মহিধী-রাজপত্নী ২৬৫

মাদকতা —৩১ সোমরসের মাদকতা ১৮১,৪৮২

गांधानिन मन्ब-२०)-२१),२१० मनन (मथ।

মানব--৬৬৩

মানস গ্রহ-৪৫৫

মাকুষ-নামের তাৎপর্যা ২৮৮

মা্যা-->>৽,৬৬৩

মাস -- १,৪০,৬৪

মাহারাজ্য--৬০১,৬৫৬

মাংস-->৽৽

` মিথুনত্ব—᠈ • ৽

मुक्क ज्ञा-- ५२ २

মুগ -২৮৮ হন্তী ৬৬০

मृजुर---२४३

মেথী > • ٩

মেদ--১৫৩,১৭৪

মেধ—যজির ভাগ ১৩৭

Cबाक्षर--यक्करयांगा ८৮७

মেনি-১৬৬

মৈত্রাবর্ত্ত।—হোতার সহকারী ঋত্বিক্—ইষ্টিযজ্ঞে বা প্রবর্গ্যে অনাবশুক, পশুকর্ম্মে ও সোমযজ্ঞে আবশুক। সাধারণতঃ ইনি অনুবাক্যা পাঠ করেন এবং হোতাকে যাজ্যাপাঠে অন্ত্রজা দেন। সোমযজ্ঞে ইহার নির্দিষ্ট শস্ত্র আছে। মৈত্রাবরুণের কর্ম ১৩৫,১৯৫-১৯৭ হোত্রক দেথ। মৈত্রাবরুণ গ্রহ—অন্ততম দিদেবত্য গ্রহ—পদ্মভামিশ্রণ ১৮১, ১৮৮,১৯৩ প্রাতঃস্বন দেথ।

যজনান—গাঁহার হিতার্থ যজ্ঞসম্পাদিত হয় ৬ যজমানের দীক্ষা ১০—১৫ যজন—যাগ ২৭
যজুকে ৮২ মন্ত্র দেখ।
যজুকে দিক উৎপত্তি ৪৭৬
যজ্ঞক ৬,২৬,২)২ যজ্ঞসৃষ্টি ৫৯৯
যজ্ঞক জু —৩০৩
যজ্ঞকাথা—৩১১,৪৭২,৬৫৯,৬৬০
যজ্ঞপতি—৪৬৬
যজ্ঞাযজ্ঞিয় শাস্ত্র—তৃতীয়সবনে পাঠ্য ২৫১
যব—১৫১,৬৫২

যাগ — দেবতার উদ্দেশে দ্রব্য অর্পণ — সাধারণ । অধ্বর্যু আহবনীর অগ্নিতে দ্রবানিক্ষেপ করিয়া যাগ করেন। তৎপূর্বের হোতা যাজ্যামন্ত্র পাঠ করিয়া বৌষট্ উচ্চারণ (বষট্কার) করেন। যাজিকেরা যাগ ও হোম এই উভয়ে পার্পক্য করেন। যেথানে অধ্বর্যু বষট্কারান্ত মন্ত্রের পর দাঁড়াইয়া আহতি দেন, তাহা যাগ; আর নেথানে স্বাহাকারান্ত মন্ত্রে বিসিয়া আহতি দেওয়া হয়, ভাচা হোম। ২৭ যাজ্যা—বাগের পূর্বের হোতা (বা তাঁছার সহকারী) কর্ত্রক উচ্চারিত যাগমন্ত্র—"যে যজামহে" এই আগু: উচ্চারণ করিয়া পরে নিদ্ধিষ্ট যাজ্যামন্ত্র পঠিত হয়; তৎপরে বষট্কার হয়; ক্তরাপ "অর্যে বীহি" বলিয়া পূন্রান বষট্কার (অন্তরষট্কার) হয়। ঐতরেররাক্ষণে ইষ্টি, পশু ও সোম্যাগের বিবিধ যাজ্যামন্ত্র ব্যাথাত ছইয়াছে। ১৭

যুপ--পশুবন্ধনার্থ দারুগুদ্ধ। যুপনির্মাণ হইতে যুপসংশ্বার ও যুপের উচ্ছুরণ (উব্বোলন) পর্যায় অধ্বর্যুর কার্যা-- হোতা তদমুক্ল অন্তব্যন পাঠ করেন। যুপ নির্মাণ ১১৬ : যুপ বজ্বস্করপ ১১৭ যুপকার্গ ১১৭,১১৮ যুপাঞ্জন ১১৯ বৃপোচ্ছুরণ ১২•,১১৯-১২৫ অগ্নিজে নিক্ষেপ ১২৬ স্বরুহোম ১২৭ পশুযাগ দেখ।

যোগ-৫২

বোগকেন-৫২

যোনি—প্রগাথদ্বয়ের মধ্যে প্রথম প্রগাথ ২৯৩ অফুরূপ দেও।

যৌধাজয় দাম-২৫৫

রজত—৮০

র্থ--->>২ রথচক্র ৩১০,৪৭২

রথন্তর সাম—१৪,৩৫৭,৩৮৮,৬২৩

ররাটী—১০৬

রশনা-- বৃপবেষ্টন রজ্জ ১২৪

র'কা-প্রতিপদ্য্ক পূর্ণিমা ৫৮•

রাজকর্তা---৬৫৪

র্বাজন্য-- ৯৬,৩২৩,৫৯৯,৬০১,৬•৪

রাজসূয় যজ্জ-হরিশ্চন্দ্রের রাজস্য় ৫৯০ ক্ষত্রিয়ের অভিযেক ৬২৯ পুনরন্ধি-যেক ও মহাভিষেক দেখ।

রাজা---৫৯৮,৬৪৬,৬৪৯

রাজ্য—৬৩১

র†ষ্ট্র---৪৭৪,৬০৪

রাষ্ট্রগোপ—••

রিক্ত-বষট্কার-বিশেষ ২৩৬

ব্রেতঃ—৫,১৫৮ প্রজাপতিসিক্ত ২৮৮-২৮৯

রৈভী ঋকৃ—৫৪৮

রৈবত সাম—•৫৮,৬৮৮

রোহিত-রক্ত ২৮৭ ২৯০

রোহিত ছন্দ-৪২৩

রৌরব সাম--২৽

লুব্ধ---ঋক্পাঠের রীতি ১৩•

লোকত্রয়—১৯

লোম--->৫৯

লোকিক অগ্নি—শ্ৰোত বা স্বাৰ্ত্ত অগ্নি বাতীত সাধারণ অগ্নি, যাহাতে লৌকিক অন্নপাকাদি কৰ্ম্ম সম্পন্ন হয় ৫৭২

লোহ--৮৩

বক-জপমন্ত্র ১৮৫

ব্জু — ইন্দ্র বিবিধ বন্ধ ধারা রত্ত্রকে ও অস্থরদিগকে হত্যা করিয়াছিলেন। মতের বিজ্ব ৯২ যুপের বিজ্ব ১১৭ বিবিধ মন্ত্র, ছন্দ ও বাক্যের বজুত্ব ১২৫,১৬৩, ১৭৮,১৯৬,২০১,২০৯,২৩৬,২৩৮,৩২৭,৫২৯,৫৩৯ বজুর আরুতি ২০৯

বদ্ব—শতকোটি ৬৬২

বনস্পতি->>৮,৬৫২

বপা—পশুর উদরের উপর মেদ; ছুরি (শাস) ছারা পেট চিড়িয়া এই বপা বাহির করা হয়; ইহার কিয়দংশে একাদশস্থানীয় প্রযাজাততি হয়; কিয়দংশে আহবনীর আগ্নির উপর ঘ্রন্তসহিত ধরিলে যে বপাবিন্দু গলিত হয়, তদ্ধারা বপাস্তোকাততি হয়, অবশিষ্ট অংশ পাঁচ অবদানে আহতি দেওয়া হয়। ১৪১,১৪৫,১৫২,১৫২,১৫৭,১৫৭ পশুযাগ দেখ।

বপান্তোক-ৰপাবিশু ১৫২ বপা দেখ।

বর্ম্ম—৯১

বলিহরণ-পাক্যজ্ঞ ৩০০

वलीवर्फ- ४२,७४५

1×11--- 299

বসতীবরী—সোম্যাগের পূর্বনিন সান্ধানে তড়াগানি হইতে জল আনা হর; 
কৈ জলের নাম বসতীবরী; পরদিন প্রাতে আনীত একখনার সহিত মিশাইরা
উহা আধবনীরপাত্তে সোমরসগ্রহণার্থ ব্যবস্তু হয়। ১৭৪,১৭৫ অভিবব,
একখনা দেখ।

ৰষ্ট কার-- যাজ্যাপাঠের পর "বৌষ্ট্" উচ্চারণ; হোডা ববট্কার করিবা-

মাত্র অধ্বর্গু আহতি দেন; ৰষট্কারের প্রকারভেদ ২৩৪,২৩৬ যা**দ্যা ও** যাগ দেখ।

বহুতু-বিবাহে মাঙ্গণাদ্ৰবা ৩৪১

বাক্ —বাক্য-সাতপ্রকার ১৬৬ বাক্য সরস্বতী ২২৭ ব্রহ্মবাক্য দেখ।

বাক্যকৃট-৫-৯

বাজ-অন ১০৫

বাজপ্যে-সোমযজ্ঞ-অগ্নিষ্টোমের বিকৃতি ৩০৫

বাজিন-ঘোল ৮০

বায়ু--অগ্নির বায়্প্রবেশ ও বায়ু হইতে অগ্নির জন্ম ৬৭০

বাণ—বাণের তিন ভাগ ৮৮

বান্ত--যজ্ঞে দোষ ৩১৭

বালখিল্য সূক্ত- ৫২৯,৫৩৮

বাবাতা-বালপত্নী ২৬৫

বিকর্ণ সাম—৩৬৮

বিকৃতি যজ্ঞ ->, প্রকৃতি দেখ।

বিত্যুৎ—বৃষ্টিপ্রবেশ ৬৭২ বৃষ্টি হইতে জন্ম ৬৭৪

বিপ্র-৬১

বিভান্—লোকবিশেষ ৬০১

विता हे इन्न -- २> इन दिय।

বিরাট্ -- \$ 9,88৮

विद्य->>४

বিশ্বন-পশুহত্যা ৫৯১

বিশ্বজিৎ—সংবংসরসত্তের অন্তর্গত ৩৫৪,৫৪৪

বিশ্বরূপ—গুরুপতির পর জাত ১৬৫

বিষুব—বিষুবৎ—বিষুণাহ—সংবৎসরসত্তের মধাদিন ৩০৭,৩৫৪,৩৬৫,৩৭৫

বিষ্টু কি—ন্তোমসম্পাদ<sup>ের</sup> নিয়ম স্তোত্ত **দেখ**।

বিহুরণ—বিহার—বিহাতি—শঙ্কণাঠের রীতি ৩০•,৫৩৯,৫৪•

বুষন্ত -- মহাত্ৰতে সৰনীয় পশু ৩৭৬

বুষাকপি দূক্ত-৫৪২

বুন্তি—চক্রে প্রবেশ ৬৭২ চন্দ্র হইতে জন্ম ৬৭৪

বেদ—বেদের উৎপত্তি ৪৭৬

বেদি বজে আবশুক শ্রুগানি এবং হোমদ্রব্যাদি রাথিবার জন্ম বেদি নির্ম্মিত হয়;
অগ্নাগারে আহবনীয়ের পশ্চিমে থেদি থাকে। ইষ্টিযজ্ঞে নির্ম্মিত বেদি ঐষ্টিক বেদি;
অগ্নিষ্টোমে উহা প্রাচীনবংশমধ্যে থাকে; তাহার পূর্ব্যদিকে পশুযাগের এবং সোমযাগের জন্ত সৌমিকবেদি বা মহাবেদি নির্ম্মিত হয়। মহাবেদির উপরে পূর্ব্যাংশে
কুদ্রতর উত্তরবেদি নির্ম্মিত হয়; সোম্যাগার্থ আহবনীয় অগ্নি এই উত্তরবেদির
নাভিতে বা মধ্যস্থলে রক্ষিত হয়। বেদির উপর কুশ বিছাইয়া তাহার উপর স্রুগাদি
যজ্ঞায়ুধ ও হোমদ্রা রাথিতে হয়। ১৯,২৪০,৬৩০

বেন--নাভি ৭৩

বৈকর্ত্ত দাম—১৬২

বৈরাজ সাম—৩৫৭,৩৮৮

**বৈরাজ্য—৬১৬,৬**৩১

বৈরূপ সাম—৩৫৭,৩৮৮,৪০১

বৈশ্বদেব শস্ত্র—তৃতীয়সবনে পাঠ্য ২০২,২৭৯ শস্ত্র দেথ।

বেষিট্—১৯৫,২৩৬ বষট্কার ও অন্নবষট্কাব দেথ।

ব্যতিষঙ্গ—৪১

ব্যান্ত্র—৬০০ ব্যাঘ্রচর্ম্ম ৬২৯

व्यान-वांगु ১७२,১१२

ব্যাহ্নতি—ভৃ: ভৃব: স্ব: এই তিন পদ ২০৩,৪৭৮

वृाष्ट्र चानभार - ०११ नानभार (नथ।

ব্যোগ—৬৩৬

ব্রক্ত—ৰজ্ঞারন্তে যজমান সত্যদানাদি নিয়ম পালন স্বীকার করিয়া এতগ্রহণ ও যজ্ঞান্তে ব্রত বিসর্জ্জন করেন। অগ্নিষ্টোমে ব্রতগ্রহণের পর যজমানকে তিনদিন ব্রতহ্বা গাভীর হগ্ধ পান করিয়া থাকিতে হয়; হগ্ধের পৰিমাণ ক্রমশঃ কমাইতে হয়। এই হগ্ধপানের নাম ব্রতপান; ৮৮,৮৯,২০৩ যিনি যজমানকে এই পানার্থ

ছথ দান করেন, তিনি ব্রতদাতা ৫৬২ সোম্যাগের দিনে হবিংশেষ ভিন্ন অন্ত পানভোজন নিষিদ্ধ।

শকুন-১৬১,১৪২

माट्टी--४४৮

শ্যুক-প্রবর্গো ব্যবহৃত ৮২ খুর ৩৬৩

শ্মিত্য—পশুঘাতক ১০৬ পশুবধস্থান শামিত্র দেশ; সেইখানে স্থাপিত পশ্বক্ষ পাকার্য অগ্নি শামিত্র অগ্নি।

শ্রভ--:88

শল্য-৮৮

শল্যক – শজাক ২৭৪

শাস্ত্র—শংসন অর্থে দেবতার প্রশংসা বা স্কৃতি; যে মন্ত্রে শংসন হয় তাহা শাস্ত্র; সোম্যাগের স্বনত্রয়ে হোতা ও হোত্রকত্রয় (মৈত্রাবরুণ, রাধ্বণাচ্ছংসী, অচ্ছাবাক) আপন আপন ধিক্ষ্যে বসিয়া শস্ত্রপঠি করেন। প্রতি শস্ত্রের পূর্ব্ধে উদ্গাতারা স্থোত্র গান করেন; শস্ত্রান্তে অধ্বর্যু আহবনীয় অগ্নিতে সোমরস-গ্রহ আহতি দেন। ইতাই সোম্যাগের মুখ্য কর্ম্ম। অগ্নিপ্রোমে সমুদায় শস্ত্রসংখ্যা বার্টি; অস্তান্ত বিক্তবিজ্ঞে শস্ত্রসংখ্যা অধিক। উক্থায়াগে পোনের, ষোড়শীতে খোল, অতিরাত্রে একুশ; ঐতরেয়ব্রাহ্মণে এই স্কল শস্ত্র স্বিশেষে বির্ত হইয়াছে।

শস্ত্রপাঠের নানা স্ক্র নিয়ম আছে; শস্ত্রপাঠক প্রথমে তৃষ্ণীংজপ করেন; তৎপরে অধ্বর্গকে আহাবমন্ত্রে আহ্বান করিলে অধ্বর্গ প্রত্যুত্তরে প্রতিগর করেন। তথন শস্ত্রপাঠক ধিষ্ণোর সম্মুখে বসিয়া মনে মনে তৃষ্ণীংশংস জপ করিয়া শস্ত্রপাঠ আরম্ভ করেন। শস্ত্রের মধ্যে কতিপয় ঋক্ স্কুক্ত থাকে; ঐ স্কুই শস্ত্রের মুখ্য অংশ। কোন কোন স্কুক্তের মাঝে নিবিং মন্ত্র পাঠ করিতে হয়; যে স্কুক্ত নিবিৎ বসে, তাহা নিবিদ্ধানীয় স্কুত্র। শস্ত্রান্তে শস্ত্রপাঠক উক্থবীর্যা উচ্চারণ করিয়া দেবভার উদ্দেশে যাজামন্ত্র গড়িয়া বষট্কার করিলে পর আহবনীয়ের পার্শে দাঁড়াইয়া অধ্বর্গ গ্রাহাত্তি দেন মর্থাং নিন্দিষ্ট পাত্র বা স্থালী হইতে কিঞ্চিং সোমরস আহবনীয়ে অর্পণ করেন: যাজ্যাপাঠক সোমস্ত অধ্বে বীহিং বলিয়া পুনরায় বষ্ট্নার (অনুব্যট্কার) করিলে আর থানিকটা সোমরস অগ্নিতে আত্ত হয়।

পরে অধ্বর্ত সদঃশালার আসিয়া শক্ষপাঠকের সহিত একযোগে হতাবশিষ্ট সোমরস পান করেন। এইরূপে সোমবাগ নিস্পাদিত হয়।

একটি দৃষ্টাস্ত দিলে বিশদ হইবে। প্রাতঃসবনে হোতৃপাঠ্য প্রথম শস্ত্রের নাম আজাশস্ত্র; এই শস্ত্রপাঠের কিছুপুর্বে উল্গাতারা বহিপ্পর্বমানন্ডোত্র গান করেন। শস্ত্র পাঠারন্তে স্বকীয় ধিষ্ণ্যের পশ্চিমে প্রামুথে উপবিষ্ট হোতা তৃষ্ণীং ক্রপ করেন ১৮৫,২০০,২১৬

ভূষ্ণীংক্ষপ ২০০ :—"স্থ মং পদ্বগ্দে পিতা মাতরিখাচ্ছিদ্রা পদাধাং অভিদ্রোক্থা: কবয়: শংসন্ সোমো বিশ্ববিদ্নীথা নিনেষদ্ বৃহস্পতিক্রক্থা মদানি শংসিষদ্ বাগায়ুবিশায়ুবিশায়ুং ক ইদং শংসিষ্তি স ইদং শংসিষ্তি"।

পরে হোতার অধ্বর্গর প্রতি আহাব:—"শোংসাবোম্" [ভত্ত্তরে হোতাকে শশ্চাতে রাথিয়া হাতে পায়ে ভর দিয়া উপাবষ্ট ২১৬ অধ্বর্গর প্রতিগর "শংসামো-দৈবোম্"] পরে হোতার তৃষ্ণীংশংস জপ ২০০:—"ওঁ ভূর্য়িরজ্যোতিদ্যোতির্মায়:"। পরে হোতার নিবিং পায় ২০৬ "অয়ির্দেবেদ্ধঃ অয়ির্ম্বিদ্ধঃ অয়িঃ স্থামিং হোতা দেবরতঃ হোতা মলুরতঃ প্রণাদেবিয়নাং রথীরধ্বরাণাং অতৃর্ত্তো হোতা তৃণিহ্বাবাট্ আ দেবো দেবান্ বক্ষৎ ফক্ষদিয়দেবে। দেবান্ সো অধ্বরা করতি জাতবেদাঃ"। তৎপরে হোতার নিমোক্তক্রমে স্কুপায় ২০৮

প্র বো দেবার অগ্নয়ে বহিষ্ঠমর্চালৈ।

গমন্দেবেভিরাস নো যজিঠো বহিরাসদং ॥ ৩০১৩০ (তিনবার পাঠা)

দীদিবাংসমপ্র্বাং বস্থীভিরপ্ত ধীতিভি:।

কালাো অগ্নিদ্ধতে হোতারং বিশ্পতিং বিশাম্॥ ৩১৩৫

স নং শর্মাণি বীক্তরেংগ্রিগচ্ছত শস্তমা।

যতো নং প্রফাবদ্ধ দিবি কিতিভাো অপ্রা॥ ৩১৩৪
উত নো ব্রহ্মবিষ উক্থেষ্ দেবহুতম:।

শং নং শোচা মরুদ্ধোহয়ে সহস্রসাতম:॥ ৩১৩৬

স যস্তা বিপ্র এষাং স যজানামথা হি য়:।

অগ্নিং তং বো হ্বস্ত দাতা যো বনিতা মন্ম্॥ ৩১৩০

খাতাবা যন্ত রোদদী দক্ষং সচন্ত উত্য:। হবিমান্তক্ষমীড়তে তং সনিষান্তোহ্বদে॥ ৩/১০/২ ন্নো রাস্ব সহস্রবং তোকবং পৃষ্টিমদ্বস্থ। ছামদ্যে স্ক্রীর্যাং ব্যিঠ্মমূপক্ষিতম্॥ ৩/১০/৭

( তিনবার পাঠা ২১৩ )

স্কাক্তে হোতার উক্থবীর্য্য পাঠঃ—"উক্থং বাচি"। ২৪৬ [তৎপরে অধ্বর্যু "ওঁ" উচ্চারণের পর হবির্দানমগুপ প্রবেশ করেন ও দেখান হইতে ঐক্রাগ্গগ্রহ হত্তে বাহিরে আদিরা "ও প্রাবর" বলিয়া আশ্রাবণ করেন। আগ্রীপ্রকর্ত্তক "অন্ত প্রোবট্ট" বলিয়া প্রত্যাপ্রাবরণ হইলে পর অধ্বর্যু হোতাকে বাজ্যা পাঠে আদেশ দেন "উক্থ শাং যজ সোমস্ত" ২৪%—তথন হোতা "যে বজামহে" পূর্বক বাজ্যা মন্ত্র পাঠ করেন ২১৪:—

"অগ্ন ই জ চ দাওযো ছরোনে, স্কভাৰতো যজ্জমিহোপ যাতৃম্। অমর্দ্ধন্তা দোমপেগায় দেবা" ( গংলাঃ )

যাজ্যান্তে হোতা "বৌষট্" উচ্চারণ করিলে দণ্ডায়মান অধ্বর্গু আহবনীয়
অগ্নিতে ঐলাগ্নগ্রহের আহতি দেন। তৎপরে হোতা "সোমস্ত মধ্যে বীহি বৌষট্"
বলিগ্না অত্বষ্টকার করিলে অধ্বর্গু ঐক্লাগ্নগ্রহের অপরাংশের আহতি দিয়া প্রদালায় নাসিগ্না হোতার সহিত এক্যোগে হুতাবশিষ্ট সোমপান করেন।
২০০ হইতে ২২৬ দেখা

শং যুবাক—৩১৫ হবির্যজ্ঞ দেখ।
শংসন—২৪৬ শস্ত্র দেখ।
শাকল—৩১১
শাকর সাম –-৫৮,৩৮৮
শাপ—২০২
শাসসূক্ত—৬৪০
শাস্ত্র, হত্তার শমিতা প্রস্ক ছেদন করেন ৫৯৫
শিল্পশস্ত্র—৫১৬,৫৩৬
শ্ব্

₩ञ्ज−->०७

শূদ্রে—শ্রোচিত কর্ম ৫৯৫ অহতাশ ৫৯৯ শ্রের ভক্ষ্য ৬১০ ইচ্ছামত বধ্য ৬১০ ক্ষত্রিয়ের অনুগমন ৬২৮

শূলগ্ৰ-পাক্ষজ্ঞ ৩০৩

শুক্স--৩৬৩

মড়ছ—সংবংসর সত্তের অন্তর্গত—পৃষ্ঠ্য ও অভিপ্লবভেদে দ্বিবিধ ৩৫৩,৩৫৪, ৩৬২,৩৬৪ বড়ত্বের প্রথম ও শেষ দিনে অগ্নিষ্টোম, মধ্য চারি দিন উক্থ্য যজ্ঞ বিহিত ৩৬১

বোড়শীয়ন্ত্র—অগিষ্টোমের বিকৃতি সোমযক্ত ৩২ ৭-৩৩৬ ইহাতে অতিরাক্র যক্তে বিহিত পনের স্থোত্র ও পনের শস্ত্রের অতিরিক্ত আর একটি স্থোত্র ও শস্ত্র থাকে; এই অতিরিক্ত স্থোত্র ষোড়শী স্থোত্র ও অতিরিক্ত শস্ত্র ষোড়শী শস্ত্র : শস্ত্রমধ্যেও ষোড়শপদযুক্ত নিবিৎ থাকে ৩২৮

ষোড়শী সাম—গৌরিবীত অথবা নানদ ৩২৯

ষোড়শী শাস্ত্র—ষোড়শ গ্রহাহতির পূর্বের পাঠ্য শস্ত্র ৩২৭

সক্থি—৫৬১

সতোরহতী ছন্দ—৫৩৮

সত্র— দ্বাদশ বা ততোধিক দিনে সাধ্য সোমযজ্ঞ; সংবৎসরসাধ্য সত্রের মধ্যে গ্রাময়ন প্রকৃতি; আদিত্যানাময়ন, অঙ্গিরসাময়ন প্রভৃতি তাহার বিকৃতি ৩৫৩ সদস্যা—৫৬১

সদঃ—সদোম গুপ — সদঃশালা — প্রাচীন বংশের পূর্ব্বে মহাবেদি বা সৌমিক বেদি; এই বেদির পশ্চিমাংশে সদোমগুপ নির্শ্বিত হয়, এই সদোমগুপের মধ্যে উত্তর হইতে দক্ষিণে সারি বাধিয়া ছয়টি ধিষ্ণ্য থাকে; ধিষ্ণাশ্রেণির প্রায় মধ্যস্থানে উত্তম্বরী স্থাপিত হয়। এই মগুপ-মধ্যে ধিষ্ণ্যপার্শ্বে শস্ত্রপাঠকেরা শস্ত্রপাঠ করেন, ও উত্তম্বরী ধরিয়া উদ্যাতারা স্তোত্র গান করেন ৮৩,২১০

र श्विरस्त्र†क्--००५,०८०

म्बाइ- १४१

স্পুদ্শব্যোম—৩০৯,৩৬৬,৪০০ ভোত্ত দেখ। সমানবায়ু—২৬

সমারোপন — গৃহ হইতে দ্রে যজ্ঞ করিতে হইলে গৃহস্থিত অগ্নিতে অরণিষ্ম তপ্ত করিয়া লইয়া যাইতে হয়; এই কর্ম অগ্নির সমারোপণ; দ্রস্থ যজ্ঞভূমিতে সেই অরণি ঘর্ষণে উৎপন্ন নৃতন অগ্নির স্থাপন হইলে বৃঝিতে হইবে যে এই নৃতন অগ্নিও গৃহস্থিত অগ্নি অভিন্ন ৫৭৩

স্মিৎ—যজ্জিয় কাঠ—আহবনীয় অগ্নিতে সমিং প্রক্রেপ করিয়া সমিদ্ধ করিতে হয়, এই অগ্নিসমিদ্ধনে হোতার পাঠ্য মন্ত্র সামিধেনী; সমিদ্ধ অগ্নিতে অধ্বযুর্গ যাগ করেন; অন্ত স্থলেও সমিং প্রক্রেপ বিধি আছে ৬৩৮

সমিষ্টবজুঃ-৪•,৬১২ ইষ্টিষাগ দেখ।

मबुद्ध-७६,८०६,७७१

সম্পাতসূক্ত—৩৯২,৫১৬

मञाहि -- ७००, ५८ ५, ५६৮

मर्थ--२४०,8४०

দর্পরাজ্ঞীমন্ত্র-৪৫৭

সপ্রিলি—পাক্যজ্ঞ ৩০৩

म्हि?--७०,७३१

স্ব্ন—অগ্নিষ্টোম সোম্যাগ তিন স্বনে সম্পাত —প্রাতঃস্বন, মাধ্যন্দিনস্বন ও তৃতীয় স্বন; সোম্যের অভিষব, সোমাহতি (গ্রহাহতি ও চমসাহতি) এবং সোম্পান (গ্রহশেষ পান ও চমসশেষ পান) এই তিন মুখ্যকর্ম ও তাহার আফ্র্যন্দিক পশুষাগ ও পশুপুরোডাশ্যাগ প্রত্যেক স্বনে নিশ্পান্ত। প্রাতঃস্বন ১৭৭-২৩০ মাধ্যন্দিন ২৫১-২৭১ তৃতীয় ২৭৮-৩০১ স্বনীয়পুরোডাশ ১৮০ স্বনত্ত্রে নিবিৎ ২৪২ স্বনত্ত্রে আহাব, প্রতিগ্রু ও উক্থবীর্য্য ২৪৬ স্বনত্ত্রে ছল ২৪৮ স্বনোৎপত্তি ২৭৫

**স**বনপঙ্কি—১৮৪

সবনীয়পুরোডাশ—সবনীয় পশুষাগের অন্তর্গত পুরোডাশ ১৮২ এই পুরোডাশের সহিত ধানাদি দ্রবাও দিতে হয়।

সহচর সূক্ত—৭৩২,৫৪৩ সংযাজ্যা--->৮ সংবৎ নর — প্রজাণতিম্বরূপ ৭,৬৪ দিনসংখ্যা ১৬৪ সংবৎসর সত্র— গ্রাময়নাদি ৩৬৩

अश्मन (मान->8

সংগাদন-৮>

সংস্থিত যজুঃ--<sup>8</sup>°

সাক্ষশ্ব সাম—<sup>৩২৪</sup>

माञ्चारा-नर्नयारा गरहरत्वत उत्पत्न (नन्न पिक्नीत १७९,१७१

সাম— ঋক্ মন্ত্র গান করিলে দাম হয়; উল্গাতা ও তাঁহার সহকারী প্রস্তোতা ও প্রতিহর্ত্তা দাম গান করেন। উল্গাতার গেয় অংশ উদ্গীথ, প্রস্তোতার প্রস্তাব, প্রতিহর্ত্তার প্রতিহার ও তিনজনে একসঙ্গে গেয় অংশ নিধন। ২৬৮,২ ১

সামগায়ী—২১০ সাম দেও।

সামবেদ - উৎপত্তি ৪৭৬

সামিধেনী—আহবনীয় অগ্নিতে সমিৎ প্রক্ষেপপূর্বক সমিন্ধন বা প্রক্ষানেকালে ছোভার পাঠ্য মন্ত্র; পূর্ণনাস ইষ্টিয়তে পোনের সামিধেনী বিহিত। বিশেষ বিধি থাকিলে অন্তর্জ অন্তসংখ্যা ৬

সামীপ্য-দেবগণের ১৮৬

সাত্রাজ্য-৬১৬,৬৩১

সাযুজ্য-দেবগণের ২৩,১৮৬

সাবিত্ত গ্রহ—তৃতীয় দবনের অন্তর্গত ২৭৯ সোমশাগ দে**থ।** 

সারপ্য--দেবগণের ২৩

সাৰ্ব্বভোগ—৬৪৪,৬৫০

সালার্ক—ব্যুক্র ৬৪৩

मारलाका-२०,५४५

দিনীবালী—চতুর্দশীসূক্ত অমাবস্তা ৫৮০

निया-गशनाशी म<u>ल</u> ४५৮

मीवन-२११

স্থ—জপমন্ত্র ১৮৫

স্কীৰ্তি শৃক্ত-<sup>৫৪১</sup>

স্থান্ত্য় | — সোমধাগের দিন — যে দিন সোমের অভিষব ও তিন সবলে ধাগামুঞ্চান হয় ৪০,৯৩

ञ्चश्री--७०२,७२२,७२२

স্থপর্ব---২৭২,৩৭২

স্কৃত্রক্ষাণ্য-ত্রামক ঋতিক্—স্ক্রন্মণ্যা-নিগদ পঠি দারা স্বন্ধণ্যাহ্বান করেন ৪৮৬

স্থ্রা—৬০০ ক্ষত্রিয়ের স্থরাপান ৬৩৫,৬৫৭,৬৫৮

स्रुत्र्व-७8९ स्वर्ग, हित्र्वा प्रथ।

<u> দুক্তে—ঋক্সংহিতার অন্তর্গত মন্ত্রসমষ্টি ২০৪</u>

সেনা---২৬৬,৬৩৯

সেনাপতি-৬৫২

সোম—সোম যজের প্রকারভেদ ১ সোমক্রণ ৪০ সোমবিক্রেতা ৪৪ সোম রেবংগ ৪৫ উপাবহরণ ৫২ রাজা সোমের গৃহপ্রবেশ ও আতিথ্য ৫৫,৫৬ আপ্যায়ন ৯০ গন্ধর্ম নিকটে স্থিতি ৯৪ প্রণয়ন ১০৯ সোমের উদ্দিষ্ট পশু ১২৭ অভিনব ১২৮ মাদকতা ১৮১ দেবগণের ভাগ ১৮৮ সোমপান ১৯১-১৯৪,৬১১ সোমপীথ ১৮১ গায়ত্রী কর্তৃক সোমাহরণ ২৭২-২৭৬ ব্রাহ্মণের ভক্ষ্য ৬১২ ওম্ধিরাজ ৬৭১

ব্যোম্যাগ — অথিপ্রোমাদি থাগ, যাহার মুখ্যকর্ম দেবোদ্দেশে সোমরসপ্রদান। অথিপ্রোম সকল সোমযজ্ঞের প্রকৃতি। ইহা তিন সবনে নিস্পাত্য—প্রাতঃসবন, মাধ্যন্দিন সবন ও তৃতীয় সবন; সোনের অভিষব সোমাহতি ও সোমপান প্রত্যেক সৰনে মুখ্য কর্ম্ম; তৎসহিত আমুসঙ্গিক পশুযাগ ও পশুযাগের আমুসঙ্গিক স্বনীয় পুরোডাশ যাগও বিহিত। অনুষ্ঠানক্রম সংক্ষেপে এইরপ:—

#### প্রাতঃস্বন ়

| গ্ৰহ ৰা চমস         | - দেবভা | হোদকর্ত্তা       | যাল্যাপাঠক ৰা<br>ব্যট্কৰ্ত্তা | দোমপানকর্তা |
|---------------------|---------|------------------|-------------------------------|-------------|
| ১ উপাং <del>ত</del> | স্থ্য   | <b>অ</b> ধবযু ্য | - market                      | -           |
| ২ অন্তর্য্যাম       | সূৰ্য্য | <b>অ</b> ধবযু বি |                               | -           |

| <ul> <li>এক্সবায়্ব</li> </ul> |             | ইন্দ্ৰ-বায়ু-       | 1                    |               |                         |
|--------------------------------|-------------|---------------------|----------------------|---------------|-------------------------|
|                                |             |                     | অধবযু য              | হোতা          | অধ্বযু্য ও হোতা         |
| ৫ আখিন                         | ) গ্ৰহ      | অশ্বিদ্বয়          | l                    |               |                         |
| ৬ শুক্রগ্রহ                    |             | <b>हे</b> छ         | অধ্বযু্              | হোতা          | ) হোমকর্ত্তা ও          |
| ৭ মন্থিগ্ৰহ                    |             | हेन                 | প্ৰতি প্ৰস্থাতা      | হোতা          | হোতা                    |
| দশ চম্স                        |             | — Б                 | <b>মসাধ্বযু</b> ্যগণ |               |                         |
| ছয় চমচ                        |             |                     | <b>অধ্ব</b> যু্ত্য   | চমসীগণ        | হোমকর্তা ও              |
| •                              |             |                     |                      |               | ব্ষট্ক ৰ্ত্তা           |
| ৮-১৯ ছাদশ ঋতৃ                  | গ্ৰহ        | নানা                | অধ্বয়্য ও           |               | হোমকর্ত্তা ও            |
| ``                             |             | দেবতা               | প্রতিপ্রস্থাতা       |               | বৃষ্ট্ক ৰ্ত্তা          |
| *২০ ঐক্রাগ                     |             | ইক্রাগ্রি           | অধ্বৰ্গু             | হোতা          | অধ্বযু্য ও হোতা         |
| <b>*২১ বৈশ্বদেব</b>            |             | বিশ্বদেবগণ          | অধ্বৰ্গু             | হোতা          | অধ্বযুৰ্ণ ও হোতা        |
|                                | ( >         | মিত্রাবরুণ          | <b>অধ্ব</b> যু       | মৈত্রাবরুণ    | হোমকর্ত্তা              |
| <b>*</b> २२ <b>डे</b> क्था     | Į ۶         | <b>रे</b> ख         | প্ৰতিপ্ৰস্থাতা       | ব্ৰাহ্মণাচ্ছং | সী ও                    |
| তিন <b>অং</b> শ                |             |                     | প্রতিপ্রস্থাতা       |               |                         |
| <ul> <li>এই তিন</li> </ul>     | ট গ্ৰহ স    | শস্ত্র গ্রহ অ       | র্থাৎ ইহাদের ত       | াহতির প্      | ধূৰ্বে বষট্কৰ্তা শস্ত্ৰ |
| পাঠ করেন ; ত                   | ংপূৰ্ব্বে উ | লাভারা বে           | প্তাত্রগান করেন      | । २०७         | ২১ গ্রহাহুতির পর        |
| দশজন চৰসাধ্ব                   | ৰ্ত্য সোদ   | পূর্ণ চমদ           | আহতি না দি           | য়া কাঁপাই    | য়া দেন ও চমসীরা        |
| স্থ স্থ চমসে সো                | মুপান ব     | <b>ष्ट्रत्न</b> । २ | ২ গ্রহে ভিন ব        | আহুতির গ      | পরই চমসাধ্বযুগণ         |
| স্ব স্ব চমস আহ                 |             |                     |                      |               |                         |

#### মাধান্দিনস্বন

গ্রহ দেবতা হোমকর্তা ব্যট্কর্তা সোমপানকর্তা

ত ক্র অধ্বর্গ হোতা হোমকর্তা ও ব্যট্কর্তা

থ মন্থী ইন্দ্র প্রতিপ্রস্থাতা হোতা ঐ

প্রাতঃদবনের স্থায় চমসাহতি ও চমসীদের চমসপান।

০ মক্রত্বীর ইন্দ্র ১ অধ্বর্গ হোতা (হামকর্তা এ

ত্ই অংশ মক্রতান্ \*২ অধ্বর্গ হোতা ব্যট্কর্তা
প্রতিপ্রস্থাতা

## ঐতরেয় ব্রাহ্মণ

\*৪ মাহেক্র মহেক্র অধ্বর্গ হোতা হোমকর্তা ও ববট্ কর্তা

অধ্বর্গ মৈত্রাবরুণ

\*৫ উক্থা থাতি প্রস্থাতা ব্রাহ্মণাচছংসী হোমকর্তা ও ববট্কর্তা
তিন অংশ থাতি প্রস্থাতা অচছাবাক

\* ৩ ( দ্বিতীর অংশ ) ৪, ৫ এই তিন গ্রহ মশস্ত্র; ৩ ৪ ৪ গ্রহাত্তির পর চমসাধ্বর্গুদের চমসকম্পন ও চমসীদের সোমপান; ৫ গ্রহাত্তির পর চমসাধ্বর্গুদের চমসাত্তি ও চমসীদের সোমপান।

#### তৃতীয় সবন

গ্রহ দেবজা হোমকর্তা বষট্কর্তা সোমপানকর্তা

স্থাদিত্য অদিতি অধ্বর্ত্য হোতা —
প্রাতঃসবনের স্থায় চমসাহতি ও চমসীদের সোমপান

২ সাবিত্র স্বিতা অধ্বর্ত্য হোতা —

ত বৈশ্বদেব বিশ্বদেবগণ অধ্বর্ত্য হোতা হোতা ও অধ্বর্ত্য

এই সময়ে সৌমাচরুষাগ।

৪ পাত্নীবত অগ্নি পত্নীবান্ অধ্বয়্ত আগ্নীও আগ্নীও এই নমঙ্গে নেষ্টাক হৃক যজমানপত্নীর আনম্বন ও পালেজনজনে উল্লেশ প্রকালন।

≽র আগ্নিমারুত অগ্নি-মরুং অধ্বর্গু হোডা অধ্বর্গুও হোডা ভ হারিযোজন ইক্র হরিবান্ উল্লেডা হোতা ঋত্বিকগণ

\* ৩ এবং ৫ গ্রহ সশস্ত্র; ৩ গ্রাছের পর চমসাধ্বর্গুদের চমসকম্পন ও চমসীদের চমসপান, ৫ গ্রহাহতির পর চমসাধ্বর্গুদের চমসাহতি এবং হোতার সহিত চমসীদের চমসপান।

#### সবনত্তমে অভিযুৰের নিয়ম:---

প্রাতঃসবনে সোমের অর্দ্ধাংশ হইতে ও মাধ্যন্দিন সবনে অপরার্দ্ধ হইতে পাষাণঘাতে সোমরস নিকাশিত হর; কেবল একখণ্ড সোম তৃতীয় সবনের জন্ত রক্ষিত হয়; উহা হইতেই যে অল রস পাওর যায় তাহা তৃতীয় সবনে গৃহীত হয়। প্রাতঃসবনে উপাংশুসবন নামক পাষাণের আঘাতে রস বাহির করিয়া সেই রসে উপাংশু গ্রহাহতি। আর চারিধানি পাষাণের আঘাতে

৬ মক্ত ভীর

নিকাশিত রস আধবনীর পাত্রের জলে মিশান হয়। দশাপবিত্রে ছাঁকিরা ঐ জলের অর্নাংশ দ্যোণকলশে ও অপরার্দ্ধ পৃতভূতে ঢালা হয়। দ্যোণকলশে ঢালিবার সময় পতন্ত সোমধারা হইছে অন্তর্যাম, ঐক্রবায়ব, মৈত্রাবরুণ, আর্থিন, শুক্র ও মন্থী এই কয় গ্রহ গৃহীত হয়; উহাদের নাম ধারাগ্রহ; অক্তান্থ গ্রহ দ্যোণকলশ অথবা পৃতভূৎ হইতে লওয়া হয়। মাধ্যন্তিনে উপাংশুগ্রহ নাই, চমসপুরণার্থ রস পৃতভূৎ হইতেই লওয়া হয়। শুক্র ও মন্থী ব্যতীত ধারাগ্রহও নাই। তৃতীয় সবনের সোমরস কেবল পৃতভূতেই ঢালা হয়। সোম্যাগের আনুষ্কিক পশুষাগ:—

প্রাতঃসবনে পশুযাগের বপাহতি পর্যান্ত হয়; তৎসহিত পুরোডাশ যাগ ও ধানা করস্ক দধি ও পয়স্থা দেওয়া হয়; মাধ্যন্দিনে পশ্নক্ষের পাক হয় এবং পুরোডাশ ও ধানাদি যাগ হয়। তৃতীয় সবনে পশ্মক বাগ ও পূর্ববিৎ পুরোডাশ ও ধানাদি যাগ করিয়া পশুযাগ সমাপ্ত করা হয়।

তৃতীয় সবনের শেষে জলাশয়ে গিয়া অবভৃথ মান, বরুণের উদ্দেশে পুরোডাশ দান ও দেব্যজনে ফিরিয়া আসিয়া উদয়নীয় ইষ্টি, অন্বর্ম পশুষার ও মন্ত্রোৎপল্ল নৃত্র অলিতে উদ্বসানীয় ইষ্টিয়াগের পর সন্ধ্যার পূর্বেই অলিটোম যক্ত সমাপ্ত হর।

অগ্নিটোমে সশস্ত্রগ্রহ ১২টি; প্রত্যেকের পূর্ব্বে শস্ত্রপাঠ ও তৎপূর্ব্বে স্তোত্রগান বিহিত। এই স্তোত্র, শস্ত্র ও গ্রহের সম্বন্ধে নিমে দেওয়া গেল।

|               | 3                    | প্ৰা <b>তঃস</b> ্বন |                             |                           |
|---------------|----------------------|---------------------|-----------------------------|---------------------------|
| बंद           | শ্বোত্র              | শস্ত্র              | শস্ত্রপাঠক ও<br>বঘট্কন্ত্রা |                           |
| ১ ঐক্রাগ      | ব <b>হি</b> প্পবমান  | আজ্ঞা               | হোতা                        |                           |
| २ देवश्रदम्ब  | <b>আত্যু</b> স্তোত্র | প্রউগ               | হোতা                        |                           |
| ৩ উক্থা ১ অংশ | আজ্যস্তোত্ৰ          | আজ্যশন্ত্ৰ          | মৈত্রাবরুণ                  |                           |
| ৪ ঐ ২ সংশ     | ক্র                  | ঐ                   | ব্ৰাহ্মণাচ্ছংদী             | হো <b>ত্ত</b> ক-<br>ত্ৰয় |
| ৫ ঐ ৩ অংশ     | ক্র                  | <b>\$</b>           | অছাবাক                      | 91                        |

মাধান্দিনসবন

মাধ্যন্দিন প্রমান মক্ত্রতীয় হোতা

|     | দিতী | য়াংশ       | প্ৰমান       |            |               |
|-----|------|-------------|--------------|------------|---------------|
| 1   | মাহে | <u> </u>    | পৃষ্ঠস্তোত্র | নিক্ষেবল্য | হোতা          |
| ۶ خ | উক্থ | ্ প্রথমাংশ  | ক্র          | ক্র        | মৈত্রাবরুণ    |
| 6   | ঐ    | দ্বিতীয়াংশ | ঐ            | ক্র        | বান্ধণাচ্ছংসী |
| ۰ ( | ঐ    | তৃতীয়াংশ   | ঐ            | ğ          | অচ্ছাবাক      |

#### তৃতীয় সবন

১১ বৈশ্বদেব মার্ভব প্রমান বৈশ্বদেব হোতা ১২ শ্ব বা যজায়জিয় মাগ্নিমারুত হোতা আগ্নিমারুত

অগ্নিষ্টোনের তৃতীয় সবনে হোত্রকত্রয়ের শস্ত্র নাই। স্তোত্রমধ্যে প্রাতঃ-সবনে গেয় বহি প্রনান স্তোত্র মহাবেদির বাহিরে চাত্বালের নিকট গীত হয়; এক্সাক্ত স্তোত্র প্রক্ষরী পার্ষে গীত হয়। তিন সবনেই পৃতভূতে সোম ঢালিবার সময় প্রমান স্তোত্র গীত হয়।

অগ্নিষ্টোমে ২২ স্থাত্র ১২ শক্স ১ সবনীয় পশু

উক্থো ১৫ স্থাত্র ১৫ শক্স ২ সবনীয় পশু

ৃতীয় সবনে হোত্রকত্ররেও শক্স থাকায় শক্সসংথা পোনের হয়।

বাড়শীতে ১৬ স্থোত্র ১৬ শক্স ৩ সবনীয় পশু

উক্থোর অতিরিক্ত আর একটি যোড়শশস্ত্র থাকায় শস্ত্রসংথা বোল।
অতিরাত্রে ২২ স্থোত্র ২২ শক্স ঃ সবনীয় পশু

অগ্নিষ্টোম, উক্থা ও বোড়শী যক্ত দিবাভাগেই সমাপ্ত হয়। অতিরাত্র যজ্ঞে তদভিরিক্ত রাত্রিকতা থাকে। বোড়শীর উপর রাত্রিকতা তিন পর্যাায়ে সোমাহতি; প্রতি পর্যাায়ে ৪ শস্ত্র (হোতার এক ও হোত্রকদের তিন) এবং পরদিন প্রত্যাবে ১ শত্র (আধিনশত্র)। আধিনশত্রের পূর্বে গেয় স্তোত্রের নাম সন্ধিস্তোত্র।

সোত্রামণি যজ্জ—৪৭৭ সোপর্ণ আখ্যান—২৭২ সোপর্ণসূক্ত—৫০০,৬৪০ সৌম্যচরু—সৌম্যযাগ—২৮৫ ऋन्म-(७२

**एक्टा**क—विम् > १२

স্তোত্র— স্তোম—প্রতোক শস্ত্রপাঠের পূর্ব্বে সামগায়ী ঋত্বিকেরা স্তোত্র গান করেন; যতগুলি শস্ত্র, স্তোত্রও ততগুলি। তিন সবনে কোন্ শস্ত্রের পূর্বে কোন্ স্তোত্র বিহিত, তজ্জ্য শস্ত্র দেখ। ঋক্মন্ত্রে স্থর বসাইয়া গান করিলে উহা সামে পরিণত হয়। গাইবার সময় একই ঋক স্থর দিয়া হয়ত একাধিক বার আওড়াইতে হয়; কাজেই প্রতোক আবৃত্তিকে একটি সামমন্ত্র ধরিলে সামমন্ত্রের সংখ্যা এইরূপে বাড়িয়া যায়। এইরূপ কতিপয় সামমন্ত্রের সমষ্টি এক এক স্তোত্র; পুনঃ পুনঃ আবৃত্তির হেতৃ শেষ পর্যান্ত যতগুলি সামমন্ত্র দাঁড়ায়, তদকুসারে স্তোমের নামকরণ হয়। যথা প্রাতঃসবনে হোতার পাঠা প্রউণ শস্ত্রের পূর্বের আজাস্তোত্র গাঁত হয়। সামবেদসংহিতার ২।১০-১২ এই তিন মন্ত্রে স্থর দিয়া সামে পরিণত করিয়া তিন বারে বা তিন পর্যান্তে গাইতে হয়। তিন মন্ত্র তিন পর্যান্তে নয়াট মন্ত্র হয়; কিন্তু কোন কোন মন্ত্র একাধিক বার আবৃত্তি করিয়া উহাকে পোনের মন্ত্রে পরিণত করা যাইতে প্রের। মনে কর ক থ গ এই তিন মন্ত্র; উহার কোনটিকে তিন বার, অন্ত গুইটি একবার মাত্র আবৃত্তি করিলে উহা পাচমন্ত্রে পরিণত হইবে; তিন পর্যান্তে পোনের মন্ত্র হইবে। যথা:—

প্রথম পর্য্যায় ক ক ক থ গ ৫ দিতীয় পর্য্যায় ক থ থ থ গ ৫ ড়তীয় পর্য্যায় ক থ গ গ গ ৫ সাকল্যে

এইরূপে তিন মন্ত্রকে পোনেরতে পরিণত করিয়া যে স্তোত্র নিষ্পন্ন হয়, তাহাকে পঞ্চদশস্তোম বলা হয়।

তিন মন্ত্রকে পোনের মন্ত্রে পরিণত করার এই এক রীতি; উক্ত রীতি বাতীত স্বান্থ রীতিও হইতে পারে। যথা—

প্রথম পর্য্যায় ক থ গ ৩
দিতীয় পর্য্যায় ক ক ক থ গ গ গ ৭
দাকলো ২৫.

এইরূপে পঞ্চদশ স্তোম ভিন্ন ভিন্ন রীতিতে নিপ্পন্ন হইতে পারে। এইরূপ বিভিন্ন রীতির নাম বিষ্টুতি। উল্লিখিত রীতিদ্বয়ের প্রথম রীতি পঞ্চপঞ্চিনী বিষ্টুতি, দিতীয় রীতি উন্মতী বিষ্টুতি।

প্রতিঃসবনে হোতার আজাশস্ত্রের পূর্বের বহিম্প্রমানস্তোত্ত গেয়। সামসংহিতা ২০১৯ এই নয়টি মন্ত্র তিন ভাগ করিয়া এক এক ভাগে এক এক প্র্যায় হয়; কোন মন্ত্র একাধিক বার আবৃত্তি হয় না : কাজেই শেষ প্র্যান্ত নয়টি মন্ত্রই থাকে; নয় মন্ত্র তিন পর্যায়ে গাঁত হইলে উহাকে ত্রিবংস্তোম বলে।

অগ্নিষ্টোম্বজ্ঞ ১২ শস্ত্র ও ১২ স্থােত্র; তন্মধ্যে প্রাতঃসবনে বহিম্প্রমানস্তোত্র ত্রিরং (৯ মন্ত্রের) স্তোমে, অবশিষ্ট চারিটি আজ্যন্তোত্র পঞ্চদশ (১৫ মন্ত্রের) স্তোমে, মাধ্যন্দিনসবনের মাধ্যন্দিনপ্রধান স্তোত্র পঞ্চদশস্তোনে ও অর্থশিষ্ট চারিটি পৃষ্ঠস্তোত্র সপ্রদশ (১৭ মন্ত্রের) স্তোমে গীত হয়। তৃতীয় সবনে আর্ভবপর্যান সপ্তদশ স্তোমে ও বজ্ঞাযজ্ঞির স্তোত্র একবিংশ (২১ মন্ত্রের) স্তোমে গীত হয়। অগ্নিষ্টোমে এই চারিটি মাত্র স্তোম থাকার উহা চতুষ্টোম্বজ্ঞ। আগ্রন্তোম ভিন্ন অন্ত বজ্ঞামসম্বন্ধে অন্তর্নপ বিধি। দাদশাহের অন্তর্গত বড়হের প্রথম দিন ত্রিবং, দ্বিতীয় দিন পঞ্চদশ, তৃতীয় দিন সপ্তদশ, চতুর্য দিন একবিংশ, পঞ্চমাহে ত্রিণব (২৭ মন্ত্রের), ষষ্টাহে একত্রিংশ (৩১ মন্তের) স্থোম বিহিত।

→ প্রমানস্তোত্ত— অগ্নিষ্টোমে তিন স্বনেরই প্রথম স্তোত্তের নাম প্রমানস্তোত্ত্ব;
প্রাতঃস্বনে বহিপ্রমান, মাধান্দিনে মাধ্যন্দিন প্রমান ও তৃতীয়ে আভ্রপ্রমান।
নামপাত্তে গ্রহণের পর আধ্রনীয়ের সোম প্তভ্তে ছাঁকিয়া (পূত করিয়া)
নালিবার সময় সেই প্রমান (বাহা পূত হইতেছে) সোমের উদ্দেশে গাঁত হয়
বলিয়া এই নাম। বহিপ্রমানস্তোত্ত বেদির বাহিরে চাম্বালে ও অন্ত ছই প্রমান
উত্তর্বী পার্টে গাঁত হয়।

পৃষ্ঠন্তোত্ত— মাধ্যন্দিন সবনের মাধ্যন্দিন প্রমান ব্যতীত অপর চারিটি স্তোত্তের নাম পৃষ্ঠন্তোত্ত্ব; চারিটি পৃষ্ঠন্তোত্ত্রের মধ্যে প্রথমটি ( ছই মন্ত্র) রথস্তর সামে, বিতীয়টি ( তিন মন্ত্র) বামদেবা সামে, তৃতীয়টি ( ছই মন্ত্র) নৌধসসামে ও চতুর্থটি ( ছই মন্ত্র) কালের সামে গীত হয়; সমস্তই সপ্তদশ স্তোমে গেয়। দাদশাহের অন্তর্গত গুদ্তাবড়হের প্রথমাহে রথস্তর, বিতীয়াহে বৃহং, তৃতীয়াহে বৈরূপ, চতুর্থাহে বৈরাজ, পঞ্চমাহে শাক্র ও ষষ্ঠাহে রৈব্ত সামে পৃষ্ঠন্তোত্ত নিম্পন্ন হয়। স্তোমভাগ-৪৭৯

স্থালী—পাত্র; আজ্য রাথিবার জন্ম আজ্যস্থালী, চরুপাকের জন্ম চরুস্থালী ৪১ অগ্নিহোত্রে তুশ্ধপাকের জন্ম স্থালী ৫৮৯ সোমগ্রহ লইবার জন্ম স্থালী ৬১৬ চমস দেখ।
স্ফ্রা—থজ্গাকৃতি কাঠথণ্ড বেদিনিশ্মাণে ব্যবহার্যা; যাগকালে আগ্নীধ্র উদ্ধৃত্য স্থাহাত্ত বসিয়া প্রত্যাশ্রাবণ করেন ৬৩০ আশ্রাবণ দেখ।

স্মার্ত্ত অগ্নি—৬৪১ গৃহ অগ্নি দেখ।

ক্রেক্—যজ্ঞকর্মে ব্যবহৃত ধ্রুবা, উপভৃৎ, জুহু ও স্থব এই চারিথানি কাঠের হাতার সাধারণ নাম স্রক্। অধ্বর্যু দক্ষিণ হত্তে জুহু লইয়া তাহাতে হোমদ্রব্য রাখিয়া আহতি দেন। উপভৃৎ বামহত্তে জুহুর নীচে ধরা হয়। বেদিতে স্থির (ধ্রুব) ভাবে রক্ষিত আজ্যস্থানী হইতে হোমার্থ আজ্যরক্ষণে ব্যবহৃত ধ্রুবা হইতে আজ্যগ্রহণার্থ ক্রব ৫৬৮

ত্ৰতব-১৫২ ক্ৰক্ দেখ।

স্বদ্ধ-প্রাণিবিশেষ ২৭৪

**₹81**->৮8

স্বয়ন্ত্ৰু---৬৫৬

স্বরুস্বাম—সংবংসর সত্তের অন্তর্গত ৩৫৪,৩৬৭,৩৬৮

স্বরাট --৬৪৬,৬৪৮,৬৫৬

স্বার্ক - যুপের রশনা মধ্যে রক্ষিত কাষ্ঠথণ্ড ১২৭ পশুযাগ দেখ।

स्तर्ग - >>,०१

স্থৰ্--৮৩

স্বৰশতা-৬৩১

স্বস্তায়ন--২৭৩

স্বারাজ্য--৬১৬,৬৬১

স্বাহা--- ৩০৩

স্বাহাকার-৫৯৪

স্বাহাক্বতি->৫৫

স্বিষ্টকুত্—ইষ্টিযাগাদিতে প্রধান যাগের পর অগ্নিম্বিষ্টকুতের উদ্দেশে সম্পার্ছ যাগ; এই যাগ বিনা প্রধান যাগ সম্পূর্ণ হয় না ১৮, ১৮৭ হমু—৫৬১

হরি--১৮৬

হব—৯

হবিঃ-- যজে দেবোদেশে অপিত দ্ৰব্য ৬

হবিদ্ধান— মহাবেদির উপর সদঃশালার পূর্ব্ধদিকে একথানি মণ্ডপ নির্মিত হয় ৮৩ উহার নাম হবিদ্ধান মণ্ডপ; ঐ মণ্ডপের মধ্যে ছইথানি শকট থাকে; তাহার নাম হবিদ্ধান শকট: উপবস্থা দিনে অর্থাং সোম্যাগের পূর্ব্বদিন অধ্বর্মুণ ও প্রতিপ্রস্থাতা শকট ছইথানি চালনা করিয়া প্রাচীনবংশের পূর্ব্বদার হইতে হবিদ্ধানমণ্ডপে লইয়া যান; হোতা অমুবচন পাঠ করেন; এই কর্ম্ম হবিদ্ধান প্রবর্ত্তন ১০৩-১০৮ এই হবিদ্ধান মণ্ডপ মধ্যে হবিদ্ধান শকটের উপর যাগের পূর্ব্বদিন সোম স্থাপিত হয়; প্রাতে সেই মণ্ডপেই শকটের নীচে ভূমিতে সোমের অভিযব হয়, এবং সোমরম দ্যোণকলশ ও পূতভূতে ঢালা হয়। অধ্বর্মুণ স্থালীতে বা পাত্রে সোমগ্রহণ করিয়া হবিদ্ধান মণ্ডপের বাহিরে আসেন ও আহবনীয়ে আহতি দেন।

হবির্যান্তর—শ্রোত অগ্নিতে সম্পান্ত যজ্ঞ— তন্মধ্যে এই কয়টি অবশুকর্ত্তব্য, অগ্নাধেয়, অগ্নিহোত্র, দশ, পূর্ণমাস, আগ্রয়ণ, চাতুর্মাস্ত, নিরুচ় পশুবন্ধ।

হবিষ্পন্ত,ক্তি-->৮৪

হ্ব্য--হোমদ্র ১৮৭

इस्ट्री--७२४,89৫

হংসবতী ঋকৃ—৩৭১

হিক্কার — ছ শব্দ উচ্চারণ — সামগানের পূর্ব্বে বিহিত ২৬৯ হোতৃজ্ঞপের পর বিহিত অভিহিঞ্চার ২০০

হিরণ্য--->১৩,৫৭৬,৫৮০ স্বর্ণ দেখ।

হিরণ্যকশিপু-৫৯৮

ছত্ত—৩৽৩

ক্তাদ —হতশেষতোজী ব্রাহ্মণ , স্বাজম্ভ বৈশু ও শূদ্র এই তিনবর্ণ অহতাদ ৫৯৯ অহতাদ ক্ষত্রিয় আপন ভাগ ব্রাহ্মণে ( পুরোহিতে ) অর্পণ করিবে ৬০৮

क्रमग्र- भवन ७७७

হোতা—ঋথেদী প্রধান ঋত্বি—দেবতার আহ্বানকর্তা বলিয়া নাম হোতা ১০ ইনি অধ্বর্যুকর্তৃক কর্মের অন্তক্ত অন্তবচন পাঠ ও যাগের পূর্বে যাজ্যাপাঠ করিয়া ব্যট্কার করেন; ইহাই প্রধান কার্যা। প্রজ্ঞাপতি ও দেবগণ কর্তৃক হোতার কর্ম্ম সম্পাদন ৪৭৭ ঐতরেয়রাহ্মণে প্রধানতঃ হোতার কর্মই বাাথাতি ইইয়াছে।

হোত্চসদ—হোতার নির্দিষ্ট চমদ— উহাতে হোতা চমদাহতির পর দোমপান করেন। একধনা আনিবার সময় অধ্বর্যু হোত্চমদে করিয়া থানিকটা জল আনেন; ঐ জলে একধনা ও বসতীবরী কিঞ্চিং মিশাইলে জলের নাম হয় নিগ্রাভ্য > অভিষবের সময় নিগ্রাভ্যজলের ছিটা দিয়া সোম ভিজান হয় ১৭৫ হোত্রস—শস্ত্রপাঠের পূর্ব্বে হোতার পাঠা জপ ২১৬ শস্ত্র দেখ। হোত্রসদন—ঐপ্তিক বেদির পার্শ্বে হোতার বসিবার স্থান, যেখানে বসিয়া তিনি যাজ্যাপাঠ করেন ১০১

### হোত্র- ৫০৬

হোত্রেক—মৈত্রাবরুণ, অচ্ছাবাক, রান্ধণাচ্ছংসী এই তিন ঋত্বিক্; অগ্নি-ষ্টোমের প্রাতঃসবন ও মাধ্যন্দিনসবনে ইহাঁরা শস্ত্রপাঠ করেন; তৃতীম সবনে ইহাঁদের শস্ত্র নাই। অগ্নিষ্টোমের বিক্কৃতি উক্থ্যাদি যজে তৃতীয় সবনেও শস্ত্র আছে। ঐতরেম্বরান্ধণে ইহাঁদের শস্ত্র বিশেষভাবে বিবৃত হইয়াছে বি৮৮-৩৯৭, ৫০৫-৫৬০

হোতাশংসী—ধিষ্ণান্তিত সাতজন ঋত্বিকের মধ্যে এক জন হোতা, মৈত্রাবরুণ অচ্ছাবাক গ্রাহ্মণাচ্ছংসী এই তিন জন হোত্রক এবং নেষ্টা পোতা ও আগ্নীপ্র এই তিন জন হোত্রাশংসী; হোত্রাশংসীরা শস্ত্রপাঠ করেন না ৫০৮ তবে তাঁহাদের পক্ষ ফইতে চমসাহুতির সময় প্রস্থিত যাজ্ঞা পাঠ করেন ৫০৫-৫১০

হোম—স্বাহাকারান্ত মন্ত্রপাঠের পর উপবিষ্ট হইয়া যে আছতি দেওয়া হয়, তাহা হোম—থগা অগ্নিহোত্র হোম ৪৬৭ যাগ দেখ।

হৌশুন বিহ্নতি—বিহ্নতির প্রকারতেদ ৫৩৯ বিহ্নতি দেখ।

# শুদ্ধি-পত্ৰ

| পৃষ্ঠ       | <sup>,</sup> পঙ্ক্তি | <b>অণ্ডদ্ব</b>              | শুদ                        |
|-------------|----------------------|-----------------------------|----------------------------|
| <b>ર</b>    | টীকা (১১)            | <b>ঋ</b> षिटर्मटव           | ঋষিদেঁ ৰো                  |
| ş           | ক্র                  | >११।७५२                     | <u> १।७</u> १।२            |
| 20          | >                    | দীক্ষিতের জন্ম নির্দ্মিত    | দীক্ষিতবিমিত নামক          |
| >8          | >>                   | সোমযোগ                      | সোম্যাগ                    |
| >@          | 49                   | অনুবাকা                     | অনুবাক্যা                  |
| <b>२</b>    | >                    | বিচক্ষণবতী                  | বিচক্ষণ                    |
| <b>.</b>    | હ                    | পরে                         | मट्धाः                     |
| ৩১          | >@                   | প্রযাজা                     | <b>अ</b> यो <b>क</b>       |
| 8•          | · <b>b</b>           | পত্নীদের সংযাজ              | প <b>্ৰীসং</b> যা <b>জ</b> |
| 8 •         | ج,                   | যজুর হোম                    | যজু <b>হোম</b>             |
| · •         | > 8                  | ঋক্ বিধান                   | বিধান                      |
| و.ه.        | >9                   | অনুবাক্যা                   | অনুবচন                     |
| ৯২          | ৬                    | হোতা                        | <b>অ</b> ধ্বৰ্ণ            |
| >>9         | >                    | গোপন                        | যোপন                       |
| <b>১</b> २१ | >9                   | অগ্নিধোমীয়                 | অগ্নীধোমীয়                |
| ১৩৬         | >€                   | আরম্ভ                       |                            |
| >89         | 8                    | পশ্বাঙ্গ হোম                | পশ্বন্ধ যাগ                |
| \$8%        | •                    | পশ্বাঙ্গ                    | পশ্বক                      |
| ১৭৮         | নীকা (১)             | মন্থী, আগ্রয়ণ, উক্থ, ধ্রুব | মন্থী                      |
| 796         | · <b>ত্র</b>         | ঐক্তাগ্ন ও বৈশদেব           | ঐক্ৰাগ্ন বৈশদেব ও উক্থ্য   |
| بعاطاد      | >>                   | করিলাম                      | করি                        |
| ১৮৮         | ১৩                   | করিয়াছি                    | <b>ক</b> রিব               |
| 766         | >0                   | করিয়াছি                    | করিব                       |
| <i>५६६</i>  | ä¢.                  | মন্থী আগ্ৰয়ণ উক্থ          | <b>ম</b> ন্থী              |

| •            |                        | 4•                |                            |
|--------------|------------------------|-------------------|----------------------------|
| পৃষ্ঠ        | <b>ণ</b> ঙ <b>্</b> জি | <b>অণ্ডদ্ধ</b>    | 44                         |
| <b>პ</b> •ე• | . টীকা (১)             | <u> শাভটি</u>     | ছয়টি                      |
| <b>২</b> ১•  | à                      | অচ্ছাবাক ও আগ্ৰীধ | <b>অ</b> চ্ছাবাক           |
| २२๕          | টীকা (২)               | দশটি গ্রহের       | অন্য গ্রহগুলির             |
| २२७          | <b>ર</b>               | ধারাগ্রহের        | গ্রহের                     |
| 200          | . >                    | ছয়টি             | তিনটি                      |
| <b>২৮</b> •  | 7,55                   | বস্থ              | বায়্                      |
| <b>34.</b>   | টাকা (৬)               | ৰম্ .             | বায়ু ,                    |
| <br>⊙• 1     | টীকা (৬)               | গ্বাময়ন স্ত্ৰ    | গ্ৰাময়নের মধ্যগত অনুষ্ঠান |
|              |                        |                   | <b>৩৬৫ পৃষ্ঠ দে</b> খ      |
| ৩১১          | 28                     | <b>গে</b> শ       | স্তোম                      |
| 889          | <b>ર</b>               | ম <b>হ</b> া      | <b>ম</b> হা                |
| 895          | 74                     | আকার              | অকার                       |
| <b>6</b> 25  | ,<br>                  | মিত্তাবরুণ        | <b>মৈতাৰ</b> ক্ষণ          |
| <b>6</b> 29  | •                      | বি <b>মৃক্ত</b>   | - বিস্তি                   |
| <i>"</i> ĈŜ  | ,50                    | <b>मान्ना</b> या  | সালাযা                     |
|              | <b>&gt;&gt;</b>        | পাচন              | পচন                        |
| 445<br>645   | ۶,                     | ₩<br>₩            | <del>তৃ</del> :            |
| <b>~~</b>    | ້<br>ອ                 | হ<br>স্বশ         | বশসহিত                     |
| <b>68</b> &  | •                      | • • • •           |                            |

\*\*\*

.

